
 
 

PERAN KEPEMIMPINAN KYAI DAN KEBERLANGSUNGAN 
PESANTREN : INTEGRASI NILAI-NILAI TRADISIONAL 

DENGEN PENDEKATAN MODERN (STUDI KASUS DI 
PONDOK PESANTREN DAARUL RAHMAN JAKARTA) 

 
Tesis 

Untuk Memenuhi Sebagian Persyaratan Mencapai Derajat Magister  

Program Magister Manajemen  

  

 
  
  

Disusun Oleh:   
  

M. Raisul Fadli 

NIM. 20402400560 

 
PROGRAM MAGISTER MANAJEMEN 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

 SEMARANG  

2025  

 



 
 

ii 
 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

TESIS 

 

PERAN KEPEMIMPINAN KYAI DAN 
KEBERLANGSUNGAN PESANTREN : INTEGRASI 

NILAI-NILAI TRADISIONAL DENGEN PENDEKATAN 
MODERN (STUDI KASUS DI PONDOK PESANTREN 

DAARUL RAHMAN JAKARTA) 
 

Disusun Oleh:   
  

M. Raisul Fadli 

NIM. 20402400560 

 

Telah disetujui oleh pembimbing dan selanjutnya 

dapat diajukan ke hadapan sidang panitia ujian Proposal Tesis 

Program Studi Magister Manajemen Fakultas Ekonomi 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang 

 

Semarang, 01 Desember 2025 

Dosen Pembimbing, 

Dr. Sri Wahyuni Ratnasari, S.E., MBus (HRM) 

NIK. 210498040 

 

  



 
 

iii 
 

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS 

PERAN KEPEMIMPINAN KYAI DAN KEBERLANGSUNGAN 
PESANTREN : INTEGRASI NILAI-NILAI TRADISIONAL 

DENGEN PENDEKATAN MODERN (STUDI KASUS DI 
PONDOK PESANTREN DAARUL RAHMAN JAKARTA) 

Disusun Oleh: 

M. Raisul Fadli 

NIM. 20402400560 
 

Telah dipertahankan di depan penguji 
Pada tanggal  

 
Susunan Dewan Penguji 

 

Pembimbing           Penguji I 

 
 

Dr. Sri Wahyuni Ratnasari, S.E., MBus (HRM)             Dr. Hj. Siti Sumiati, SE, MSi 

NIK. 210498040          NIK. 210492029 

Penguji II 

 

 
Prof. Hj. Olivia Fachrunnisa, SE, M.Si, Ph.D 

NIK. 210499044 

 
Ketua Program 

Studi Magister Manajemen 
 
 
 

Prof. Dr. Ibnu Khajar, SE, M.Si 
NIK. 210491028 

 



 
 

iv 
 

  



 
 

v 
 

 



 
 

vi 
 

ABSTRAK 

 
PERAN KEPEMIMPINAN KYAI DAN KEBERLANGSUNGAN 

PESANTREN : INTEGRASI NILAI-NILAI TRADISIONAL DENGEN 
PENDEKATAN MODERN (STUDI KASUS DI PONDOK PESANTREN 

DAARUL RAHMAN JAKARTA) 

Program Magister (S2) Manajemen Universitas Islam Sultan Agung Semarang. 

M. Raisul Fadli. NIM: 20402400560 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia kini menghadapi 
tantangan modernisasi, digitalisasi, serta tuntutan tata kelola yang lebih profesional. 
Dalam konteks tersebut, peran kepemimpinan Kyai menjadi faktor kunci dalam 
menjaga keberlangsungan pesantren, terutama dalam model pesantren kombinatif 
yang mengintegrasikan tradisi salafiyah dengan sistem pendidikan modern. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Kyai di Pondok Pesantren 
Daarul Rahman Jakarta menanamkan nilai-nilai tradisional, menerapkan 
pendekatan modern, serta mengintegrasikan keduanya sebagai strategi 
keberlanjutan lembaga. 
Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. Data 
dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi, 
kemudian dianalisis melalui proses transkripsi, pengkodean tematik, triangulasi, 
serta analisis kesenjangan antara model kepemimpinan ideal dan praktik riil. Teori 
prophetic leadership (shiddiq, amanah, tabligh, fathanah) dan transformational 
leadership menjadi landasan utama analisis. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kyai berperan sebagai spiritual leader, 
managerial leader, dan visionary leader. Pada aspek tradisional, Kyai berhasil 
mempertahankan nilai-nilai pesantren melalui keteladanan, penguatan adab, 
pengajaran kitab kuning, dan pembentukan kultur religius. Pada aspek modern, 
Kyai mendorong profesionalisasi manajemen, penguatan SDM, integrasi 
kurikulum formal, serta pemanfaatan teknologi dalam administrasi dan 
pembelajaran. Integrasi kedua pendekatan tersebut menciptakan model 
kepemimpinan yang adaptif, visioner, dan berorientasi keberlanjutan. Meski 
demikian, penelitian juga menemukan beberapa kesenjangan terutama pada aspek 
distribusi kewenangan, sistem supervisi, dan pemanfaatan teknologi yang masih 
membutuhkan penguatan. 
Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian manajemen pendidikan 
Islam, khususnya model kepemimpinan Kyai berbasis nilai profetik–
transformasional, serta memberikan rekomendasi praktis bagi pesantren dalam 
mengelola transformasi di era modern. 
 
Kata kunci: Kepemimpinan Kyai, Prophetic Leadership, Transformational 
Leadership, Keberlangsungan Pesantren, Modernisasi Pendidikan 



 
 

vii 
 

ABSTRACT 

THE ROLE OF KYAI LEADERSHIP AND PESANTREN SUSTAINABILITY: 
INTEGRATING TRADITIONAL VALUES WITH MODERN APPROACHES (A 

CASE STUDY AT DAARUL RAHMAN ISLAMIC BOARDING SCHOOL, 
JAKARTA) 

 
M. Raisul Fadli. Student ID: 20402400560 

 
Pesantren, as the oldest Islamic educational institutions in Indonesia, now face 
challenges related to modernization, digitalization, and the demand for more 
professional governance. In this context, the leadership of the Kyai becomes a key 
factor in ensuring the sustainability of pesantren, particularly within combinative 
models that integrate salafiyah traditions with modern educational systems. This 
study aims to analyze how the Kyai at Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta 
instill traditional values, implement modern approaches, and integrate both as a 
strategy for institutional sustainability. 

This research employs a qualitative approach using a case study method. Data were 
collected through in-depth interviews, observations, and documentation, and were 
then analyzed through transcription, thematic coding, triangulation, and gap 
analysis between ideal leadership models and actual practices. Prophetic 
leadership (shiddiq, amanah, tabligh, fathanah) and transformational leadership 
serve as the primary analytical frameworks. 

The findings indicate that the Kyai functions as a spiritual leader, managerial leader, 
and visionary leader. In the traditional aspect, the Kyai successfully preserves 
pesantren values through exemplary behavior, reinforcement of adab, classical 
Islamic learning, and the cultivation of a religious culture. In the modern aspect, 
the Kyai promotes management professionalization, human resource development, 
formal curriculum integration, and the use of technology in administration and 
learning. The integration of these two approaches creates an adaptive, visionary, 
and sustainability-oriented leadership model. However, the study also identifies 
several gaps, particularly in authority distribution, supervision systems, and 
technological utilization, which still require strengthening. 

This research contributes to the development of Islamic education management 
studies, especially the Kyai leadership model based on prophetic–transformational 
values, and provides practical recommendations for pesantren in managing 
institutional transformation in the modern era. 

Keywords: Kyai Leadership, Pesantren Sustainability, Combinative Pesantren, 
Educational Modernization, Islamic Education Management  



 
 

viii 
 

Kata Pengantar 

Puji syukur ke hadirat Allah SWT atas limpahan rahmat dan karunia-Nya sehingga 

penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan baik dan lancar. Tesis yang berjudul 

“Peran Kepemimpinan Kyai Dan Keberlangsungan Pesantren: Integrasi Nilai-Nilai 

Tradisional Dengan Pendekatan Modern (Studi Kasus Di Pondok Pesantren Daarul 

Rahman Jakarta)” ini disusun sebagai bagian dari pelaksanaan penelitian guna 

memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar Magister Manajemen pada Program 

Studi Manajemen, Universitas Islam Sultan Agung Semarang.  

Dalam penyelesaian tesis ini penulis tidak bekerja sendiri dan tidak lepas dari 

bimbingan, bantuan dan pengarahan dari berbagai pihak yang mendukung. Oleh 

karena itu pada kesempatan ini penulis ingin mengucapkan terima kasih sebesar-

besarnya atas bantuan yang diberikan kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. Heru Sulistyo, S.E., M.Si., Dekan Fakultas Ekonomi 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, yang telah memberikan bimbingan, 

arahan, serta saran dengan penuh kesabaran kepada penulis. 

2. Bapak Dr. Ibnu Khajar, S.E., M.Si., Ketua Program Magister Manajemen 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, yang telah memberikan bimbingan, 

arahan, serta saran dengan penuh kesabaran kepada penulis. 

3. Ibu Dr. Hj. Siti Sumiati, S.E., M.Si., Sekretaris Program Magister Manajemen 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, yang telah memberikan bimbingan, 

arahan, serta saran dengan penuh kesabaran kepada penulis. 



 
 

ix 
 

4. Ibu Dr. Sri Wahyuni Ratnasari, S.E., M.Bus (HRM), selaku dosen pembimbing 

tesis yang telah membimbing dan mengarahkan dengan penuh kesabaran 

sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

5. Bapak dan Ibu Dosen Program Magister Manajemen yang telah memberikan 

bekal ilmu kepada penulis selama menempuh studi di Universitas Islam Sultan 

Agung Semarang. 

6. Kedua orang tua dan keluarga yang selalu menjadi motivator penulis, serta 

senantiasa memberikan dukungan dan doa dalam penyusunan tesis ini. 

7. Rekan-rekan guru Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta yang telah 

memberikan waktu, bantuan, dan dukungan kepada penulis dalam 

menyelesaikan tesis ini. 

8. Teman-teman senasib dan seperjuangan MM 80K yang telah memberikan 

inspirasi kepada penulis selama proses penyelesaian tesis ini. 

9. Berbagai pihak yang tidak mungkin penulis sebutkan satu per satu pada 

kesempatan ini. 

Semoga Allah SWT senantiasa membalas segala amal baik dari semua pihak 

yang telah membantu penulis. Penulis berharap tesis ini dapat memberikan manfaat 

bagi para pembaca serta menjadi tambahan referensi dalam bidang manajemen. 

Penulis juga menerima dengan lapang dada segala kritik dan saran yang bersifat 

membangun demi kesempurnaan tesis ini. 

Semarang, 1 Desember 2025 

M. Raisul Fadli 



 
 

x 
 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN PENGESAHAN ................................................................................. ii 

LEMBAR PERSETUJUAN PROPOSAL TESIS .................................................. iii 

PERNYATAAN KEASLIAN PROPOSAL TESISKesalahan! Bookmark tidak 
ditentukan. 

ABSTRAK .............................................................................................................. v 

ABSTRACT ............................................................................................................ vii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ viii 

DAFTAR GAMBAR ............................................................................................ xii 

DAFTAR TABEL ................................................................................................. xiii 

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

1.1. Latar Belakang ................................................................................................. 1 
1.2. Rumusan Masalah ............................................................................................ 4 
1.3. Tujuan Penelitian ............................................................................................. 5 
1.4. Manfaat Penelitian ........................................................................................... 6 
BAB II TINJAUAN PUSTAKA ............................................................................. 8 

2.1. Konsep Dasar ................................................................................................... 8 
2.1.1. Pesantren ....................................................................................................... 8 
2.1.2 Kepemimpinan Kyai .................................................................................... 12 
BAB III METODE PENELITIAN ........................................................................ 32 

3.1. Jenis Penelitian ............................................................................................... 32 
3.2. Waktu dan Tempat Penelitian ......................................................................... 33 
3.2.1 Tempat Penelitian ......................................................................................... 33 
3.2.2 Waktu Penelitian .......................................................................................... 34 
3.3. Sumber Data dan Informan Penelitian ........................................................... 34 
3.3.1 Sumber Data Utama ..................................................................................... 34 
3.3.2 Informan Penelitian ...................................................................................... 35 
3.5 Sumber dan Jenis Data .................................................................................... 36 
3.5.1 Sumber Data ................................................................................................. 36 
3.5.2 Jenis Data ..................................................................................................... 38 
3.6 Metode Pengumpulan Data ............................................................................. 38 
3.8 Teknik Analisis Data ....................................................................................... 40 
BAB IV ................................................................................................................. 46 

PROFIL ORGANISASI ........................................................................................ 46 

4.1. Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta .................................................... 46 



 
 

xi 
 

BAB V .......................................................................................................................  

HASIL DAN PEMBAHASAN ............................................................................. 49 

5.1 .......................................................................................................................... 49 
DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................ 85 

Lampiran 1. Instrumen Wawancara ...................................................................... 88 

 
  



 
 

xii 
 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 2. 1 Kerangka Berpikir …………………………………………….    31 
 

   



 
 

xiii 
 

DAFTAR TABEL 

 
Tabel 2.  1 Pemilihan Teori yang Sesuai………………………………….     29 
 
Tabel 3. 1 Metode Analisis Kesenjangan Praktik Ideal dan Riil…………      43 

Tabel 5.1 Analisis Kesenjangan Praktik Ideal dan Riil…………………..      76



 
 

1 

BAB I  

PENDAHULUAN  

  
1.1. Latar Belakang  

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua yang 

memiliki peran strategis dalam menjaga tradisi keilmuan, budaya religius, 

serta pembentukan karakter umat (Affan, 2019; Syah & Iswantir, 2023). 

Berbeda dengan lembaga pendidikan formal, pesantren memiliki sistem yang 

menekankan living tradition, yaitu pola transmisi nilai yang diwariskan 

secara turun-temurun melalui kedekatan santri dengan Kyai. Nilai-nilai 

seperti akhlak, kedisiplinan, keteladanan, dan adab menjadi fondasi utama 

karakter santri (Sakir, 2016; Gunawan, 2022). 

Namun, dalam dua dekade terakhir, pesantren menghadapi 

gelombang modernisasi yang sangat cepat akibat perkembangan teknologi, 

kebijakan pendidikan nasional, dan tuntutan masyarakat yang semakin 

kompleks. Transformasi ini mendorong pesantren untuk menerapkan 

kurikulum formal, mengintegrasikan teknologi informasi, memperbaiki tata 

kelola, dan meningkatkan kualitas SDM agar mampu berdaya saing (Hasyim 

Amrullah et al., 2024; Sunardi & Munfarida, 2024). Fenomena ini tidak 

jarang menimbulkan dilema: bagaimana pesantren dapat beradaptasi dengan 

modernisasi tanpa kehilangan identitas tradisionalnya. 

Dalam situasi tersebut, Kyai menjadi aktor sentral. Kyai bukan hanya 

pemimpin spiritual, tetapi juga decision maker, manajer, inovator, dan 

penjaga nilai. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa kualitas 



 

2 
 

kepemimpinan Kyai menentukan keberhasilan pesantren dalam menjaga 

tradisi sekaligus mengelola modernisasi (Mulyanto et al., 2022; Hamidah, 

2025; Arzi Shafaunnida et al., 2024). Bahkan, nilai karismatik dan moralitas 

Kyai menjadi faktor utama dalam pembentukan budaya pesantren (Humaisi 

& Thoyib, 2025). 

Untuk memahami kepemimpinan Kyai dalam konteks perubahan 

tersebut, teori kepemimpinan profetik menjadi sangat relevan. Konsep ini 

berakar pada gagasan Kuntowijoyo dan menekankan empat nilai utama yaitu 

sidiq, amanah, tabligh, dan fathanah. Syihabuddin dan Huda (2024) 

menunjukkan bahwa kepemimpinan profetik mampu mengintegrasikan nilai 

moral, spiritual, dan sosial sehingga cocok digunakan untuk menganalisis 

kepemimpinan berbasis nilai dalam masyarakat Muslim Indonesia, termasuk 

pesantren. Pendekatan profetik membantu menjelaskan bagaimana Kyai 

menjaga tradisi dan memberikan keteladanan etis dalam proses pendidikan. 

Di sisi lain, untuk menjelaskan bagaimana Kyai mendorong inovasi 

dan perubahan, teori kepemimpinan transformasional sangat tepat digunakan. 

Northouse (2016) dan Yukl (2013) menegaskan bahwa pemimpin 

transformasional memiliki empat ciri utama: idealized influence, 

inspirational motivation, intellectual stimulation, dan individualized 

consideration. Dalam konteks pesantren, pendekatan ini menggambarkan 

bagaimana Kyai memotivasi santri, mengembangkan visi pembaruan, 

memperkenalkan inovasi pembelajaran, hingga melakukan pendampingan 

personal. Penelitian di berbagai pesantren menunjukkan bahwa gaya 



 

3 
 

kepemimpinan transformasional terbukti meningkatkan kualitas santri dan 

adaptasi lembaga (Alawiyah et al., 2024; Pangestu et al., 2025; Salim et al., 

2025). 

Pondok Pesantren Daarul Rahman sebagai pesantren yang memiliki 

karakter tradisional kuat juga mengalami proses transformasi. Pesantren ini 

mulai mengembangkan pendidikan formal, digitalisasi administrasi, dan 

berbagai program penguatan kompetensi santri, namun tetap 

mempertahankan tradisi pengajian kitab kuning, adab, dan kedisiplinan khas 

pesantren. Fenomena integrasi antara tradisi dan modernisasi menjadikan 

pesantren ini relevan sebagai objek penelitian untuk menelaah bagaimana 

Kyai membangun model kepemimpinan yang seimbang, efektif, dan 

kontekstual. 

Sampai saat ini, sebagian besar penelitian hanya membahas salah satu 

sisi: kepemimpinan Kyai secara tradisional (Mu’ah et al., 2019), mutu 

pendidikan (Masykuri & Ali, 2023), atau modernisasi pesantren (Mardia, 

2024). Belum banyak kajian yang menggabungkan teori kepemimpinan 

profetik dan transformasional untuk melihat bagaimana keduanya dapat 

membentuk model kepemimpinan integratif dalam konteks pesantren 

tradisional yang sedang bertransformasi. 

Padahal, sebagaimana ditegaskan oleh Purnomo (2025), kombinasi 

kepemimpinan profetik dan transformasional dapat menghasilkan pola 

kepemimpinan yang tidak hanya berorientasi moral dan spiritual, tetapi juga 

adaptif, inovatif, dan visioner. Karena itu, penelitian mengenai model 



 

4 
 

kepemimpinan Kyai yang mengintegrasikan kedua perspektif ini menjadi 

penting, terutama untuk menjawab tantangan pengelolaan pesantren di era 

modern. 

Dengan demikian, penelitian ini berfokus untuk mengkaji model 

kepemimpinan Kyai berbasis profetik dan transformasional dalam menjaga 

tradisi sekaligus mendorong modernisasi di Pondok Pesantren Daarul 

Rahman, serta mengidentifikasi gap antara model ideal berdasarkan teori dan 

praktik riil di lapangan. Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi 

teoretis bagi pengembangan kajian kepemimpinan Islam dan kontribusi 

praktis bagi penguatan tata kelola pesantren di Indonesia. 

   

1.2. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang serta urgensi penelitian yang telah 

dijelaskan sebelumnya, maka penelitian ini diarahkan untuk memahami 

bagaimana model kepemimpinan Kyai berperan dalam menjaga 

keberlangsungan pesantren melalui integrasi nilai-nilai tradisional dan 

modern. Fokus ini menjadi penting mengingat dinamika perubahan yang 

dihadapi pesantren di era kontemporer, di mana Kyai berperan sentral 

sebagai pemimpin spiritual, pengarah kebijakan, serta penggerak inovasi. 

Untuk menjawab fokus penelitian tersebut, maka pertanyaan 

penelitian dapat dirumuskan sebagai berikut: 

 



 

5 
 

1. Bagaimana kepemimpinan kyai dalam menanamkan dan menguatkan 

nilai nilai tradisional di pondok pesantren Daarul Rahman ? 

2. Bagaimana peran kepemimpinan kyai dalam mewujudkan sistem 

pendidikan modern di pondok pesantren Daarul Rahman Jakarta? 

3. Bagaimana Kepemimpinan kyai dalam mengintegrasikan nilai nilai 

tradisional dengan pendekatan modern untuk keberlanjutan pondok 

pesantren Daarul Rahman Jakarta? 

Rumusan masalah ini menjadi pedoman utama dalam pelaksanaan 

penelitian, sehingga analisis yang dilakukan terarah dan mampu memberikan 

gambaran komprehensif mengenai model kepemimpinan Kyai—baik dalam 

menjaga tradisi, mendorong modernisasi, maupun mengintegrasikan 

keduanya sebagai strategi keberlanjutan pesantren. 

  

1.3. Tujuan Penelitian  

 Sejalan dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan, maka tujuan 

dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Mendeskripsikan bagaimana kepemimpinan Kyai menanamkan dan 

menguatkan nilai-nilai tradisional di Pondok Pesantren Daarul 

Rahman. 

2. Menganalisis peran kepemimpinan Kyai dalam penerapan sistem 

pendidikan modern di Pondok Pesantren Daarul Rahman. 



 

6 
 

3. Mengkaji bagaimana kepemimpinan Kyai mengintegrasikan nilai-

nilai tradisional dan modern untuk menjaga keberlanjutan Pondok 

Pesantren Daarul Rahman. 

1.4. Manfaat Penelitian  

Penelitian ini diharapkan memiliki manfaat baik secara teoretis 

maupun praktis, sebagai berikut: 

1.4.1. Manfaat Teoritis  

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pengembangan ilmu 

pengetahuan dalam bidang kepemimpinan Islam, khususnya terkait konsep 

prophetic leadership dan transformational leadership dalam konteks 

manajemen pendidikan pesantren. Temuan penelitian ini juga diharapkan 

berkontribusi pada perluasan kajian mengenai model kepemimpinan Kyai 

yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dan pendekatan 

modern sebagai strategi keberlanjutan lembaga. Selain itu, penelitian ini 

dapat menjadi referensi bagi penelitian selanjutnya yang mengkaji dinamika 

kepemimpinan pesantren di era digital dan globalisasi. 

1.4.2. Manfaat Praktis  

Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan rekomendasi 

yang relevan bagi Kyai, pengasuh, serta pengelola pesantren mengenai pola 

kepemimpinan yang efektif dalam menjaga keseimbangan antara pelestarian 

tradisi dan pengembangan modernisasi kelembagaan. Hasil penelitian ini 

juga dapat menjadi acuan bagi lembaga pendidikan Islam dalam merancang 

model kepemimpinan yang adaptif, visioner, dan berbasis nilai keislaman, 



 

7 
 

sehingga mampu meningkatkan daya saing lembaga di tengah perubahan 

sosial dan teknologi yang terus berkembang. Selain itu, penelitian ini juga 

dapat menjadi bahan pertimbangan bagi pemerintah dan pemangku 

kebijakan dalam merumuskan program pemberdayaan pesantren yang 

berbasis kepemimpinan. 

 

 

 

  



 
 

8 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA  

  
2.1. Alur Berpikir  

2.1.1. Pesantren 

2.1.1.1. Definisi Pesantren 

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di 

Indonesia yang memiliki karakteristik khas sebagai pusat pendidikan, 

dakwah, dan pembinaan umat. Menurut Sakir (2016), pesantren berfungsi 

sebagai basis pendidikan spiritual yang menekankan pembentukan jati diri 

manusia melalui pengajaran Al-Qur’an, Hadis, fiqih, dan akhlak. Proses 

pendidikan di pesantren tidak hanya berlangsung melalui pembelajaran 

formal, melainkan juga melalui kehidupan bersama (communal life) yang 

dipandu langsung oleh Kyai sebagai pemimpin utama, sehingga santri 

mampu menginternalisasi nilai-nilai moral dan etika secara menyeluruh. 

Syah dan Iswantir (2023) mendefinisikan pesantren sebagai lembaga 

pendidikan Islam yang mengajarkan disiplin, tanggung jawab, integritas, dan 

etika sosial, sekaligus memperkuat iman dan ketakwaan. Pesantren memiliki 

peran strategis dalam menanamkan nilai karakter, mengembangkan 

intelektual, dan membentuk spiritualitas religius santri agar siap menghadapi 

tantangan zaman. 

Menurut Gunawan (2022), pesantren juga merupakan lembaga 

pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter Islami (akhlaqul 

karimah) dengan menekankan keteladanan, pembiasaan ibadah, dan interaksi 



 

9 
 

sosial yang bernuansa religius. Pendidikan karakter yang dikembangkan di 

pesantren menjadikan santri tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga 

memiliki kepribadian yang kuat, mandiri, dan berintegritas. 

Berdasarkan definisi para ahli tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang memiliki ciri khas: (1) 

berpusat pada Kyai sebagai figur pemimpin spiritual, akademik, sekaligus 

organisatoris; (2) menyelenggarakan pembelajaran berbasis agama dan 

akhlak, baik melalui kurikulum formal maupun kehidupan boarding school; 

dan (3) berfungsi membentuk santri yang unggul dalam dimensi akademik, 

spiritual, serta karakter. Dengan demikian, pesantren dapat dipahami sebagai 

institusi pendidikan komprehensif yang mengintegrasikan aspek religius, 

moral, intelektual, dan sosial dalam satu kesatuan sistem pembelajaran. 

 

2.1.1.2. Fungsi dan Tujuan Pesantren 

Pesantren memiliki fungsi strategis dalam membentuk pribadi santri 

secara utuh. Menurut Syah dan Iswantir (2023), fungsi pesantren mencakup 

tiga aspek utama.  

1. Pertama, fungsi spiritual, yaitu memperkuat iman, ketakwaan, dan 

pembiasaan ibadah sehingga terbentuk kepribadian religius yang 

kokoh.  

2. Kedua, fungsi sosial, di mana pesantren menanamkan nilai disiplin, 

tanggung jawab, kepedulian, serta etika bermasyarakat.  



 

10 
 

3. Ketiga, fungsi intelektual, yakni membekali santri dengan 

kemampuan berpikir kritis, pemahaman ilmu pengetahuan, dan 

keterampilan akademik yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Sakir (2016) menegaskan bahwa pesantren berperan sebagai pusat 

pendidikan spiritual sekaligus benteng moral masyarakat. Melalui pola 

pendidikan berbasis Al-Qur’an dan Hadis, pesantren bertujuan membentuk 

manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Gunawan (2022) menambahkan bahwa tujuan pendidikan pesantren erat 

kaitannya dengan pembentukan karakter Islami. Pesantren mengintegrasikan 

pendidikan karakter dengan nilai religius melalui keteladanan Kyai, 

pembiasaan ibadah, dan interaksi sosial di lingkungan pesantren. Dengan 

demikian, santri tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki 

kepribadian yang berintegritas, mandiri, serta berorientasi pada nilai 

akhlaqul karimah. 

 

2.1.1.3. Bentuk dan Tipologi Pesantren 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki bentuk dan 

tipologi yang beragam, sesuai dengan perkembangan zaman dan kebutuhan 

masyarakat. Menurut Syah dan Iswantir (2023), secara umum pesantren 

dapat dibedakan menjadi tiga bentuk utama, yaitu salafiyah, khalafiyah, dan 

kombinasi. 

1. Pesantren salafiyah, yaitu pesantren tradisional yang masih 

mempertahankan metode pembelajaran klasik, yaitu kajian kitab 



 

11 
 

kuning dengan sistem bandongan dan sorogan. Model ini 

menekankan penguasaan ilmu-ilmu agama secara mendalam 

dengan orientasi spiritual dan moral. Keunggulan pesantren 

salafiyah terletak pada kekuatan nilai tradisi, pembentukan karakter 

religius, serta kedekatan hubungan antara Kyai dan santri. 

2. Pesantren khalafiyah atau modern, yaitu pesantren yang telah 

mengadopsi sistem pendidikan formal dan kurikulum nasional. 

Selain tetap memberikan pelajaran agama, pesantren jenis ini 

menyelenggarakan pendidikan umum seperti sains, teknologi, 

bahasa, dan keterampilan abad ke-21. Penekanan pada aspek 

akademik membuat pesantren khalafiyah lebih adaptif terhadap 

perkembangan global tanpa meninggalkan identitas keislamannya 

(Mulyanto, Sauri, & Aryani, 2022). 

3. Pesantren kombinasi, yaitu bentuk integrasi antara salafiyah dan 

khalafiyah. Pesantren jenis ini tetap mengajarkan kitab kuning dan 

tradisi klasik, tetapi juga menyelenggarakan pendidikan formal 

dengan kurikulum nasional. Model ini dianggap lebih fleksibel 

karena mampu menjaga tradisi keilmuan Islam sekaligus 

menyesuaikan diri dengan tuntutan modernitas (Wahidah, 2024). 

Sejalan dengan itu, Masykuri dan Ali (2023) mencatat adanya 

perkembangan pesantren dari bentuk tradisional menuju pesantren modern. 

Pesantren modern tidak hanya menekankan pembelajaran agama, tetapi juga 

mengintegrasikan pendidikan karakter, manajemen berbasis good 



 

12 
 

governance, serta penguasaan teknologi informasi. Sementara pesantren 

tradisional lebih menekankan aspek spiritual dan keteladanan Kyai sebagai 

pusat pendidikan. 

Dengan tipologi yang beragam tersebut, pesantren di Indonesia 

menunjukkan fleksibilitas dalam mengembangkan model pendidikan. Baik 

salafiyah, khalafiyah, maupun kombinasi, seluruhnya memiliki tujuan yang 

sama, yaitu membentuk santri yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan 

siap menghadapi tantangan global dengan tetap berpegang pada nilai-nilai 

keislaman. 

 

2.1.2 Kepemimpinan Kyai 

2.1.2.1 Definisi Kepemimpinan Kyai 

Kyai merupakan figur sentral dalam pesantren yang memiliki peran 

ganda sebagai pemimpin spiritual, pengajar, sekaligus organisatoris. Menurut 

Syah dan Iswantir (2023), kepemimpinan Kyai tidak hanya dimaknai sebagai 

otoritas religius, tetapi juga mencakup kemampuan mengelola lembaga 

pendidikan agar dapat berjalan efektif sesuai tujuan pendidikan Islam. 

Kepemimpinan Kyai berakar pada kharisma, pengetahuan agama yang 

mendalam, serta keteladanan yang menjadi rujukan bagi santri maupun 

masyarakat sekitar. 

Sakir (2016) menegaskan bahwa kepemimpinan Kyai memiliki dimensi 

spiritual yang kuat karena berlandaskan pada keilmuan agama dan 

keteladanan moral. Kyai dipandang sebagai role model yang membimbing 



 

13 
 

santri dalam aspek akidah, ibadah, dan akhlak. Posisi ini menjadikan Kyai 

sebagai figur yang dihormati, diikuti, sekaligus dijadikan panutan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selain aspek spiritual, kepemimpinan Kyai juga mencakup peran 

sebagai pendidik dan pengajar. Gunawan (2022) menyebutkan bahwa Kyai 

berfungsi mentransfer ilmu agama kepada santri melalui pengajaran kitab, 

ceramah, maupun bimbingan langsung dalam kehidupan pesantren. Peran ini 

memperlihatkan bahwa kepemimpinan Kyai tidak hanya berbasis instruksi, 

tetapi juga pada interaksi personal yang intens antara Kyai dan santri. 

Di sisi lain, kepemimpinan Kyai memiliki dimensi organisatoris. 

Menurut Mulyanto et al. (2022), Kyai berperan sebagai manajer pendidikan 

yang mengatur jalannya pesantren, mulai dari pengelolaan kurikulum, 

pembinaan tenaga pengajar, hingga pengambilan keputusan strategis dalam 

tata kelola. Dengan demikian, kepemimpinan Kyai tidak hanya terbatas pada 

pengajaran agama, tetapi juga mencakup tanggung jawab dalam menjaga 

keberlangsungan dan pengembangan pesantren. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa kepemimpinan 

Kyai adalah pola kepemimpinan khas pesantren yang menyatukan tiga 

dimensi utama: spiritual, edukatif, dan organisatoris. Kyai tidak hanya 

berperan sebagai guru agama, tetapi juga sebagai teladan moral dan manajer 

lembaga, sehingga keberadaannya menjadi faktor kunci dalam menjaga 

eksistensi, perkembangan, dan mutu pendidikan pesantren. 

 



 

14 
 

2.1.2.2 Peran Kepemimpinan Kyai 

Kepemimpinan Kyai di pesantren memiliki peran yang 

multidimensional, tidak hanya terbatas pada pengajaran agama, tetapi juga 

pada pengelolaan lembaga pendidikan secara menyeluruh. Salah satu peran 

utama Kyai adalah sebagai visionary leader. Menurut Mulyanto et al. (2022), 

Kyai berfungsi sebagai pengarah visi dan misi pesantren, yang menetapkan 

arah strategis agar pesantren mampu beradaptasi dengan perkembangan 

zaman tanpa kehilangan jati diri keislamannya. Visi yang dirumuskan oleh 

Kyai tidak hanya menyangkut aspek akademik, tetapi juga mencakup 

penguatan karakter santri, pengembangan tata kelola, serta kontribusi sosial 

pesantren di masyarakat. 

Selain itu, Kyai juga berperan sebagai mudir, yaitu pengelola dan 

pengambil keputusan tertinggi dalam pesantren. Sakir (2016) menjelaskan 

bahwa posisi Kyai sebagai mudir mencerminkan peran manajerial, di mana 

Kyai memegang kendali penuh terhadap jalannya organisasi pesantren, mulai 

dari kurikulum, pembinaan tenaga pendidik, hingga kebijakan pengelolaan 

keuangan dan sarana prasarana. Sebagai mudir, Kyai memastikan agar semua 

elemen pesantren berjalan selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang telah 

ditetapkan. 

Di samping itu, kepemimpinan Kyai juga mencakup fungsi sebagai 

supervisor. Syah dan Iswantir (2023) menyebutkan bahwa Kyai melakukan 

pengawasan terhadap pelaksanaan pembelajaran, kedisiplinan santri, serta 

kualitas tenaga pendidik. Fungsi supervisi ini penting untuk menjaga mutu 



 

15 
 

pendidikan pesantren agar tetap konsisten, terarah, dan sesuai dengan nilai-

nilai Islami. Melalui peran supervisinya, Kyai tidak hanya menegakkan 

aturan, tetapi juga memberikan bimbingan dan motivasi bagi santri maupun 

pengajar. 

Dengan demikian, peran kepemimpinan Kyai dapat dipahami sebagai 

kombinasi dari tiga fungsi utama, yakni sebagai visionary leader yang 

merumuskan arah pesantren, sebagai mudir yang mengelola dan mengambil 

keputusan strategis, serta sebagai supervisor yang mengawasi dan 

membimbing jalannya pendidikan. Ketiga peran ini menegaskan posisi 

sentral Kyai dalam menjaga keberlangsungan dan kualitas pesantren. 

 

2.1.2.3 Gaya Kepemimpinan Kyai 

Kepemimpinan Kyai merupakan aspek sentral dalam sistem manajemen 

pesantren. Kyai tidak hanya berperan sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga 

sebagai pengarah visi, pengambil keputusan strategis, dan penggerak tata 

kelola lembaga pendidikan. Dalam konteks pesantren kombinatif—yang 

memadukan nilai-nilai tradisional (salafiyah) dengan sistem pendidikan 

modern (khalafiyah)—peran kepemimpinan Kyai menjadi semakin 

kompleks. Kyai dituntut untuk mampu menjaga nilai-nilai keislaman klasik, 

sekaligus mengelola organisasi secara profesional agar mampu bersaing di 

era global. Oleh karena itu, pemahaman mengenai gaya kepemimpinan yang 

relevan sangat penting untuk menjelaskan bagaimana Kyai menjalankan 

perannya dalam menjaga keberlangsungan pesantren. 



 

16 
 

Berbagai teori kepemimpinan dapat digunakan untuk menganalisis 

peran Kyai, di antaranya charismatic leadership, transformational 

leadership, servant leadership, Islamic/prophetic leadership, dan situational 

leadership. Masing-masing gaya kepemimpinan tersebut memiliki 

karakteristik dan implikasi berbeda terhadap efektivitas organisasi pesantren. 

Selain itu, penting pula untuk memahami sisi negatif kepemimpinan, yang 

dikenal dengan istilah the dark side of leadership, seperti kepemimpinan 

despotik. 

1. Kepemimpinan Karismatik (Charismatic Leadership) 

Kepemimpinan karismatik berlandaskan pada kekuatan pribadi 

pemimpin yang mampu memengaruhi dan menginspirasi pengikutnya 

melalui keteladanan moral, spiritual, dan sosial. Pemimpin karismatik 

umumnya memiliki kharisma yang kuat, kepribadian yang menonjol, 

serta kemampuan membangun hubungan emosional dengan pengikutnya. 

Dalam konteks pesantren, kepemimpinan Kyai sering kali dikaitkan 

dengan aspek karismatik ini. Keteladanan Kyai, kesalehan pribadi, dan 

kedalaman ilmu agama menjadikan mereka sebagai figur yang disegani 

dan ditaati oleh santri serta masyarakat sekitar (Humaisi & Thoyib, 

2025). Kepemimpinan karismatik di pesantren berfungsi sebagai 

pengikat sosial yang kuat, menjaga disiplin, dan membangun loyalitas 

santri dalam bingkai nilai-nilai keagamaan. 

Kepemimpinan karismatik menekankan pada kemampuan seorang 

pemimpin untuk menginspirasi pengikut melalui visi, kharisma pribadi, 



 

17 
 

dan keteladanan moral. Menurut Bennis (2009), pemimpin karismatik 

tidak hanya menggerakkan orang melalui kata-kata, tetapi juga melalui 

integritas dan keyakinan yang ditunjukkan dalam tindakan. Pandangan 

ini sejalan dengan pemikiran Mu’ah et al. (2019) yang menegaskan 

bahwa kharisma pemimpin pesantren sering kali menjadi daya 

penggerak utama bagi santri dan pengurus. 

2. Kepemimpinan Transformasional (Transformational Leadership) 

Kepemimpinan transformasional menekankan pentingnya visi, 

motivasi, dan perubahan sebagai inti dari proses kepemimpinan. 

Pemimpin dengan gaya ini berusaha menginspirasi pengikutnya agar 

bekerja melampaui kepentingan pribadi demi mencapai tujuan 

organisasi yang lebih tinggi.  

Northouse (2016) menjelaskan bahwa kepemimpinan 

transformasional berfokus pada upaya pemimpin untuk memotivasi dan 

mengubah nilai serta aspirasi pengikut melalui visi jangka panjang. Yukl 

(2013) menambahkan bahwa pemimpin transformasional memiliki 

empat karakter utama, yakni idealized influence, inspirational 

motivation, intellectual stimulation, dan individualized consideration. 

Dalam konteks pesantren, nilai-nilai tersebut juga selaras dengan 

semangat pembaruan dan modernisasi yang dikemukakan Erlangga 

(2018) melalui spirit technopreneurship. 

Dalam lingkungan pesantren, Kyai yang memiliki gaya 

kepemimpinan transformasional berperan penting dalam membangun 



 

18 
 

budaya inovatif dan adaptif terhadap perkembangan zaman (Alawiyah 

et al., 2024). Penelitian Pangestu et al. (2025) juga menegaskan bahwa 

gaya kepemimpinan transformasional berkontribusi dalam 

meningkatkan mutu pendidikan, pengembangan sumber daya manusia, 

serta integrasi teknologi dalam sistem pembelajaran pesantren. Kyai 

dengan orientasi transformasional mampu memotivasi santri dan 

pengajar untuk berkembang secara intelektual, spiritual, dan profesional. 

3. Kepemimpinan Pelayan (Servant Leadership) 

Kepemimpinan pelayan merupakan pendekatan yang berfokus pada 

pelayanan terhadap pengikut. Pemimpin dengan gaya ini menempatkan 

kepentingan orang lain di atas kepentingan pribadi, mengutamakan 

empati, kepedulian, serta pemberdayaan pengikut. Dalam tradisi 

pesantren, nilai-nilai servant leadership tercermin pada sikap Kyai yang 

sederhana, rendah hati, dan selalu mengutamakan kesejahteraan santri 

(Ubaedullah et al., 2025). Kyai dengan gaya kepemimpinan pelayan 

tidak memerintah secara otoriter, melainkan menjadi teladan dalam 

akhlak, ketaatan beragama, dan semangat pengabdian. Pendekatan ini 

menciptakan iklim pembelajaran yang penuh kasih sayang dan 

kebersamaan, sehingga pesantren menjadi lingkungan yang kondusif 

untuk pertumbuhan moral dan spiritual. 

4. Kepemimpinan Islam/Profetik (Islamic or Prophetic Leadership) 

Kepemimpinan profetik merupakan konsep kepemimpinan yang 

berakar pada nilai-nilai kenabian (an-nubuwwah) yang meliputi empat 



 

19 
 

prinsip utama: shiddiq (jujur), amanah (dapat dipercaya), tabligh 

(menyampaikan kebenaran), dan fathanah (cerdas). Menurut Munajat et 

al. (2023), kepemimpinan profetik menekankan prinsip shiddiq, amanah, 

tabligh, dan fathanah yang berasal dari karakter kenabian, sementara 

Ner Le’Elef (2004) menyoroti bahwa kepemimpinan spiritual menuntut 

keseimbangan antara otoritas moral dan kemampuan manajerial. Model 

ini sangat relevan untuk konteks pondok pesantren, di mana nilai religius 

menjadi fondasi utama sistem kepemimpinan. 

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam, kepemimpinan profetik 

dipandang sebagai model yang ideal karena mengintegrasikan dimensi 

spiritual, moral, dan rasional dalam pengambilan keputusan (Purnomo, 

2025). Kyai yang mengimplementasikan kepemimpinan profetik 

berorientasi pada keteladanan, pelayanan, dan tanggung jawab moral 

untuk membimbing umat menuju kemaslahatan. Model kepemimpinan 

ini juga menekankan keseimbangan antara dimensi duniawi dan ukhrawi, 

menjadikan Kyai sebagai pemimpin yang bukan hanya mengelola 

lembaga, tetapi juga menanamkan nilai-nilai profetik dalam setiap aspek 

kehidupan pesantren. 

5. Kepemimpinan Situasional (Situational Leadership) 

Kepemimpinan situasional menekankan bahwa efektivitas 

kepemimpinan sangat bergantung pada kemampuan pemimpin untuk 

menyesuaikan gaya kepemimpinannya dengan situasi, karakter pengikut, 

serta kondisi organisasi. Kolzow (2014) dan Iannarino (2018) 



 

20 
 

menjelaskan bahwa pemimpin yang efektif harus mampu menyesuaikan 

gaya kepemimpinannya dengan situasi dan kondisi pengikutnya. Gaya 

kepemimpinan yang fleksibel inilah yang banyak diterapkan oleh para 

Kyai dalam mengelola komunitas pesantren yang beragam latar 

belakang dan karakternya. 

Menurut Badri et al. (2023), pemimpin yang efektif harus fleksibel 

dalam menerapkan pendekatan direktif, partisipatif, atau delegatif sesuai 

dengan kebutuhan organisasi. Dalam konteks pesantren, Kyai yang 

menerapkan kepemimpinan situasional mampu menyeimbangkan 

pendekatan tradisional yang berorientasi pada otoritas moral dengan 

pendekatan modern yang menekankan kolaborasi dan partisipasi. 

Fleksibilitas ini memungkinkan pesantren untuk tetap mempertahankan 

nilai-nilai klasik, sembari terus berinovasi agar selaras dengan 

perkembangan sosial dan teknologi pendidikan. 

Di Indonesia, Madiistriyatno (2019) menekankan bahwa 

kepemimpinan tidak dapat dilepaskan dari nilai-nilai budaya dan 

kearifan lokal. Dalam konteks pesantren, hal ini mencerminkan 

kemampuan Kyai untuk menjadi figur moral sekaligus organisator yang 

efektif. 

6. Sisi Gelap Kepemimpinan (The Dark Side of Leadership) 

Selain aspek positif, kepemimpinan juga memiliki sisi gelap yang 

perlu diwaspadai, salah satunya adalah kepemimpinan despotik 

(despotic leadership). Model ini muncul ketika pemimpin menggunakan 



 

21 
 

kekuasaan secara berlebihan, menutup ruang dialog, serta mengabaikan 

nilai-nilai keadilan dan partisipasi. Dalam konteks pesantren, bentuk 

kepemimpinan despotik dapat terjadi ketika Kyai memusatkan seluruh 

keputusan tanpa melibatkan pengurus atau guru, sehingga menghambat 

dinamika partisipatif dalam lembaga. Meskipun otoritas Kyai 

merupakan bagian dari struktur tradisional pesantren, penerapan 

kekuasaan yang tidak seimbang dapat menurunkan efektivitas 

kelembagaan. Karena itu, penting bagi Kyai untuk menyeimbangkan 

otoritas spiritual dengan prinsip-prinsip good governance agar 

kepemimpinan tetap produktif, inklusif, dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama. 

Secara keseluruhan, gaya kepemimpinan Kyai yang ideal adalah 

kepemimpinan yang integratif—menggabungkan nilai spiritual, moral, dan 

manajerial—sehingga mampu menjaga keseimbangan antara pelestarian 

tradisi keislaman dan tuntutan inovasi pendidikan. Kombinasi antara 

kepemimpinan karismatik, transformasional, profetik, dan situasional 

menjadikan Kyai tidak hanya sebagai pemimpin agama, tetapi juga sebagai 

visionary leader yang mengarahkan pesantren menuju keberlanjutan di era 

modern. 

 

2.1.2.4 Gaya dan Model Kepemimpinan Kyai di Pesantren 

Kepemimpinan Kyai di lingkungan pesantren memiliki karakteristik 

yang khas karena berpijak pada nilai-nilai spiritualitas Islam, tradisi 



 

22 
 

keilmuan, serta tanggung jawab sosial. Kyai berperan sebagai figur utama 

yang memadukan dimensi moral, edukatif, dan manajerial dalam 

menjalankan tugas kepemimpinan. Gaya kepemimpinan Kyai di pesantren 

tidak bersifat tunggal, melainkan merupakan kombinasi dari berbagai 

pendekatan kepemimpinan seperti charismatic leadership, transformational 

leadership, servant leadership, prophetic leadership, dan situational 

leadership yang diterapkan secara kontekstual sesuai dengan kondisi 

lembaga dan kebutuhan santri. 

Dalam konteks Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta, 

kepemimpinan Kyai mencerminkan perpaduan antara tradisionalisme dan 

modernitas. Sebagai pesantren kombinatif yang menggabungkan sistem 

salafiyah dan khalafiyah, Kyai Daarul Rahman berperan penting dalam 

menjaga kesinambungan nilai-nilai keislaman sekaligus mendorong inovasi 

dalam sistem pendidikan. Model kepemimpinan ini terbukti mampu menjaga 

keseimbangan antara penguatan spiritual dan pengembangan akademik 

santri di era modern. 

Pertama, Kyai Daarul Rahman menerapkan gaya kepemimpinan 

karismatik (charismatic leadership) dalam membina santri. Karisma Kyai 

tercermin dalam kepribadian yang kuat, keteladanan moral, dan kemampuan 

memengaruhi perilaku santri melalui pendekatan spiritual. Humaisi dan 

Thoyib (2025) menjelaskan bahwa kepemimpinan karismatik berperan 

penting dalam meningkatkan kualitas pendidikan di pesantren karena mampu 

menumbuhkan loyalitas, kedisiplinan, serta rasa hormat yang mendalam dari 



 

23 
 

para santri terhadap Kyai. Keteladanan dan wibawa Kyai inilah yang menjadi 

faktor utama terbentuknya kultur pesantren yang religius dan harmonis. 

Kedua, Kyai Daarul Rahman mengimplementasikan gaya 

kepemimpinan transformasional (transformational leadership) untuk 

memodernisasi sistem pendidikan dan pengelolaan pesantren. Sebagai 

pemimpin visioner, Kyai berperan aktif dalam mengintegrasikan kurikulum 

keagamaan dengan pendidikan formal serta mendorong pemanfaatan 

teknologi digital dalam pembelajaran. Menurut Alawiyah et al. (2024), gaya 

kepemimpinan transformasional mendorong inovasi dan motivasi kerja, 

terutama dalam konteks pendidikan Islam, dengan menciptakan lingkungan 

yang inspiratif dan progresif. Pangestu et al. (2025) juga menambahkan 

bahwa pemimpin transformasional dalam lembaga pendidikan Islam 

berperan dalam menumbuhkan budaya organisasi yang adaptif terhadap 

perubahan dan berorientasi pada peningkatan kualitas santri. Hal ini dapat 

dilihat dari upaya Daarul Rahman dalam memperluas cabang pesantren, 

memperkuat jaringan alumni, serta meningkatkan akses pendidikan ke 

perguruan tinggi. 

Ketiga, Kyai Daarul Rahman menerapkan nilai-nilai servant 

leadership dalam kegiatan sosial dan pembinaan santri. Pendekatan ini 

terlihat dari sikap Kyai yang mengutamakan pelayanan, kasih sayang, dan 

pemberdayaan terhadap santri serta masyarakat sekitar. Kyai memandang 

kepemimpinan sebagai bentuk pengabdian, bukan kekuasaan. Ubaedullah et 

al. (2025) menyebutkan bahwa Islamic servant leadership menempatkan 



 

24 
 

pemimpin sebagai pelayan umat yang bertugas membimbing, mendengar, 

dan memenuhi kebutuhan spiritual maupun intelektual pengikutnya. Hal ini 

tercermin dalam keseharian Kyai yang senantiasa hadir di tengah santri, 

memberikan nasihat langsung, dan berinteraksi secara personal untuk 

membangun kedekatan emosional yang mendidik. 

Keempat, nilai-nilai prophetic leadership juga menjadi landasan 

penting dalam pola kepemimpinan Kyai Daarul Rahman. Purnomo (2025) 

menegaskan bahwa prophetic leadership merupakan model pengambilan 

keputusan yang berlandaskan pada empat nilai kenabian, yaitu shiddiq (jujur), 

amanah (dapat dipercaya), tabligh (menyampaikan kebenaran), dan 

fathanah (cerdas). Nilai-nilai ini menjadi dasar bagi Kyai dalam menjalankan 

amanah kepemimpinan secara etis dan bertanggung jawab. Dalam praktiknya, 

Kyai Daarul Rahman selalu menekankan pentingnya integritas dan kejujuran 

dalam pembelajaran, serta memastikan setiap kebijakan pesantren berpihak 

pada kemaslahatan santri dan lembaga. 

Terakhir, Kyai Daarul Rahman juga menunjukkan penerapan 

situational leadership yang fleksibel terhadap kondisi organisasi dan 

karakter santri. Dalam konteks pengelolaan lembaga yang memiliki ribuan 

santri dengan latar belakang berbeda, Kyai menyesuaikan gaya 

kepemimpinannya antara otoritatif dan partisipatif sesuai kebutuhan situasi. 

Badri et al. (2023) menyatakan bahwa kepemimpinan situasional efektif 

diterapkan di lembaga pendidikan Islam karena memungkinkan pemimpin 

untuk menyesuaikan pendekatan berdasarkan tingkat kedewasaan dan 



 

25 
 

kemampuan pengikutnya. Dalam hal ini, Kyai tidak hanya menjadi figur 

otoritas, tetapi juga menjadi mitra dialog yang mendorong partisipasi aktif 

guru, pengurus, dan santri dalam pengambilan keputusan. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa model kepemimpinan 

Kyai di Pondok Pesantren Daarul Rahman merupakan perpaduan antara 

karismatik, transformasional, pelayan, profetik, dan situasional. Kombinasi 

gaya ini menjadikan kepemimpinan Kyai tidak hanya berorientasi pada 

spiritualitas dan nilai tradisi, tetapi juga pada modernisasi, inovasi, serta 

keberlanjutan lembaga pendidikan. Model kepemimpinan seperti ini terbukti 

efektif dalam menjaga stabilitas, kualitas pembelajaran, serta 

keberlangsungan pesantren kombinatif di tengah tantangan globalisasi dan 

era digital. 

 

2.1.2.4 Sub tema Kepemimpinan Kyai yang Efektif 

Efektivitas kepemimpinan Kyai di pesantren dapat diukur melalui 

sejumlah sub tema yang menggambarkan keberhasilannya dalam memimpin 

dan mengelola lembaga. Beberapa sub tema tersebut antara lain: 

1. Perencanaan 

Kyai yang efektif mampu merumuskan visi, misi, dan tujuan 

pesantren dengan jelas. Menurut Mulyanto et al. (2022), perencanaan 

yang baik meliputi penyusunan kurikulum, pengembangan program 

pendidikan, serta perencanaan pembinaan santri yang sesuai dengan 



 

26 
 

kebutuhan zaman. Perencanaan yang matang membuat pesantren 

lebih terarah dan berkelanjutan. 

2. Pengawasan 

Syah dan Iswantir (2023) menekankan bahwa fungsi pengawasan 

sangat penting dalam menjaga mutu pendidikan. Kyai melakukan 

pengawasan terhadap kedisiplinan santri, kinerja ustadz, serta 

pelaksanaan program pesantren. Pengawasan yang konsisten 

membantu memastikan bahwa proses pendidikan berjalan sesuai 

dengan nilai Islami dan tujuan pesantren. 

3. Strategi Manajerial 

Sebagai pemimpin organisatoris, Kyai perlu memiliki keterampilan 

manajerial dalam mengelola sumber daya pesantren. Sakir (2016) 

menjelaskan bahwa strategi manajerial Kyai meliputi pengaturan 

keuangan, sarana prasarana, hingga pembagian tugas kepada 

pengurus pesantren. Kemampuan ini menjadikan Kyai bukan hanya 

figur spiritual, tetapi juga manajer yang menjaga keberlangsungan 

lembaga. 

4. Pembinaan Organisasi 

Menurut Gunawan (2022), pembinaan organisasi yang dilakukan 

Kyai mencakup pengembangan tenaga pendidik, peningkatan 

kompetensi santri, serta penciptaan budaya pesantren yang kondusif. 

Pembinaan ini penting agar seluruh elemen pesantren dapat bekerja 



 

27 
 

sama secara harmonis, sehingga tercipta lingkungan pendidikan yang 

mendukung pembentukan karakter dan mutu pembelajaran. 

Dengan demikian, sub tema kepemimpinan Kyai yang efektif meliputi 

kemampuan dalam perencanaan, pengawasan, strategi manajerial, dan 

pembinaan organisasi. Keempat sub tema tersebut menunjukkan bahwa 

keberhasilan Kyai sebagai pemimpin tidak hanya ditentukan oleh kharisma 

dan pengetahuan agama, tetapi juga oleh keterampilan dalam mengelola 

pesantren secara komprehensif. 

 

2.2.     Memilih Teori Yang Sesuai 
 

Pemilihan teori dalam penelitian ini dilakukan melalui proses 

identifikasi berbagai model kepemimpinan yang memiliki relevansi dengan 

konteks pesantren. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki 

karakter khas yang menuntut kepemimpinan berbasis nilai, keteladanan, serta 

kemampuan mengelola perubahan. Oleh karena itu, peneliti 

mempertimbangkan beberapa teori kepemimpinan, seperti charismatic 

leadership, servant leadership, situational leadership, transformational 

leadership, dan prophetic leadership. 

Dari seluruh teori tersebut, peneliti kemudian menetapkan kriteria 

teoritis agar dapat menentukan teori yang paling sesuai. Kriteria tersebut 

meliputi: 

a. relevansi dengan nilai-nilai Islam 

b. kemampuan menjelaskan aspek spiritual dan moral, 



 

28 
 

c. kecocokan dengan karakter sosial-budaya pesantren, dan 

d. kemampuan menjelaskan upaya pembaruan serta keberlanjutan 

kelembagaan. 

Berdasarkan kriteria tersebut, teori prophetic leadership dan 

transformational leadership dipilih sebagai teori utama dalam penelitian ini. 

Teori prophetic leadership dipilih karena mengandung nilai fundamental 

yang mencerminkan karakter moral kepemimpinan Kyai, yaitu shiddiq, 

amanah, tabligh, dan fathanah (Syihabuddin & Huda, 2024). Nilai tersebut 

sejalan dengan tradisi pesantren yang mengutamakan integritas, keteladanan, 

dan pembentukan karakter. 

Sementara itu, teori transformational leadership dipilih karena 

memberikan kerangka komprehensif untuk menjelaskan peran Kyai dalam 

mendorong inovasi, mengembangkan visi pembaruan, serta menggerakkan 

santri dan pengelola untuk beradaptasi dengan modernisasi. Northouse (2016) 

dan Yukl (2013) menunjukkan bahwa pemimpin transformasional memiliki 

kemampuan menginspirasi, memotivasi, serta menstimulasi perkembangan 

intelektual pengikutnya, dimensi yang sangat relevan dalam pengelolaan 

pesantren era kontemporer. 

Dengan demikian, kombinasi kedua teori ini memungkinkan analisis 

yang lebih utuh mengenai bagaimana Kyai menjaga nilai-nilai tradisional 

sekaligus mendorong modernisasi pesantren. Selain itu, teori ini menjadi 

dasar dalam menganalisis kesenjangan antara model ideal kepemimpinan 



 

29 
 

Kyai (berdasarkan teori profetik dan transformasional) dan praktik 

kepemimpinan riil di Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta. 

Tabel 2.  2 Pemilihan Teori yang Sesuai 

 

 

Tahapan Deskripsi 

All Possible Theories Charismatic Leadership, 
Transformational Leadership, 
Servant Leadership, Situational 
Leadership, Prophetic Leadership. 

Criteria Relevan dengan nilai-nilai Islam, 
mampu menjelaskan aspek spiritual, 
sosial, dan manajerial dalam 
kepemimpinan pesantren, serta 
kontekstual terhadap isu 
keberlangsungan lembaga. 

The Chosen Theory Prophetic Leadership 
dikombinasikan dengan 
Transformational Leadership  

 

Nilai Utama (Prophetic Leadership) 

Shiddiq (jujur), Amanah (tanggung 
jawab), Tabligh (menyampaikan 
kebenaran), dan Fathanah (cerdas dan 
bijak). 

Alasan Pemilihan Karena teori ini paling sesuai dengan 
konteks pesantren yang menuntut 
keseimbangan antara spiritualitas, 
moralitas, dan modernitas. 

Implikasi terhadap Penelitian Teori ini menjadi landasan analisis 
dalam mengukur kesenjangan antara 
praktik kepemimpinan ideal 
(profetik-transformasional) dan 
praktik kepemimpinan riil di Pondok 
Pesantren Daarul Rahman Jakarta. 



 

30 
 

2.3. Kerangka Berfikir 

Penelitian ini berangkat dari persoalan utama terkait tantangan integrasi 

nilai-nilai tradisional dan modern dalam sistem pendidikan pesantren, khususnya 

pada Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta. Di tengah arus modernisasi, 

pesantren dituntut untuk tetap menjaga otentisitas tradisi salafiyah, sembari 

mengadopsi pendekatan pendidikan yang lebih maju, efektif, dan sesuai 

kebutuhan zaman. Kondisi tersebut menimbulkan masalah integrasi, terutama 

dalam menjaga keseimbangan antara warisan tradisional—seperti kedalaman 

ilmu kitab kuning, adab, dan rutinitas keagamaan—dengan kebutuhan modern—

seperti manajemen pendidikan, kurikulum formal, teknologi, dan tata kelola 

institusional. 

Dalam konteks ini, peran kyai menjadi pusat perhatian karena kyai 

merupakan figur sentral yang tidak hanya memegang otoritas keagamaan, tetapi 

juga menjadi pemimpin strategis dalam menentukan arah kebijakan dan 

pengembangan pesantren. Kyai memiliki peran kunci dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai tradisional dan modern, baik melalui teladan, kebijakan, maupun 

strategi pengelolaan yang diterapkan di pesantren. 

Selanjutnya, peran kepemimpinan kyai dianalisis melalui dua perspektif 

teori, yaitu kepemimpinan profetik dan kepemimpinan transformasional. 

Kepemimpinan profetik menekankan dimensi keteladanan moral, humanisasi, 

pembebasan, dan transendensi yang menjadi karakter utama kepemimpinan kyai 

dalam menjaga nilai tradisi. Sementara itu, kepemimpinan transformasional 

menyoroti kemampuan kyai dalam menginspirasi perubahan, memotivasi, 

membangun visi modern, dan mendorong inovasi di lingkungan pesantren. 

Kombinasi dua teori ini digunakan untuk melihat bagaimana kyai mampu 

menjembatani dua kutub nilai tersebut secara komprehensif. 

Berdasarkan dua perspektif teoritis tersebut, penelitian kemudian 

melakukan analisis gap antara nilai-nilai ideal yang ditawarkan teori dan kondisi 

empiris di pesantren. Analisis ini mencakup identifikasi kesenjangan pada aspek 



 

31 
 

implementasi nilai profetik dan transformasional, hambatan dalam proses 

integrasi, serta faktor pendukung maupun penghambat di lapangan. 

Dari analisis gap tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menyusun strategi 

kepemimpinan kyai dalam mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dan modern. 

Strategi ini diformulasikan berdasarkan temuan empiris dan kerangka teoritis, 

sehingga menghasilkan rekomendasi yang aplikatif bagi pengembangan 

pesantren kombinatif. Dengan demikian, kerangka berpikir ini menggambarkan 

alur logis penelitian mulai dari identifikasi masalah, landasan teori, analisis 

kesenjangan, hingga perumusan strategi kepemimpinan kyai yang relevan dan 

kontekstual. 

 

 

Identifikasi Masalah 

Integrasi nilai tradisional-modern 

Peran Kyai Dalam Mengintegrasikan  

Nilai Tradisional - Modern 

Peran Kepemimpinan Kyai Dalam  

persepektif Profetik dan Transformasional 

Analisis Gap/Kesenjangan 

Gambar 2. 2 Kerangka Berpikir 

Strategi Kepemimpinan Kyai Dalam 

Mengintegrasikan Nilai Tradisional-Modern 



 

 32 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

3.1.  Jenis Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kasus (case study) yang berfokus pada Pondok Pesantren Daarul Rahman 

Jakarta. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam fenomena kepemimpinan Kyai, tata kelola 

pesantren mutu pembelajaran, dan dampaknya terhadap keberlangsungan 

sistem pendidikan pesantren kombinatif tradisional dan modern. 

Menurut Creswell dan Poth (2018), penelitian kualitatif memungkinkan 

peneliti mengeksplorasi pengalaman, persepsi, dan praktik subjek penelitian 

secara kontekstual melalui interaksi langsung dengan lingkungan sosialnya. 

Dalam konteks ini, peneliti berupaya menggali makna di balik praktik 

kepemimpinan Kyai, baik dalam aspek spiritual, manajerial, maupun pedagogis 

yang membentuk karakter dan budaya organisasi pesantren. 

Jenis penelitian studi kasus kualitatif dipilih karena memiliki beberapa 

karakteristik yang sesuai dengan tujuan penelitian ini, yaitu: 

1. Memberikan pemahaman mendalam tentang peran kepemimpinan Kyai 

dalam memperkuat tata kelola dan menjaga keberlangsungan pesantren. 

2. Menganalisis proses dan praktik nyata yang terjadi di Pondok Pesantren 

Daarul Rahman Jakarta, bukan sekadar mengumpulkan data kuantitatif 

atau melakukan generalisasi. 



 

 33 

3. Memungkinkan peneliti mengidentifikasi gaya kepemimpinan Kyai 

pada keberlangsungan pesantren kombinatif tradisional dan modern. 

Dengan menetapkan jenis penelitian ini, peneliti memiliki arah yang 

jelas dalam menentukan sumber data, teknik pengumpulan, serta strategi 

analisis yang bersifat mendalam (in-depth). Pendekatan ini diharapkan dapat 

menghasilkan temuan yang reflektif, kontekstual, dan aplikatif, sekaligus 

memberikan kontribusi teoretis terhadap kajian kepemimpinan Islam dan 

kontribusi praktis bagi pengelolaan pesantren di Indonesia. 

. 

   

3.2.  Waktu dan Tempat Penelitian  

3.2.1 Tempat Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Daarul Rahman 

Jakarta, yang dijadikan sebagai lokasi studi kasus. Pemilihan pesantren ini 

didasarkan pada relevansinya dengan topik penelitian, yaitu peran 

kepemimpinan Kyai dalam menjaga keberlangsungan pesantren kombinatif 

tradisional dan modern. 

Pondok Pesantren Daarul Rahman merupakan salah satu pesantren 

yang berhasil mengintegrasikan nilai-nilai tradisional (salafiyah) dengan 

sistem pendidikan modern (khalafiyah) secara seimbang. Pesantren ini juga 

memiliki struktur organisasi yang lengkap, sistem manajemen yang tertata, 

serta program pendidikan yang representatif, sehingga memungkinkan peneliti 



 

 34 

memperoleh data yang mendalam mengenai praktik kepemimpinan Kyai, tata 

kelola kelembagaan, dan mutu pembelajaran santri. 

Selain itu, karakteristik Daarul Rahman sebagai pesantren kombinatif 

menjadikannya contoh nyata dalam memahami bagaimana kepemimpinan 

Kyai berperan menjaga keseimbangan antara pelestarian tradisi keilmuan Islam 

klasik dan tuntutan modernisasi pendidikan di era digital. Oleh karena itu, 

pesantren ini dipandang relevan dan strategis sebagai lokasi penelitian untuk 

menggali secara komprehensif praktik kepemimpinan yang berorientasi pada 

keberlangsungan lembaga. 

 
3.2.2 Waktu Penelitian 

Penelitian ini berlangsung selama tiga bulan. Waktu penelitian dipilih untuk 

menyesuaikan dengan jadwal akademik santri, kegiatan pesantren, dan 

ketersediaan narasumber. Dengan durasi tersebut, peneliti dapat melakukan 

pengumpulan data secara sistematis melalui wawancara, observasi, dan 

dokumentasi, sehingga hasil penelitian mencerminkan kondisi nyata di 

lapangan dan relevan dengan tujuan penelitian. 

  
3.3. Sumber Data dan Informan Penelitian   

3.3.1 Sumber Data Utama 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan sekunder. 

Data primer diperoleh langsung melalui wawancara mendalam (in-depth 

interview), observasi partisipatif, dan dokumentasi lapangan terhadap informan 



 

 35 

yang memiliki keterkaitan dengan kepemimpinan Kyai di Pondok Pesantren 

Daarul Rahman Jakarta. 

Sementara itu, data sekunder diperoleh dari berbagai dokumen seperti profil 

pesantren, arsip kegiatan, publikasi resmi lembaga, serta literatur terkait 

kepemimpinan pesantren, baik dari buku maupun jurnal ilmiah... 

3.3.2 Informan Penelitian 

Penentuan informan dilakukan dengan menggunakan teknik purposive 

sampling, yaitu memilih informan yang dianggap paling memahami dan terlibat 

langsung dalam kepemimpinan, tata kelola, serta proses pembelajaran di Daarul 

Rahman. 

         Pemilihan dilakukan berdasarkan kriteria keterlibatan, pengalaman, dan 

relevansi dengan fokus penelitian. 

Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menggunakan triangulasi 

sumber, yaitu melibatkan tiga kelompok utama informan, meliputi: 

1. Pimpinan Pesantren 

a Pimpinan Pesantren: KH. Muhammad Faiz Lc. M.A., 

2. Internal Pesantren (Struktural dan Guru/Ustaz) 

a Kepala Pengasuhan Santri: Ust.Irfan Prasetyo M, M.Pd., 

b Bagian Kurikulum: Ust. H. Imaduddin, S.H. 

c Wali Kelas 1 dan 6. 

d Guru/Ustaz-Ustazah: Agama dan Umum. 

e Santri 1 dan 6 

3. Eksternal Pesantren (Alumni) 



 

 36 

a Alumni 2 orang 

b Wali santri 2 orang 

Jumlah keseluruhan informan dalam penelitian ini bersifat fleksibel dan 

tidak ditentukan secara kaku, karena dalam penelitian kualitatif penentuan 

jumlah informan didasarkan pada prinsip data saturation yaitu proses 

pengumpulan data dihentikan ketika informasi yang diperoleh sudah berulang 

dan tidak ditemukan temuan baru (Sugiyono, 2022; Creswell & Poth, 2018). 

 

3.5 Sumber dan Jenis Data 

3.5.1 Sumber Data 

Sumber data penelitian ini dibedakan menjadi dua, yaitu sumber primer dan 

sumber sekunder: 

1. Sumber Primer 

Sumber primer diperoleh langsung dari responden yang terlibat dalam 

kepemimpinan, tata kelola, dan proses pembelajaran di Pondok 

Pesantren Daarul Rahman Jakarta. Responden meliputi: 

a Kyai atau pimpinan pesantren, sebagai pihak yang memiliki 

peran strategis dalam pengambilan keputusan, manajemen 

organisasi, dan pengawasan pendidikan. 

b Guru atau pendidik yang terlibat dalam proses pembelajaran 

santri dan implementasi tata kelola pesantren. 



 

 37 

c Santri, sebagai penerima pembelajaran, yang dapat memberikan 

perspektif mengenai mutu pendidikan dan pengalaman belajar di 

pesantren. 

d Alumni, sebagai pihak yang telah menyelesaikan pendidikan di 

pesantren, memiliki pengalaman langsung dan refleksi 

mendalam terhadap pola kepemimpinan Kyai, efektivitas tata 

kelola pesantren, serta dampaknya terhadap pembentukan 

karakter dan kompetensi pasca-lulus. 

e Wali santri, sebagai pihak eksternal yang berhubungan langsung 

dengan pesantren, dapat memberikan pandangan mengenai 

kepercayaan masyarakat terhadap kepemimpinan Kyai, tata 

kelola lembaga, serta mutu pendidikan yang diberikan kepada 

anak mereka. 

2. Sumber Sekunder 

Sumber sekunder diperoleh dari dokumen, arsip, dan literatur yang 

terkait dengan tata kelola pesantren dan mutu pembelajaran, antara 

lain: 

a Dokumen internal pesantren, seperti struktur organisasi, jadwal 

pembelajaran, catatan evaluasi pendidikan, dan kebijakan 

pesantren. 

b Hasil penelitian sebelumnya, jurnal ilmiah, buku, dan artikel 

yang relevan dengan kepemimpinan Kyai, tata kelola pesantren, 

dan mutu pembelajaran. 



 

 38 

3.5.2 Jenis Data 

Jenis data yang dikumpulkan dalam penelitian ini bersifat kualitatif, 

berupa: 

1. Data deskriptif mengenai praktik kepemimpinan Kyai, strategi 

manajemen pesantren, dan pengalaman belajar santri. 

2. Data naratif hasil wawancara mendalam (in-depth interview) dengan 

Kyai, guru, dan santri, untuk memperoleh pemahaman kontekstual 

tentang peran kepemimpinan dalam tata kelola dan mutu pembelajaran. 

3. Data dokumen dan arsip berupa catatan kebijakan, jadwal kegiatan, 

laporan evaluasi, dan dokumen akademik yang mendukung analisis. 

Jenis data tersebut konsisten dengan instrumen pengumpulan data yang 

digunakan, seperti wawancara semi-terstruktur, observasi partisipatif, dan studi 

dokumentasi, sehingga dapat memberikan informasi yang valid dan lengkap 

untuk analisis kualitatif. 

 

3.6 Metode Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, pengumpulan data dilakukan dengan pendekatan 

kualitatif yang menekankan pemahaman mendalam terhadap fenomena 

kepemimpinan Kyai, tata kelola pesantren, dan mutu pembelajaran santri. 

Metode yang digunakan meliputi: 

1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Metode wawancara mendalam digunakan untuk menggali informasi 

secara komprehensif dari para informan kunci, yaitu Kyai, pimpinan 



 

 39 

struktural, guru, dan santri. Wawancara ini dilakukan secara tatap muka 

dengan panduan pertanyaan terbuka yang disusun berdasarkan fokus 

penelitian menggunakan pre-defined theme and sub themes (tema dan 

sub-tema yang sudah ditentukan) berdasarkan pendapat para 

pakar/peneliti terdahulu. Tujuannya adalah untuk memperoleh 

pemahaman mendalam mengenai peran kepemimpinan Kyai dalam 

mempertahankan pesantren kombonatif tradisional dan modern. 

Wawancara bersifat semi-terstruktur, sehingga peneliti dapat 

menyesuaikan pertanyaan dengan situasi dan tanggapan responden, serta 

menggali informasi yang lebih detail. Proses wawancara dilakukan 

dengan cara direkam menggunakan perangkat audio, kemudian 

ditranskripsikan dan dicatat secara sistematis untuk menjaga keakuratan 

data. Teknik ini dipilih untuk memperoleh informasi kontekstual 

mengenai praktik kepemimpinan Kyai, strategi pengelolaan pesantren, 

dan pengalaman belajar santri. 

2. Observasi Partisipatif 

Peneliti melakukan observasi secara langsung terhadap kegiatan 

pembelajaran, rapat pengurus, dan interaksi Kyai dengan guru dan santri. 

Observasi ini memungkinkan peneliti melihat praktik tata kelola dan 

kepemimpinan secara nyata, sehingga data tidak hanya bersifat verbal 

tetapi juga visual dan kontekstual. 

3. Studi Dokumentasi 

Peneliti mengumpulkan dokumen pendukung, seperti: 



 

 40 

a Struktur organisasi pesantren 

b Jadwal pembelajaran dan kurikulum 

c Laporan evaluasi akademik dan kegiatan ekstrakurikuler 

d Kebijakan dan peraturan pesantren 

Dokumen ini digunakan untuk menverifikasi data dari wawancara dan 

observasi, serta memberikan gambaran komprehensif tentang tata kelola dan 

mutu pembelajaran di pesantren. Kelebihan metode ini adalah memungkinkan 

peneliti memperoleh data yang kaya dan mendalam, sesuai dengan karakteristik 

penelitian kualitatif. Keterbatasannya adalah proses pengumpulan data 

memerlukan waktu lebih lama dan membutuhkan kemampuan peneliti dalam 

menggali informasi serta menafsirkan data secara objektif. 

Dengan kombinasi ketiga metode ini, penelitian dapat menghasilkan 

pemahaman menyeluruh tentang hubungan kepemimpinan Kyai, tata kelola 

pesantren, dan mutu pembelajaran santri secara kontekstual. 

 

3.8 Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data dalam penelitian kualitatif ini bertujuan untuk 

memahami secara mendalam peran  kepemimpinan Kyai dalam menjaga 

eksitensi sistem kombinatif di Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta. 

Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahap (Fiantika et al., 2022): 

1. Transkripsi Data 

Data dari wawancara, observasi, dan dokumentasi ditranskripsikan 

secara rinci untuk mendapatkan informasi yang akurat. Setiap kata, 



 

 41 

perilaku, dan interaksi dicatat sehingga peneliti dapat memahami 

konteksnya. 

2. Pengkodean (Coding) 

Data transkrip dianalisis dengan open coding, yaitu mengidentifikasi 

tema atau kategori awal dari jawaban responden dan hasil observasi. 

Selanjutnya dilakukan axial coding, yaitu mengelompokkan kode-kode 

tersebut menjadi kategori yang lebih luas sesuai sub tema kepemimpinan 

Kyai seperti : 

a Perencanaan 

b Pengawasan 

c Strategi manajerial, dan 

d Pembinaan organisasi 

3. Triangulasi Data 

Untuk memastikan validitas data, peneliti menggunakan triangulasi 

sumber dan metode. Informasi dari Kyai, guru, santri, alumni dan wali 

santri diverifikasi melalui observasi dan dokumentasi. Dengan demikian, 

hasil analisis lebih kredibel dan meyakinkan. 

4. Analisis Tematik dan Naratif 

Data yang telah dikodekan dianalisis secara tematik, yaitu mencari pola, 

hubungan, dan keterkaitan antar tema. Hasil analisis kemudian disajikan 

dalam bentuk narasi deskriptif, menggambarkan bagaimana 

kepemimpinan Kya berkontribusi pada eksistensi Pendidikan pesantren. 

5. Penarikan Kesimpulan 



 

 42 

Kesimpulan disusun secara induktif dan reflektif berdasarkan pola 

makna yang ditemukan di lapangan. Hasil interpretasi kemudian 

dikaitkan dengan teori Prophetic Leadership, Transformational 

Leadership, untuk menegaskan kesenjangan antara kepemimpinan ideal 

(teoretis) dan kepemimpinan riil (empiris). 

Penarikan kesimpulan tidak dimaksudkan untuk generalisasi, tetapi 

untuk menggambarkan pemahaman kontekstual dan mendalam 

mengenai praktik kepemimpinan Kyai di pesantren kombinatif 

tradisional dan modern. 

Dengan teknik analisis ini, penelitian diharapkan dapat 

menghasilkan pemahaman yang komprehensif tentang praktik 

kepemimpinan Kyai serta memberikan kontribusi teoretis dan praktis 

bagi pengembangan kepemimpinan pesantren di Indonesia. 

 

3.9 Metode Analisis Kesenjangan Praktik Ideal dan Riil 

Analisis kesenjangan (gap analysis) digunakan untuk membandingkan 

antara kondisi praktik ideal berdasarkan teori kepemimpinan profetik, 

transformasional, dan karismatik, dengan kondisi praktik riil yang ditemukan di 

lapangan melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Melalui analisis ini, 

peneliti dapat mengidentifikasi perbedaan antara “apa yang seharusnya terjadi” 

dan “apa yang benar-benar terjadi” dalam kepemimpinan Kyai di Pondok 

Pesantren Daarul Rahman. 



 

 43 

Kesenjangan yang muncul menjadi dasar penyusunan rekomendasi 

strategis dalam rangka memperkuat model kepemimpinan Kyai yang mampu 

menjaga tradisi sekaligus mendorong modernisasi pesantren. 

Tabel 3. 2 Metode Analisis Kesenjangan Praktik Ideal dan Riil 

Bidang Kajian Kondisi Praktik 
Ideal 

Kondisi Praktik Saat 
Ini (Temuan 
Lapangan) 

Kesenjangan 
(Gap) 

Kepemimpinan 
Profetik 
(Prophetic 
Leadership) 

Pemimpin 
memiliki empat 
sifat utama: 
Shiddiq (jujur), 
Amanah 
(bertanggung 
jawab), Tabligh 
(transparan dan 
komunikatif), 
Fathanah (cerdas 
dan bijak). Kyai 
menjadi teladan 
moral, 
pembimbing 
spiritual, serta 
pengambil 
keputusan yang 
berlandaskan nilai-
nilai kenabian. 

Diisi setelah 
wawancara/observasi 

Diisi 
berdasarkan 
perbedaan 
antara kolom 
1 dan 2 

Kepemimpinan 
Transformasional 
(Transformational 
Leadership) 

Kyai mampu 
menginspirasi dan 
memotivasi santri, 
guru, dan pengurus 
untuk mencapai 
tujuan bersama. 
Mendorong 
inovasi, adaptasi 
teknologi, dan 
perbaikan 
berkelanjutan. 
Memiliki empat 
komponen utama: 
idealized 
influence, 
inspirational 

Diisi setelah 
ditemukan dalam 
data lapangan 

Diisi setelah 
analisis 
kesesuaian 



 

 44 

Bidang Kajian Kondisi Praktik 
Ideal 

Kondisi Praktik Saat 
Ini (Temuan 
Lapangan) 

Kesenjangan 
(Gap) 

motivation, 
intellectual 
stimulation, dan 
individualized 
consideration. 

 

Penjelasan Tahapan Analisis : 

1. Identifikasi Praktik Ideal 

Peneliti menentukan standar ideal kepemimpinan berdasarkan dua teori: 

a. Prophetic Leadership 

b. Transformational Leadership 

2. Pengumpulan Data Praktik Riil 

Dilakukan melalui wawancara dengan Kyai, ustadz, santri, dan pengurus; 

observasi aktivitas harian di pesantren; serta telaah dokumen. 

3. Perbandingan Ideal–Riil 

Setiap aspek kepemimpinan dibandingkan secara sistematis untuk 

melihat kesesuaian atau ketidaksesuaian. 

4. Analisis Kesenjangan 

Kesenjangan diidentifikasi untuk menjelaskan area yang: 

a. sudah sesuai teori, 

b. belum memenuhi teori, 

c. atau membutuhkan penguatan tertentu. 

5. Output 

Hasil analisis menjadi dasar perumusan: 



 

 45 

a. rekomendasi praktik kepemimpinan, 

b. penguatan sistem pendidikan dan manajemen pesantren, 

c. model kepemimpinan Kyai berbasis profetik–transformasional. 

 

 
  



 

 46 

BAB IV  

PROFIL ORGANISASI 

 
 

4.1. Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta  

Pondok Pesantren Daarul Rahman merupakan salah satu lembaga 

pendidikan Islam yang mendidik para pemuda dan pemudi dalam mempelajari 

ilmu agama sebagai pelajaran pokok, serta ilmu pengetahuan umum sebagai 

pelengkap. 

Pondok Pesantren ini didirikan oleh Kyai Haji Syukron Ma’mun dengan 

dibantu oleh beberapa sahabatnya, antara lain KH. Antung Ghozali, B.A., KH. 

Masyhuri Baedlowi, M.A., KH. Nurhazim, B.A., KH. Abdul Kadir Rahman, serta 

keluarga almarhum KH. Abdurrahman bin Naidi. Pendirian pesantren ini juga 

mendapat dukungan dari para dermawan, seperti KH. Mochammad Noor Mughni, 

dan masyarakat yang sangat mendambakan hadirnya lembaga pendidikan 

pesantren di kawasan tersebut. 

Pondok Pesantren Daarul Rahman dibangun di atas tanah wakaf seluas 

kurang lebih 7.800 m², yang berlokasi di Jalan Senopati Dalam II No. 35A, 

Kebayoran Baru, Jakarta Selatan (di belakang kompleks mantan Wakil Presiden 

Republik Indonesia, Bapak Soedarmono, S.H.), dengan nomor telepon dan 

faksimile (021) 5226928. Saat ini, pesantren telah berpindah lokasi ke Jagakarsa, 

Jakarta Selatan. 



 

 47 

Status Pondok Pesantren Daarul Rahman adalah swasta penuh, berdiri 

secara mandiri tanpa berafiliasi dengan organisasi atau partai politik mana pun. 

Pesantren ini telah mendapatkan pengakuan dari Kementerian Agama Republik 

Indonesia sebagai Pesantren Mu’adalah, yaitu pesantren yang ijazahnya telah 

disetarakan dengan jenjang pendidikan Tsanawiyah (setara SMP) dan Aliyah 

(setara SMA) sejak masa kepemimpinan Bapak Malik Fajar sebagai Menteri 

Agama Republik Indonesia. 

1. Visi 

Menjunjung tinggi syariat islam dengan berpegang teguh ajaran ahlu 

sunnah wal jamaah (aswaja). 

2. Misi 

a. Membentuk generasi muda ber-IMTAQ. 

b. Mencetak generasi muda ber-IPTEK. 

c. Mewujudkan pribadi berdisiplin. 

d. Menyelenggarakan pendidikan secara profesional. 

e. Memberikan layanan pendidikan kepada masyarakat dengan 

pelayanan prima. 

3. Struktur Organisasi 

Pimpinan     : KH. Muhammad Faiz, L.C. M.A., 

Kepala Sekolah  : KH. Ahmad Qosim Susilo, M.Pd., 

Tata Usaha  : Ust. Syukron Ma’mun, S.Pd., 

Kurikulum  : Ust. H. Imaduddin, S.H., 

4. Program Unggulan 



 

 48 

Sistem Pendidikan Terpadu Modern Salafiyah Pondok Pesantren 

Daarul Rahman menggunakan kurikulum terpadu yang memadukan 

sistem modern (sekolah formal) dan tradisional pesantren (kitab kuning, 

salafiyah). Dan juga menerapkan praktik berbahasa arab dan inggris 

setiap hari. 

5. Jumlah santri  

 2.400 santri putra/putri 

6. Jumlah guru 

150 Guru 

7. Pengelolaan SDM 

Pengelolaan SDM di Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta 

berfokus pada penguatan kompetensi, keikhlasan, dan loyalitas tenaga 

pendidik serta staf pesantren. Kyai sebagai pemimpin utama menjadi 

figur sentral dalam rekrutmen, pembinaan, dan pengawasan. 

 

Proses rekrutmen SDM dilakukan secara selektif dengan 

mempertimbangkan kompetensi ilmu, akhlak, dan komitmen 

pengabdian. Pembinaan SDM dilakukan melalui kegiatan spiritual 

(pengajian rutin, doa bersama), pembinaan profesional (pelatihan 

pengajaran, evaluasi kinerja), serta pendampingan langsung oleh Kyai 

dan pimpinan pesantren. 

 

 
 



 

 49 

BAB V 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

5.1. Gambaran Umum Responden  

Bagian ini menjelaskan karakteristik informan yang digunakan dalam 

penelitian. Penjelasan ini penting untuk menunjukkan kredibilitas proses 

pengumpulan data serta keabsahan temuan penelitian. 

Penelitian ini melibatkan enam kelompok informan utama yang dipilih 

menggunakan teknik purposive sampling, yaitu Kyai sebagai pemimpin pesantren, 

pengurus, ustadz/guru, santri, alumni, dan wali santri. Setiap kelompok 

memberikan perspektif berbeda sehingga memungkinkan peneliti melihat praktik 

kepemimpinan Kyai secara komprehensif dari berbagai sudut pandang. 

1. Kyai (Informan Utama) 

Kyai merupakan tokoh sentral dalam penelitian ini. Berdasarkan 

rekapan wawancara, Kyai memiliki peran sebagai: 

a. pemimpin tertinggi Pondok Pesantren Daarul Rahman, 

b. pembimbing spiritual, 

c. pengambil keputusan strategis, 

d. pengarah kebijakan pendidikan, 

e. penggerak tradisi keilmuan dan amaliah pesantren, 

f. sekaligus tokoh pembaharu dalam pengembangan sistem 

pendidikan lebih modern. 



 

 50 

Dari wawancara terungkap bahwa Kyai memegang kuat nilai shiddiq, 

amanah, dan keteladanan spiritual yang diakui oleh seluruh informan 

lintas kategori. Kyai juga dikenal visioner dan mampu menumbuhkan 

optimisme seluruh warga pesantren terhadap kemajuan Daarul 

Rahman. 

2. Pengurus Pesantren 

Pengurus merupakan pihak yang membantu Kyai dalam administrasi, 

manajemen internal, dan kegiatan operasional harian pesantren. 

Berdasarkan rekapan wawancara: 

a. mayoritas telah mengabdi cukup lama, sehingga memahami 

pola kepemimpinan Kyai, 

b. memiliki kedekatan emosional dengan Kyai, 

c. melihat Kyai sebagai teladan moral dan spiritual, 

d. terlibat dalam implementasi kebijakan pendidikan dan 

pembinaan santri. 

Mereka memberikan informasi penting terkait komunikasi internal, 

manajemen program, serta bagaimana nilai profetik dan 

transformasional diterapkan dalam aktivitas operasional pesantren. 

3. Ustadz/Guru 

Kelompok ini adalah tenaga pendidik yang berperan langsung dalam 

proses belajar mengajar. Hasil rekapan wawancara menunjukkan 

bahwa: 

a. guru memandang Kyai sebagai sosok karismatik dan inspiratif, 



 

 51 

b. rutinitas spiritual Kyai menjadi contoh signifikan bagi para guru, 

c. Kyai membuka ruang ide serta memberikan bimbingan personal 

dalam pengembangan kompetensi guru, 

d. guru merasakan bagaimana nilai tablig, fathanah, dan 

inspirational motivation diterapkan dalam kepemimpinan Kyai. 

Informasi dari guru memperkuat pemahaman peneliti mengenai 

hubungan antara nilai profetik dan transformasional dalam 

lingkungan akademik pesantren. 

4. Santri 

Santri adalah penerima langsung dari proses pendidikan dan 

pembinaan Kyai. Berdasarkan hasil wawancara: 

a. santri menggambarkan Kyai sebagai figur yang dekat, teladan, 

dan konsisten dalam menjaga nilai etika dan spiritual, 

b. santri menilai Kyai tegas dalam mencegah kemungkaran, 

namun tetap lembut dalam memberikan nasihat, 

c. Kyai sering memberikan motivasi belajar, disiplin, dan 

kebiasaan ibadah yang sangat berdampak pada kehidupan santri, 

sebagian santri menyebutkan bahwa Kyai menyediakan ruang 

untuk menyampaikan ide serta memberikan bimbingan 

individual. 

Sudut pandang santri memberikan gambaran nyata tentang dampak 

kepemimpinan Kyai pada pembentukan karakter. 

 



 

 52 

5. Alumni 

Alumni memberikan perspektif retrospektif tentang bagaimana 

kepemimpinan Kyai mempengaruhi kehidupan mereka setelah lulus. 

Dari wawancara ditemukan bahwa: 

a. nilai profetik Kyai terbawa hingga kehidupan sosial alumni, 

b. alumni mengakui bahwa pendekatan Kyai mendorong mereka 

untuk berakhlak baik dan aktif di masyarakat, 

c. alumni melihat bahwa Kyai memiliki visi jangka panjang dan 

mengajak alumni berkontribusi dalam pengembangan pesantren, 

d. nilai transendensi dan kejujuran Kyai menjadi landasan moral 

mereka di luar pesantren. 

Alumni menjadi sumber data penting untuk menilai keberlanjutan 

dampak kepemimpinan Kyai. 

6. Wali Santri 

Wali santri memberikan penilaian dari sudut pandang orang tua yang 

mempercayakan pendidikan anaknya kepada Kyai. Berdasarkan 

wawancara: 

a. mereka menilai Kyai sebagai sosok pemimpin Islam yang 

amanah dan mampu menjaga hubungan baik dengan wali santri, 

b. melihat bahwa rutinitas dan keteladanan spiritual Kyai memberi 

pengaruh besar pada perkembangan karakter anak, 

c. wali santri merasakan adanya motivasi dari Kyai untuk terus 

mendukung pendidikan anak, 



 

 53 

d. mereka juga mengakui adanya gagasan-gagasan strategis Kyai 

dalam memajukan pesantren. 

Perspektif wali santri memberikan validasi eksternal terhadap kualitas 

kepemimpinan Kyai. 

 

5.2. Temuan Penelitian Berdasarkan Tema Wawancara 

Bagian ini menyajikan temuan penelitian yang diperoleh melalui wawancara 

mendalam terhadap enam kelompok informan, yaitu Kyai, pengurus, ustadz/guru, 

santri, alumni, dan wali santri. Temuan dipetakan berdasarkan dua pendekatan teori 

utama penelitian, yaitu Kepemimpinan Profetik (Prophetic Leadership) dan 

Kepemimpinan Transformasional (Transformational Leadership). 

Temuan ini menggambarkan praktik nyata kepemimpinan Kyai dalam menjaga 

tradisi pesantren sekaligus mengelola proses modernisasi lembaga. 

5.2.1 Kepemimpinan Profetik 

Kepemimpinan profetik dianalisis melalui tujuh nilai: Humanisasi, Liberasi, 

Transendensi, Shiddiq, Amanah, Tabligh, dan Fathanah. 

1. Humanisasi (Amar Ma’ruf) 

Humanisasi tercermin dari cara Kyai membina hubungan, 

membimbing adab, dan membentuk karakter warga pesantren. Semua 

informan sepakat bahwa Kyai menekankan akhlak sebagai fondasi utama 

pendidikan. 

Kyai menegaskan bahwa hubungan pemimpin dan warga pesantren 

harus dibangun di atas nilai-nilai kemanusiaan dan adab. Beliau 



 

 54 

menyampaikan: 

“Hubungan di pesantren itu bukan hanya administratif, tapi hubungan 

ruhani yang dibangun dengan adab dan kasih sayang.” 

Pengurus memperkuat pernyataan tersebut: 

“Kyai selalu bilang kepada kami: ‘Adab dulu baru ilmu.’ Itu prinsip yang 

selalu beliau ulang.” 

Santri juga merasakan hal yang sama, terutama dalam interaksi sehari-

hari: 

“Kyai sopan sekali sama semua orang, itu membuat kami malu kalau tidak 

beretika.” (Santri) 

Humanisasi terbukti menjadi nilai inti dalam model kepemimpinan 

Kyai yang berdampak pada suasana harmonis, penuh hormat, dan sarat 

teladan. 

2. Liberasi (Nahi Munkar) 

Nilai nahi munkar tercermin dalam mekanisme pembinaan, 

penegakan aturan, dan pencegahan perilaku menyimpang oleh Kyai. 

Kyai menekankan pendekatan edukatif ketika menangani pelanggaran: 

“Kalau ada pelanggaran, kami nasihati dulu. Yang penting hatinya 

berubah, bukan sekadar hukumannya.” 

Pengurus menggambarkan keseimbangan Kyai antara ketegasan dan 

kelembutan: 

“Beliau tegas, tapi tidak pernah marah tanpa edukasi. Kelembutannya itu 

yang membuat santri sadar.” 



 

 55 

Alumni mengingat dampak jangka panjang dari cara Kyai membina 

santri: 

“Cara Kyai menegur itu halus tapi kuat. Sampai sekarang saya selalu 

ingat, itu membentuk saya menjadi lebih hati-hati.” 

Hal ini menunjukkan bahwa nilai liberasi bukan hanya aturan, tetapi 

menjadi proses pembinaan moral yang efektif. 

3. Transendensi 

Transendensi tampak dalam keteguhan spiritual Kyai dan penekanan 

bahwa seluruh aktivitas pesantren harus berorientasi pada Allah. 

Kyai menegaskan: 

“Pemimpin itu harus kuat ibadahnya. Kalau ibadahnya lemah, 

kepemimpinannya rapuh.” 

Guru melihat keteladanan itu secara nyata: 

“Kyai shalat malamnya rutin. Itu membuat kami merasa harus meniru, 

supaya tidak hanya menuntut santri.” 

Santri melihat peran transendensi dalam motivasi harian: 

“Kyai sering mengingatkan kami: semua ini karena pertolongan Allah, 

jadi belajar pun harus ikhlas.” 

Nilai transendensi inilah yang mengikat seluruh aktivitas pesantren 

dengan dimensi spiritual. 

4. Shiddiq (Kejujuran) 

Kejujuran menjadi nilai yang sangat menonjol dalam kepemimpinan 

Kyai. 



 

 56 

Beliau menyampaikan: 

“Santri melihat apa yang kita lakukan. Maka pemimpin harus jujur.” 

Guru mengonfirmasi konsistensi Kyai dalam hal kejujuran: 

“Kyai tidak pernah berbohong, bahkan dalam hal kecil. Itu yang membuat 

kami percaya penuh.” 

Santri juga memberi kesaksian: 

“Kyai selalu bilang: jujur itu membawa keberkahan.” 

Nilai shiddiq ini menciptakan integritas institusional dan kepercayaan 

kolektif. 

5. Amanah (Tanggung Jawab) 

Amanah merupakan prinsip besar yang dijaga Kyai terutama terkait 

titipan para orang tua. 

Kyai mengatakan: 

“Orang tua menitipkan masa depan anaknya. Itu amanah yang harus 

dipertanggungjawabkan.” 

Wali santri mengakui hal ini: 

“Saya melihat anak saya dijaga betul. Kyai tidak main-main dengan 

amanah.” 

Guru menunjukkan bentuk tanggung jawab Kyai dalam pengelolaan 

pesantren: 

“Keputusan Kyai selalu mempertimbangkan jangka panjang dan 

keselamatan lembaga.” 



 

 57 

Nilai amanah tampak dalam kestabilan manajemen dan konsistensi 

mutu pendidikan. 

6. Tabligh (Kemampuan Menyampaikan Arahan) 

Kyai dikenal sangat jelas dalam penyampaian arahan. 

Pengurus mengatakan: 

“Arahan Kyai itu runtut, jelas, dan selalu diberi alasan. Jadi kami 

tahu arah kerjanya.” 

Guru juga merasakan manfaat dari komunikasi terbuka: 

“Kalau ada kebijakan baru, beliau jelaskan satu per satu. Tidak 

pernah mendadak.” 

Santri menilai nasihat Kyai sangat membekas: 

“Kyai itu lembut saat menasihati, tapi menancap di hati.” 

Ini membuktikan bahwa fungsi tabligh tidak hanya informatif, tetapi 

membimbing perubahan perilaku. 

7. Fathanah (Kecerdasan & Kebijaksanaan) 

Kyai menunjukkan kecerdasan strategis dalam melihat masa depan 

pesantren. 

Beliau menyampaikan: 

“Kita harus menyiapkan Daarul Rahman untuk masa depan, bukan 

hanya hari ini.” 

Pengurus mengetahui bahwa setiap kebijakan Kyai melalui 

perenungan: 

“Semua keputusan Kyai matang, selalu mempertimbangkan banyak aspek.” 



 

 58 

Alumni memberi pengakuan atas kebijaksanaan itu: 

“Kemajuan pesantren hari ini buah dari pemikiran panjang Kyai.” 

Nilai fathanah terlihat dominan dalam perumusan visi jangka panjang 

lembaga. 

5.2.2. Kepemimpinan Transformasional 

Kepemimpinan transformasional dianalisis melalui empat dimensi: idealized 

influence, inspirational motivation, intellectual stimulation, dan individualized 

consideration. 

1. Idealized Influence (Keteladanan dan Visi) 

Kiai menjadi figur panutan yang dihormati oleh seluruh warga 

pesantren. 

Beliau menyampaikan visinya: 

“Sepuluh tahun ke depan Daarul Rahman harus menjadi pusat 

pendidikan Islam yang unggul dan modern.” 

Guru menuturkan: 

“Kami mengikutinya karena beliau memberi contoh langsung, bukan 

hanya teori.” 

Alumni menyebutkan konsistensi visi sejak dulu: 

“Dulu Kyai sudah bicara tentang perkembangan pesantren, sekarang 

terbukti.” 

Keteladanan ini menghasilkan kepercayaan yang sangat kuat. 

2. Inspirational Motivation (Motivasi dan Semangat) 

Kyai mampu membangkitkan optimisme kolektif. 



 

 59 

Guru menegaskan: 

“Kyai selalu memberi semangat, bahkan saat kami lelah. Beliau tahu 

kata-kata yang tepat.” 

Santri mengakui pengaruhnya dalam belajar: 

“Kalau Kyai bicara motivasi, kami langsung ingin belajar lebih 

keras.” 

Pengurus merasakan dorongan moral: 

“Kalimat Kyai membuat kami merasa bisa menghadapi tantangan 

apa pun.” 

Motivasi Kyai menjadi energi penggerak modernisasi pesantren. 

3. Intellectual Stimulation (Dorongan Inovasi) 

Kyai mendorong kreativitas dan pemikiran baru. 

Beliau menyampaikan: 

“Jangan terpaku pada pola lama. Guru dan pengurus harus inovatif.” 

Pengurus menilai Kyai sangat terbuka terhadap ide: 

“Kyai meminta kami untuk menyampaikan ide apa pun, nanti beliau 

timbang.” 

Guru pun sering berdiskusi tentang inovasi pembelajaran: 

“Setiap ada ide baru, Kyai senang mendengar dan membantu 

mengembangkan.” 

Inovasi menjadi pilar dalam proses modernisasi pesantren. 

4. Individualized Consideration (Perhatian Personal) 



 

 60 

Kyai dikenal dekat secara personal dan memberikan pembinaan 

individual. 

Guru menjelaskan: 

“Kyai menanyakan kondisi kami satu per satu, itu membuat kami 

merasa dihargai.” 

Santri merasakan perhatian yang sama: 

“Kalau ada masalah, Kyai bisa diajak bicara. Beliau sabar 

mendengar.” 

Pengurus menegaskan: 

“Beliau tidak hanya memimpin institusi, tapi juga memimpin hati.” 

Pendekatan ini memperkuat loyalitas dan kelekatan emosional. 

Temuan menunjukkan bahwa: 

1. Visi dan misi pesantren sangat dipahami warga pesantren karena 

disampaikan secara efektif oleh Kyai. 

2. Modernisasi berjalan beriringan dengan pelestarian nilai tradisional. 

3. Nilai profetik menjadi fondasi, sementara nilai transformasional menjadi 

penggerak inovasi. 

Kepemimpinan Kyai memadukan tradisi (akhlak, adab, spiritualitas) dengan 

modernisasi pembaharuan kurikulum, tata kelola, dan inovasi program. 

 

5.3. Praktik Ideal dalam Kepemimpinan Kyai (Berdasarkan Teori) 

Bagian ini menjelaskan gambaran praktik kepemimpinan ideal berdasarkan 

dua pendekatan teori utama yang digunakan dalam penelitian, yaitu teori 



 

 61 

kepemimpinan profetik (prophetic leadership) dan teori kepemimpinan 

transformasional (transformational leadership). Kedua teori ini menjadi acuan 

normatif untuk menilai sejauh mana praktik kepemimpinan Kyai di Pondok 

Pesantren Daarul Rahman telah sesuai dengan standar kepemimpinan yang ideal 

menurut literatur. 

5.3.1. Praktik Ideal Kepemimpinan Profetik 

Kepemimpinan profetik berakar pada nilai-nilai kenabian yang bersifat 

universal dan bersumber pada ajaran Islam. Menurut Kuntowijoyo, kepemimpinan 

profetik bertujuan membangun humanisasi, liberasi, dan transendensi sebagai 

landasan transformasi sosial dan moral (Syihabuddin & Huda, 2024). Dalam 

konteks kelembagaan pesantren, pemimpin ideal harus menampilkan empat sifat 

kenabian: shiddīq, amānah, tablīgh, dan fatānah. 

1. Humanisasi (Amar Ma’ruf) 

Dalam perspektif profetik, humanisasi merupakan upaya 

memanusiakan manusia melalui adab, akhlak, penghormatan, dan 

pemberdayaan. Pemimpin ideal: 

a. menghargai martabat setiap warga pesantren, 

b. mengedepankan adab sebelum ilmu, 

c. menciptakan hubungan emosional yang sehat, 

d. mengembangkan budaya kasih sayang dan saling menghormati. 

Humanisasi dipandang sebagai prinsip moral yang membentuk 

suasana pendidikan yang berkeadaban (Syihabuddin & Huda, 2024). 

 



 

 62 

2. Liberasi (Nahi Munkar) 

Liberasi dalam kepemimpinan profetik mengacu pada upaya 

membebaskan manusia dari praktik-praktik yang merusak moral dan 

spiritual. Pemimpin ideal: 

a. menegakkan aturan pesantren secara adil, 

b. mencegah kemungkaran melalui pendekatan edukatif, 

c. menjadi pengawal moral lembaga, 

d. memberikan keteladanan dalam keberanian menyuarakan 

kebenaran. 

Liberasi dilakukan bukan dengan represif, tetapi dengan pembinaan 

dan moral guidance. 

3. Transendensi 

Transendensi adalah nilai tertinggi dalam kepemimpinan profetik, 

yaitu mengaitkan setiap aktivitas dengan dimensi ketuhanan. 

Pemimpin ideal: 

a. menjaga kualitas ibadah, 

b. menjadi teladan spiritual, 

c. menegaskan bahwa tujuan pendidikan adalah mendekatkan diri 

kepada Allah, 

d. membentuk kesadaran tauhid warga pesantren. 

Nilai ini menjadi fondasi semua tindakan pemimpin sebagai spiritual 

authority dalam pesantren. 

4. Shiddīq (Jujur) 



 

 63 

Sifat shiddīq merupakan komponen utama integritas pemimpin. 

Praktik idealnya mencakup: 

a. bersikap jujur dalam perkataan dan tindakan, 

b. transparan dalam pengambilan keputusan, 

c. menjaga amanah moral dan material, 

d. menjadi teladan bagi guru dan santri. 

Kejujuran menjadi dasar kepercayaan dan stabilitas lembaga. 

5. Amānah (Tanggung Jawab) 

Sifat amānah mengharuskan pemimpin menjaga titipan berupa 

lembaga, guru, dan murid. Secara ideal, pemimpin: 

a. bertanggung jawab terhadap perkembangan santri, 

b. menjalankan pengelolaan lembaga secara profesional, 

c. mempertanggungjawabkan kepercayaan wali santri, 

d. menampilkan komitmen untuk menjaga keberlanjutan lembaga. 

Amānah menjadi bukti komitmen moral dan spiritual pemimpin. 

6. Tablīgh (Komunikatif dan Efektif Menyampaikan Arahan) 

Praktik ideal tablīgh mencakup kemampuan pemimpin untuk: 

a. menyampaikan pesan dengan baik dan jelas, 

b. memberikan bimbingan, arahan, dan fatwa kelembagaan, 

c. memastikan warga pesantren memahami visi dan kebijakan, 

d. bersikap komunikatif dan terbuka terhadap dialog. 

Dalam konteks manajemen pesantren, tablīgh merupakan elemen 

komunikasi organisasi. 



 

 64 

7. Fatānah (Cerdas dan Bijaksana) 

Sifat fatānah mencakup kecerdasan intelektual dan kebijaksanaan 

strategis. Pemimpin ideal: 

a. mampu mengambil keputusan yang tepat, 

b. memiliki visi jangka panjang, 

c. mampu membaca situasi dan kebutuhan zaman, 

d. melakukan inovasi yang tetap berakar pada nilai tradisional. 

Fatānah merupakan ciri pemimpin visioner yang mampu membawa 

pesantren maju. 

 

5.3.2 Praktik Ideal Kepemimpinan Transformasional 

Kepemimpinan transformasional merupakan model kepemimpinan yang 

berorientasi pada perubahan, inspirasi, dan pengembangan sumber daya manusia. 

Menurut Northouse (2016) dan Yukl (2013), pemimpin ideal harus memenuhi 

empat dimensi: idealized influence, inspirational motivation, intellectual 

stimulation, dan individualized consideration. 

1.  Idealized Influence (Keteladanan dan Integritas Moral) 

Pada praktik ideal, pemimpin transformasional harus: 

a. menjadi teladan moral bagi seluruh anggota organisasi, 

b. memiliki visi yang kuat dan menginspirasi, 

c. menunjukkan keberanian dan komitmen pada nilai-nilai, 

d. dipercaya oleh seluruh warga pesantren. 



 

 65 

Pemimpin ideal dihormati bukan karena posisinya, tetapi karena 

karakternya. 

2. Inspirational Motivation (Motivasi dan Penggerak Semangat) 

Dimensi ini menuntut pemimpin untuk: 

a. memberikan motivasi yang menumbuhkan optimisme, 

b. menanamkan nilai semangat kolektif, 

c. membangun budaya kerja yang antusias dan positif, 

d. mampu mengubah tantangan menjadi peluang. 

Inspirasi menjadi energi pendorong perubahan lembaga pendidikan. 

3. Intellectual Stimulation (Stimulasi Pemikiran dan Inovasi) 

Praktik ideal mencakup kemampuan pemimpin untuk: 

a. mendorong kreativitas dan inovasi, 

b. membuka ruang bagi ide-ide baru, 

c. memfasilitasi guru dan pengurus untuk berpikir kritis, 

d. menumbuhkan budaya diskusi dan pemecahan masalah. 

Pemimpin transformasional tidak hanya memimpin, tetapi 

mengembangkan potensi intelektual organisasi. 

4. Individualized Consideration (Perhatian Personal dan Pembinaan 

Individu) 

Pemimpin ideal harus: 

memberikan perhatian terhadap kebutuhan setiap individu, 

a. menjadi mentor dan pembimbing personal, 

b. memahami perbedaan karakter dan potensi, 



 

 66 

c. menciptakan hubungan emosional yang positif. 

Dalam konteks pesantren, perhatian personal ini sangat relevan untuk 

membentuk karakter guru dan santri. 

Secara keseluruhan, praktik ideal kepemimpinan Kyai menurut teori 

mencakup: 

1. Spiritual–moral leadership (nilai profetik) 

2. Visionary–innovative leadership (nilai transformasional) 

3. Keseimbangan antara tradisi dan modernisasi 

4. Kepemimpinan berbasis adab dan keteladanan 

Bagian ini menjadi standar ideal yang nantinya akan dibandingkan dengan 

praktik riil dalam analisis kesenjangan pada bagian berikutnya. 

 

5.4. Praktik Riil Kepemimpinan Kyai (Data Lapangan) 

Bagian ini menyajikan gambaran praktik nyata kepemimpinan Kyai di Pondok 

Pesantren Daarul Rahman berdasarkan data wawancara mendalam dengan Kyai, 

pengurus, guru, santri, alumni, dan wali santri. Temuan disampaikan melalui dua 

kelompok besar teori yang digunakan: kepemimpinan profetik dan 

kepemimpinan transformasional, serta memuat aspek kekuatan (strengths) dan 

beberapa area yang belum optimal (weaknesses). 

5.4.1 Praktik Riil Nilai–Nilai Kepemimpinan Profetik 

1. Humanisasi (Amar Ma’ruf) 

Dalam praktiknya, Kyai menunjukkan pola relasi yang hangat, 

terbuka, dan membangun kedekatan moral–emosional dengan warga 



 

 67 

pesantren. Kyai menekankan pentingnya teladan akhlak sebelum 

instruksi diberikan. 

Beberapa informan menyampaikan: 

a. “Kyai selalu mengingatkan kami agar saling menghormati dan 

menjaga adab.” (Guru) 

b. “Beliau tidak pernah marah tanpa sebab, selalu memberi 

contoh terlebih dahulu.” (Santri) 

Pengurus juga menegaskan bahwa hubungan Kyai dengan seluruh 

elemen pesantren berjalan harmonis dan mencerminkan keteladanan 

moral. 

2. Liberasi (Nahi Munkar) 

Kyai menerapkan pendekatan persuasif namun tegas dalam 

mencegah kemungkaran di lingkungan pesantren. Penanganan 

pelanggaran dilakukan secara bertahap—nasihat, pembinaan, kemudian 

tindakan tegas bila diperlukan. 

a. “Kalau ada pelanggaran, Kyai panggil dulu, ditanya sebabnya, 

lalu dibina.” (Pengurus) 

b. “Kyai tegas, tapi tidak pernah mempermalukan santri.” (Santri) 

Pendekatan ini dianggap efektif menciptakan efek jera sekaligus 

menjaga martabat santri. 

3.  Transendensi 



 

 68 

Kyai sangat menekankan dimensi spiritual sebagai inti 

kepemimpinan. Rutinitas ibadah Kyai memberikan pengaruh signifikan 

bagi warga pesantren. 

a. “Kyai selalu menyampaikan bahwa semua ini karena 

pertolongan Allah.” (Guru) 

b. “Contoh ibadah beliau membuat saya jadi lebih rajin.” (Santri) 

c. “Pesan utama Kyai selalu tentang mencari ridho Allah.” 

(Alumni) 

Dimensi transendensi menjadi fondasi moral seluruh kegiatan 

pesantren. 

4. Shiddiq (Kejujuran) 

Para informan konsisten menyatakan bahwa Kyai mencontohkan 

kejujuran melalui tindakan sehari-hari. 

“Beliau terbuka dalam setiap kebijakan dan tidak menyembunyikan 

apa pun.” (Pengurus) 

5. Amanah (Tanggung Jawab) 

Kyai menjaga amanah wali santri dengan kehati-hatian dan rasa 

tanggung jawab yang tinggi. 

a. “Kyai menjaga amanah orang tua dengan sangat serius.” (Wali 

Santri) 

b. “Kami merasa anak ditangani dengan penuh perhatian.” (Wali 

Santri) 

6. Tabligh (Komunikatif & Transparan) 



 

 69 

Arahan Kyai dinilai jelas, mudah dipahami, dan disampaikan dengan 

bahasa yang membimbing. 

“Arahan Kyai jelas dan selalu kami pahami.” (Guru) 

7. Fathanah (Kecerdasan & Kebijaksanaan) 

Kyai aktif menggagas program—perluasan kegiatan, pembinaan, 

dan pengembangan sarana. 

“Kyai selalu punya ide untuk pengembangan pesantren.” (Pengurus) 

5.4.2 Praktik Riil Kepemimpinan Transformasional 

1. Idealized Influence (Keteladanan & Visi) 

Kyai dipandang sebagai figur teladan yang memancarkan wibawa dan 

integritas spiritual. 

a. “Beliau sosok yang sangat kharismatik dan disegani.” (Alumni) 

b. “Visi Kyai jelas, membawa pesantren semakin maju.” (Pengurus) 

2. Inspirational Motivation (Motivasi & Penguatan Semangat) 

Kyai sering memberikan dorongan motivatif kepada guru dan santri 

untuk berprestasi. 

a. “Kyai menumbuhkan optimisme kami untuk terus berkembang.” 

(Guru) 

b. “Beliau selalu menyemangati kami agar belajar sungguh-sungguh.” 

(Santri) 

3. Intellectual Stimulation (Ruang Gagasan & Kreativitas) 

Kyai membuka ruang bagi ide baru dari guru, pengurus, dan santri. 

“Kyai selalu memberi kesempatan kami menyampaikan ide.” (Guru) 



 

 70 

4. Individualized Consideration (Pembinaan Personal) 

Kyai memberikan perhatian personal: membimbing, menengok santri 

bermasalah, dan mendengar keluhan pengurus. 

a. “Kyai membimbing sesuai karakter masing-masing.” (Pengurus) 

b. “Kami sering dipanggil satu-satu untuk diberi arahan.” (Santri) 

5.4.3 Kekuatan (Strengths) Praktik Kepemimpinan Kyai 

1. Keteladanan moral yang kuat (shiddiq, amanah, tabligh). 

2. Kedekatan emosional dan hubungan yang humanis dengan seluruh warga 

pesantren. 

3. Tekanan kuat pada nilai spiritual yang memperkuat karakter santri. 

4. Kemampuan memotivasi dan menginspirasi, sesuai dimensi 

transformasional. 

5. Keterbukaan menerima ide baru dan mendorong inovasi. 

6. Pembinaan personal yang konsisten, memperkuat hubungan guru–

pengurus–santri. 

5.4.4 Hal-Hal yang Belum Optimal (Weaknesses) 

Beberapa area yang muncul dari informan: 

1. Tidak semua program inovasi berjalan konsisten, bergantung pada waktu 

Kyai. 

“Program baru kadang tidak berlanjut karena menunggu instruksi 

Kyai.” (Pengurus) 

2. Komunikasi formal belum terstruktur (misalnya agenda rapat berkala). 



 

 71 

3. Belum semua santri mendapat bimbingan personal secara merata, karena 

jumlah santri yang banyak. 

4. Modernisasi sistem administrasi (digitalisasi, manajemen data) masih 

dalam tahap awal. 

Praktik kepemimpinan Kyai menunjukkan perpaduan yang kuat antara nilai-

nilai profetik dan transformasional. Walaupun demikian, beberapa aspek 

operasional masih memerlukan penguatan, terutama pada konsistensi inovasi, 

sistem komunikasi internal, dan pemerataan bimbingan personal. 

 

5.5. Analisis Kesesuaian Praktik Ideal dan Praktik Riil 

Analisis ini membandingkan antara praktik kepemimpinan ideal (berdasarkan 

teori Kepemimpinan Profetik dan Transformasional) dengan praktik riil 

kepemimpinan Kyai di Pondok Pesantren Daarul Rahman. Pembahasan dilakukan 

secara naratif untuk memberikan gambaran komprehensif sebelum dipaparkan 

dalam bentuk tabel gap analysis. 

5.5.1 Kesesuaian Praktik Kepemimpinan dengan Teori 

Berdasarkan temuan penelitian, terdapat beberapa dimensi kepemimpinan 

Kyai yang sudah sangat sesuai dengan teori ideal Kepemimpinan Profetik dan 

Transformasional. 

1. Kesesuaian dengan Kepemimpinan Profetik 

a. Humanisasi (Amar Ma’ruf) 

Hubungan Kyai dengan guru, santri, dan pengurus mencerminkan 

keteladanan akhlak dan penghargaan terhadap martabat manusia. 



 

 72 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa Kyai selalu mengawali 

pembinaan dengan nasihat dan teladan pribadi, sesuai nilai amar ma’ruf. 

b. Liberasi (Nahi Munkar) 

Kyai mengambil langkah pencegahan dan penanganan kemungkaran 

secara bertahap dan edukatif, selaras dengan prinsip nahi munkar dalam 

kepemimpinan profetik. 

c. Transendensi 

Kyai menekankan nilai spiritual dan orientasi kepada Allah SWT dalam 

setiap keputusan dan arah pesantren, mencerminkan nilai transendental 

sesuai teori. 

d. Empat Sifat Profetik 

1) Shiddiq: Kyai dianggap jujur dan transparan. 

2) Amanah: diakui oleh wali santri sebagai pemimpin yang menjaga 

amanah. 

3) Tabligh: pesan dan arahan disampaikan jelas dan mudah dipahami. 

4) Fathanah: Kyai memiliki kecerdasan dan kebijaksanaan dalam 

membuat program pengembangan pesantren. 

Secara umum, praktik kepemimpinan Kyai sangat konsisten dengan 

idealitas kepemimpinan profetik. 

 

 

2. Kesesuaian dengan Kepemimpinan Transformasional 

a. Idealized Influence 



 

 73 

Kyai dipandang sebagai figur teladan yang karismatik dan dihormati, 

sesuai teori tentang pengaruh ideal pemimpin transformasional. 

b. Inspirational Motivation 

Kyai mampu memberikan motivasi kepada santri, guru, dan pengurus 

melalui nasihat, visi, dan dorongan untuk berprestasi. 

c. Intellectual Stimulation 

Kyai membuka ruang bagi gagasan baru dari guru, santri, dan pengurus, 

selaras dengan karakteristik pemimpin yang mendorong kreativitas. 

d. Individualized Consideration 

Praktik bimbingan personal yang dilakukan Kyai (misal memanggil 

santri/guru untuk pembinaan) sesuai dengan teori perhatian individual. 

Dengan demikian, terdapat kecocokan kuat antara praktik riil Kyai dengan 

kedua teori kepemimpinan yang digunakan dalam penelitian. 

5.5.2 Ketidaksesuaian / Kesenjangan dengan Teori 

Walaupun banyak kesesuaian ditemukan, beberapa aspek belum sepenuhnya 

mencerminkan praktik ideal. 

1.  Kesenjangan pada Dimensi Profetik 

a. Fathanah (Kecerdasan Manajerial) 

Meskipun Kyai memiliki gagasan yang cerdas dan visioner, beberapa 

program belum memiliki sistem tindak lanjut dan dokumentasi yang 

rapi. 

→ Tidak sepenuhnya sesuai dengan prinsip fathanah dalam konteks 

manajemen modern. 



 

 74 

Tabligh (Keteraturan Komunikasi) 

Arahannya jelas, tetapi tidak selalu disampaikan melalui mekanisme 

rapat formal dan terjadwal. 

→ Hal ini menimbulkan variasi pemahaman antar bagian. 

2. Kesenjangan pada Dimensi Transformasional 

a. Individualized Consideration Tidak Merata 

Kyai memberikan perhatian personal, tetapi belum menjangkau semua 

santri dan guru secara konsisten karena jumlah santri yang besar. 

b. Intellectual Stimulation Belum Berbasis Sistem 

Ruang gagasan ada, tetapi belum difasilitasi melalui forum rutin (misal: 

innovation meeting atau sistem kotak saran terstruktur). 

c. Inspirational Motivation Belum Tersistematisasi 

Motivasi lebih banyak diberikan secara spontan atau pada momen 

tertentu, belum menjadi program pembinaan motivasi yang terstruktur 

sebagaimana ideal teori transformasional. 

5.5.3 Faktor-Faktor Penyebab Kesenjangan 

Berdasarkan analisis data, terdapat beberapa faktor yang mendorong terjadinya 

gap antara praktik ideal dan praktik lapangan: 

1. Keterbatasan SDM 

Jumlah guru dan pengurus yang terbatas menyebabkan pelaksanaan 

program tidak selalu optimal dan tindak lanjut belum merata. 

2. Beban Kerja Kyai yang Sangat Besar 



 

 75 

Kyai terlibat langsung dalam hampir semua aspek pengelolaan 

pesantren sehingga beberapa inovasi tidak berjalan konsisten. 

3. Kultur Pesantren Tradisional 

Model pesantren salafiyah yang mengandalkan keteladanan dan 

hubungan personal menyebabkan sistem formal seperti SOP, rapat 

berkala, dan administrasi modern belum sepenuhnya diterapkan. 

4. Kurangnya Sistem Manajemen Formal 

Belum terdapat standar prosedur kerja tertulis, sistem koordinasi rutin, 

dan mekanisme pelaporan terstruktur. 

5. Dominasi Kepemimpinan Karisma 

Kekuatan kharisma Kyai membuat banyak keputusan terpusat pada 

beliau; hasilnya, inovasi dan program berjalan menunggu arahan Kyai 

(centralized decision-making). 

Faktor ini berkontribusi pada sejumlah kesenjangan antara praktik ideal 

dan praktik riil. 

 

5.6. Tabel Analisis Kesenjangan (Gap Analysis) 

Tabel berikut merupakan ringkasan kesenjangan antara praktik ideal (teori) dan 

praktik riil (lapangan). 

 

 

 

 



 

 76 

Tabel 5.1 Analisis Kesenjangan Praktik Ideal dan Riil 

Bidang Kajian Praktik Ideal (Teori) Praktik Riil (Data 
Lapangan) 

Kesenjangan 

Kepemimpinan 
Profetik 

1. Pemimpin 
menunjukkan 
shiddiq, 
amanah, 
tabligh, 
fathanah secara 
konsisten.  

2. Menjalankan 
humanisasi, 
liberasi, 
transendensi 
secara 
sistematis. 

1. Keteladanan 
akhlak, 
spiritualitas, 
dan 
pembinaan 
berjalan baik 

2. Beberapa 
program 
inovasi dan 
komunikasi 
formal belum 
sistematis. 

1. Belum ada 
sistem 
manajemen 
formal.  

2. Konsistensi 
program 
belum 
optimal. 

Kepemimpinan 
Transformasional 

Pemimpin 
memberikan 
keteladanan, 
motivasi, stimulasi 
intelektual, dan 
bimbingan personal 
secara terstruktur. 

1. Motivasi 
kuat, 
bimbingan 
personal 
diberikan.  

2. Ruang 
gagasan ada 
tetapi belum 
melalui 
forum resmi. 

1. Belum 
merata pada 
semua 
santri/guru.  

2. Belum 
terprogram 
secara 
periodik. 

 

 

 

5.7. Pembahasan  

5.7.1 Kepemimpinan Kyai dalam Menanamkan dan Menguatkan Nilai-Nilai 

Tradisional 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Kyai di Pondok Pesantren Daarul 

Rahman memainkan peran sentral dalam menjaga dan menanamkan nilai-nilai 

tradisional pesantren. Pada praktik sehari-hari, Kyai menampilkan keteladanan 

moral, kedisiplinan, dan spiritualitas yang kuat. Hal ini tercermin dari rutinitas 



 

 77 

ibadah yang dijalani, perhatian terhadap akhlak santri, serta komunikasi yang 

menekankan kesantunan dan kejujuran. Pola ini selaras dengan konsep 

kepemimpinan profetik sebagaimana dijelaskan oleh Syihabuddin dan Huda (2024), 

bahwa kepemimpinan profetik bertumpu pada nilai-nilai humanisasi, liberasi, dan 

transendensi, serta sifat dasar profetik seperti shiddiq, amanah, tabligh, dan 

fathanah. 

Para pengurus dan guru menyebut bahwa Kyai sering menasihati tentang 

pentingnya menjaga ibadah, memperbaiki niat, dan menghormati guru. Hal ini 

menunjukkan bahwa Kyai menjalankan fungsi moral-spiritual sebagaimana 

digambarkan dalam model kepemimpinan tradisional pesantren. Temuan ini sejalan 

dengan penelitian Hasanah (2025), yang menjelaskan bahwa Kyai tetap menjadi 

sumber nilai dan penguatan karakter keagamaan di tengah perubahan sosial. 

Dari perspektif teori kepemimpinan, pola ini sejalan dengan Yukl (2013) yang 

menyatakan bahwa pemimpin efektif membangun pengaruh melalui keteladanan 

perilaku, kedekatan dengan anggota, dan penguatan nilai organisasi. Dengan 

demikian, dalam konteks tradisi, Kyai bertindak sebagai penjaga nilai (guardian of 

tradition) yang memastikan bahwa identitas pesantren tetap terpelihara melalui 

internalisasi nilai profetik kepada seluruh warga pesantren. 

5.7.2 Peran Kepemimpinan Kyai dalam Mewujudkan Sistem Pendidikan 

Modern 

Selain menjaga tradisi, Kyai Daarul Rahman juga berperan sebagai agen 

perubahan yang mendorong modernisasi pesantren. Hasil wawancara menunjukkan 

bahwa Kyai memiliki visi jangka panjang terkait penguatan kurikulum, 



 

 78 

pengembangan sarana, peningkatan kualitas guru, serta penerapan teknologi 

pendidikan. Sikap ini mencerminkan karakter Transformational Leadership 

sebagaimana konsep Northouse (2016), khususnya pada unsur idealized influence, 

inspirational motivation, intellectual stimulation, dan individualized consideration. 

Para guru dan pengurus menyatakan bahwa Kyai mendorong mereka untuk 

berinovasi, memberikan ide baru, serta meningkatkan kualitas pembelajaran. 

Temuan ini mendukung penelitian Widodo (2025) yang menunjukkan bahwa 

modernisasi pesantren sangat bergantung pada kapasitas Kyai dalam memberikan 

arah perubahan dan memotivasi warga pesantren. Dalam konteks ini, Kyai bukan 

hanya simbol tradisi, tetapi juga katalis modernisasi. 

Penelitian Umiarso (2018) juga menjelaskan bahwa kepemimpinan 

transformasional profetik merupakan pola kepemimpinan yang dapat menopang 

pengembangan pesantren di era disrupsi, yaitu ketika nilai spiritual dijadikan 

fondasi untuk mendorong inovasi. Demikian pula Zubedi, Lamatenggo, dan Arifin 

(2022) menegaskan bahwa transformasi pesantren akan berhasil ketika Kyai 

mampu memadukan otoritas tradisional dengan kemampuan mengelola perubahan 

secara strategis. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa Kyai membuka ruang dialog bagi guru 

dan pengurus, mendorong kreativitas, serta memberikan bimbingan personal. Hal 

ini sesuai dengan konsep perilaku pemimpin menurut Yukl (2013), bahwa 

pemimpin efektif tidak hanya memotivasi, tetapi juga memfasilitasi pembelajaran 

dan mendukung pengembangan anggota. 



 

 79 

Dengan demikian, peran Kyai dalam modernisasi Daarul Rahman 

menunjukkan bahwa kepemimpinan transformasional telah berjalan dan menjadi 

motor utama dalam membangun sistem pendidikan yang lebih adaptif. 

 

5.7.3 Kepemimpinan Kyai dalam Mengintegrasikan Nilai Tradisional dan 

Pendekatan Modern 

Integrasi antara nilai tradisional dan pendekatan modern menjadi kekuatan 

utama kepemimpinan Kyai di Daarul Rahman. Temuan lapangan menunjukkan 

bahwa Kyai tidak melakukan modernisasi secara frontal, tetapi menjadikannya 

sebagai bagian dari proses bertahap yang tetap berakar pada nilai profetik. Strategi 

ini memungkinkan inovasi berjalan tanpa menghilangkan identitas pesantren. 

Pola integratif ini sesuai dengan kerangka teoritik prophetic-transformational 

leadership (Umiarso, 2018), yang menempatkan nilai spiritual sebagai fondasi 

perubahan. Di Daarul Rahman, nilai seperti adab, akhlak, ketekunan ibadah, dan 

penghormatan guru tetap dipertahankan, sementara inovasi di bidang kurikulum, 

manajemen, dan teknologi dibangun secara terarah. Dengan demikian, modernisasi 

tidak bertentangan dengan tradisi, tetapi justru memperkuatnya. 

Penelitian Al-Ayubbi (2024) menegaskan bahwa kepemimpinan Kyai yang 

mampu menyatukan tradisi dan modernitas berdampak pada ketahanan pesantren 

dalam menghadapi tantangan era digital. Sementara itu, Widodo (2025) 

menunjukkan bahwa kualitas kepemimpinan transformasional Kyai menjadi faktor 

pembeda yang menentukan keberhasilan modernisasi pesantren. Hal ini juga 

konsisten dengan model perilaku pemimpin menurut Yukl (2013), bahwa integrasi 



 

 80 

nilai dan strategi perubahan memerlukan fleksibilitas perilaku pemimpin sesuai 

konteks organisasi. 

Dengan demikian, integrasi tradisional–modern yang dijalankan Kyai Daarul 

Rahman membentuk model kepemimpinan yang stabil, adaptif, dan visioner. Nilai 

tradisional tetap menjadi ruh pesantren, sementara modernisasi diarahkan untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan dan keberlanjutan lembaga. Pola inilah yang 

menjadikan kepemimpinan Kyai relevan, efektif, dan mampu mempertahankan 

keseimbangan antara kontinuitas dan pembaruan. 

  



 

 81 

BAB VI 

PENUTUP 

6.1 Kesimpulan 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kepemimpinan Kyai dalam 

menjaga nilai-nilai tradisional sekaligus mewujudkan pendekatan modern di 

Pondok Pesantren Daarul Rahman Jakarta. Berdasarkan temuan lapangan dan 

analisis teori kepemimpinan profetik (shiddiq, amanah, tabligh, fathanah; 

humanisasi, liberasi, transendensi), kepemimpinan transformasional (Northouse, 

2016), dan perspektif kepemimpinan organisasi (Yukl, 2013), maka diperoleh 

beberapa kesimpulan utama berikut. 

1. Pertama, kepemimpinan Kyai sangat kuat dalam menanamkan dan 

menguatkan nilai-nilai tradisional pesantren. Kyai menunjukkan 

keteladanan moral yang tinggi, komitmen spiritual yang konsisten, serta 

hubungan yang dekat dengan santri, guru, dan pengurus. Nilai-nilai 

humanisasi, transendensi, dan shiddiq menjadi karakter dominan yang 

mewarnai seluruh proses pendidikan di pesantren. Pembinaan akhlak, 

kedisiplinan ibadah, serta teladan pribadi Kyai berfungsi sebagai modal 

sosial yang efektif untuk menjaga tradisi pesantren. 

2. Kedua, dalam mewujudkan sistem pendidikan modern, Kyai telah 

melakukan berbagai langkah inovasi, meskipun belum sepenuhnya 

terstruktur. Beberapa inisiatif seperti peningkatan kompetensi guru, 

pembukaan ruang dialog, penyediaan peluang pengembangan, dan 

motivasi akademik merupakan praktik kepemimpinan transformasional 



 

 82 

yang muncul secara kuat. Namun, proses perencanaan, mekanisme 

evaluasi, serta pengembangan sistem manajemen modern masih belum 

berjalan secara sistematis. 

3. Ketiga, integrasi nilai tradisional dan pendekatan modern dilakukan Kyai 

melalui pola kepemimpinan profetik–transformasional yang dipadukan 

dengan kharisma personal. Integrasi ini terlihat pada upaya Kyai menjaga 

kekhasan pesantren seperti tradisi keagamaan, kedisiplinan moral, dan 

adab, sekaligus membuka ruang inovasi pendidikan dan pengelolaan 

berbasis modern. Namun demikian, penelitian menemukan adanya 

kesenjangan antara praktik ideal dan praktik riil, terutama pada aspek 

manajemen kelembagaan, delegasi kewenangan, serta sistem kaderisasi 

dalam pengambilan keputusan. Tingginya ketergantungan pada figur Kyai 

juga menjadi faktor penting yang mempengaruhi keberlanjutan 

transformasi pesantren. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa kepemimpinan profetik 

merupakan kekuatan inti yang tidak tergantikan dan tidak tergerus zaman, 

sementara kepemimpinan transformasional berfungsi sebagai penguat yang 

memungkinkan pesantren bergerak dinamis mengikuti perkembangan era. 

Pesantren mampu mempertahankan identitas tradisionalnya sekaligus merespons 

tuntutan modernisasi justru karena perpaduan dua pola kepemimpinan tersebut, 

dengan nilai profetik sebagai fondasi terdalam dan nilai transformasional sebagai 

motor penggerak perubahan. 

 



 

 83 

6.2 Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, antara lain: 

1. Data dominan berasal dari wawancara sehingga peneliti sangat bergantung 

pada subjektivitas informan. 

2. Tidak semua aspek manajemen pesantren dapat diobservasi secara langsung 

karena keterbatasan akses dan waktu. 

3. Fokus penelitian hanya pada satu pesantren, sehingga temuan tidak bisa 

digeneralisasi untuk seluruh pesantren di Indonesia. 

4. Dokumentasi kelembagaan yang belum lengkap membuat proses triangulasi 

dokumen tidak dapat dilakukan secara maksimal. 

Keterbatasan ini perlu dipertimbangkan dalam interpretasi hasil penelitian dan 

dalam merancang penelitian lanjutan. 

 

6.3 Saran 

6.3.1 Saran untuk Pondok Pesantren Daarul Rahman 

1. Membangun sistem manajemen kelembagaan yang formal, termasuk SOP, 

struktur kerja, dan mekanisme evaluasi program. 

2. Mengembangkan sistem kaderisasi kepemimpinan, sehingga keberlanjutan 

visi pesantren tidak hanya bertumpu pada sosok Kyai. 

3. Mengoptimalkan ruang dialog dan inovasi, seperti forum evaluasi guru, 

musyawarah santri, dan rencana kerja tahunan yang terstruktur. 

4. Penguatan kapasitas guru dan pengurus, terutama kompetensi pedagogik 

modern, manajemen digital, dan pengembangan kurikulum. 



 

 84 

6.3.2 Saran untuk Kyai 

1. Melakukan pendelegasian kewenangan kepada pengurus inti agar beban 

kepemimpinan tidak terlalu tersentralisasi. 

2. Memperkuat perencanaan strategis jangka panjang dengan melibatkan guru, 

alumni, dan wali santri dalam penyusunan program. 

3. Melanjutkan keteladanan profetik yang telah menjadi kekuatan utama 

pesantren sambil membangun mekanisme kelembagaan yang lebih 

sistematis. 

6.3.3 Saran untuk Penelitian Selanjutnya 

1. Melakukan penelitian komparatif antara pesantren modern dan pesantren 

tradisional lainnya untuk melihat variasi pola kepemimpinan Kyai. 

2. Mengembangkan penelitian dengan pendekatan mixed-method untuk 

menghasilkan data yang lebih kaya. 

3. Meneliti efektivitas implementasi manajemen pesantren modern pasca 

dilakukannya perbaikan kelembagaan. 

 

 

 

  



 

 85 

DAFTAR PUSTAKA 

 
 
Affan, A. (2019). Pesantren dan Pengelolaannya (Manajemen dan Human Resources 

Pesantren di Indonesia). Cetakan pertama. Jakarta: Literasi Nusantara. 
Alawiyah, T., Rosa, A. T. R., & Gaffar, A. (2024). Transformational leadership in 

Islamic boarding schools: Strategies for improving student quality. Edukasi Islami: 
Jurnal Pendidikan Islam, 12(4), 653–661. https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.8143 

Arzi Shafaunnida, A., Abdul Majid, A. B., Nurchamidah, N., Syafaruddin, B., & 
Hamsah, M. (2024). Kiai leadership values at the Paciran Lamongan 
Muhammadiyah modern Islamic boarding school. al-Afkar, Journal for Islamic 
Studies, 7(1), 723–733. https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v7i1.1079 

Badri, M. S. M. N., Gunawan, A., & Syarifudin, E. (2023). Situational Leadership in 
Islamic Education. ManBiz Journal of Management and Business, 3(1), 111–120. 
https://doi.org/10.47467/manbiz.v3i1.4417 

Bennis, W. (2009). On becoming a leader (20th anniversary ed.). Basic Books. 
Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.  
Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: 

Choosing among five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 
Erlangga, H. (2018). Kepemimpinan dengan spirit technopreneurship (Edisi revisi 

kedua, viii + 176 hal). FISIP UNPAS PRESS. ISBN: [masukkan ISBN]. 
Fauzan, H. (2022). Prophetic Governance. Cetakan pertama. Yogyakarta: UIN KHAS 

Press. 
Fiantika, F. R., Wasil, M., Jumiyati, S., Honesti, L., Wahyuni, S., Mouw, E., Jonata, 

Imam Mashudi, N., Hasanah, N., Maharani, A., Ambarwati, K., Noflidaputri, R., 
Nuryami, dan Waris, L. (2022). Metodologi Penelitian Kualitatif (Cet. 1). PT. 
Global Eksekutif Teknologi. 

Gunawan, H. (2022). Pendidikan Karakter: Konsep dan Implementasi, disunting oleh 
A. Saepulrohim, cetakan kelima. Bandung: ALFABETA. 

Hamidah, A. (2025). Kepemimpinan kyai di tengah badai modernitas: Antara otoritas 
kharismatik dan tata kelola profesional. Al-Amin: Jurnal Ilmu Pendidikan dan 
Sosial Humaniora, 3(1), 121–136. https://doi.org/10.53398/alamin.v3i1.438 

Handoko. (2021). Manajemen Mutu Pendidikan Pondok Pesantren di Era 5.0. Dalam 
Prosiding Fakultas Agama Islam, Universitas Dharmawangsa, Desember 2021, 63–
69. 

Hasyim Amrullah, R. R. S., M. A. Mas’adi, & Azizatiz Zahra. (2024). Penguatan Mutu 
Pesantren melalui Pelatihan Pembelajaran Berbasis IT bagi Guru Pesantren. Wisesa: 
Jurnal Pengabdian Masyarakat, 3(2), 45–50. 
https://doi.org/10.21776/ub.wisesa.2024.03.2.9 

https://doi.org/10.30868/ei.v12i04.8143
https://doi.org/10.47467/manbiz.v3i1.4417
https://doi.org/10.21776/ub.wisesa.2024.03.2.9?utm_source=chatgpt.com


 

 86 

Humaisi, M. S., & Thoyib, M. (2025). Charismatic leadership in improving the quality 
of Islamic boarding school education. AL-HAYAT Journal of Islamic Education, 
9(3), 662–677. https://doi.org/10.35723/ajie.v9i3.208 

Iannarino, A. (2018). How to lead: The leadership e-book. B2B Sales Coach & 
Consultancy. 

Kolzow, D. R. (2014). Leading from within: Building organizational leadership 
capacity. 

Madiistriyatno, H. (2019). Pemimpin dan memimpin (Cetakan pertama, x + 81 hal). 
Bintang Pustaka Madani. ISBN: 978-623-6786-02-4. 

Mardia. (2024). Tata Kelola Pendidikan Pesantren dalam Membangun Karakter Santri 
di Era Disrupsi. Educational Leadership Jurnal Manajemen Pendidikan, 3(2), 144–
160. https://doi.org/10.24252/edu.v3i2.45271 

Masykuri, R. A., & Ali, M. (2023). Peran Kepemimpinan Kiai dalam Meningkatkan 
Mutu Pendidikan di Pondok Pesantren Ta’mirul Islam Tahun 2023 [Skripsi]. 
Universitas Muhammadiyah Surakarta. 

Matrapi. (2021). Sistem Pendidikan Karakter di Pesantren (Studi Multi Situs di Pondok 
Pesantren Miftahul Ulum Sampang, Pondok Pesantren Al-Amien Prenduan 
Sumenep, dan Sekolah Insan Cendekia Mandiri Boarding School Sidoarjo). 
Disertasi Doktor, Pascasarjana UIN Sunan Ampel, Surabaya. 

Mu’ah, H. D., Indrayani, T. I., Masram, H., & Sulton, M. (2019). Kepemimpinan (Ed. 
1). Rajawali Pers. 

Mulyanto, I., Sauri, S., & Aryani, W. D. (2022). Peran Kepemimpinan Kyai dalam 
Meningkatkan Mutu Lulusan Pesantren (Studi Kasus di Pondok Pesantren Al-
Mukhlis Cangkuang Kabupaten Bandung). Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 
85–92. https://doi.org/10.37567/jie.v8i1.1235 

Munajat, N., Amir, H., Suwandi, S., Uguy, L. S., Muchtar, A. H., Irmawati, B., & 
Andriani, D. (2023). Manajemen Kepemimpinan: Konsep, Teori, dan Aplikasi. 
EUREKA MEDIA AKSARA. 

Ner Le’Elef. (2004). Leadership & management. [Publication date: 06 May 2004]. 
Retrieved from [Contact information]. 

Northouse, P. G. (2016). Leadership: Theory and practice (7th ed.). SAGE Publications, 
Inc. ISBN: 978-1-4833-1753-3. 

Pangestu, A. A., Muttaqin, M. R., & Cahyanti, E. D. (2025). Transformational leadership 
strategies in Islamic educational institutions. Journal of Proceedings Series, 3, 58–
67. https://doi.org/10.61159/edukasiana.v4i1 

Pudjosumedi, A. S., Riadi, S., Handayani, T., & Aslam. (2018). Pengantar Pedagogik 
Transformatif. PAEDEA. 

Purnomo, H. (2025). Prophetic Leadership: A Human Decision-Making Model in 
Islamic Educational Institutions. Journal of Islamic Communication and 
Counseling, 4(2), 80–88. https://doi.org/10.18196/jicc.v4i2.100 

Rofiqoh, Y. I., Nisa’, I. K., Aini, R. N., R, Z. K., Rahmawati, I., Fitrianingrum, C., & M, 
O. (2023). Improving the quality of santri education through technopreneurship 
combined with digital marketing at AIBS Sumberrejo Islamic boarding school in 

https://doi.org/10.35723/ajie.v9i3.208
https://doi.org/10.37567/jie.v8i1.1235?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.61159/edukasiana.v4i1
https://doi.org/10.18196/jicc.v4i2.100


 

 87 

Bojonegoro. Indonesian Journal of Cultural and Community Development, 14(3). 
https://doi.org/10.21070/ijccd.v14i3.1218 

Rohman, M. A., Sirodjuddin, M., & Ridlwan, M. (2025). The role of digital promotion 
in increasing participation in Islamic boarding school programs. Journal of Social 
Studies and Education, 2(2), 83–96. https://doi.org/10.61987/jsse.v2i2.662 

Sakir, M. (2016). Pesantren Sebagai Basis Pendidikan Spiritual dalam Pembentukan 
Karakter Jati Diri Manusia. Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan, 
13(2), 171. https://doi.org/10.21154/cendekia.v13i2.244 

Salim, N. A., Zaibi, M., Brantasari, M., Ikhsan, M., & Aslindah, A. (2025). Islamic 
boarding school leadership innovation: From traditional to modernization of 
education. Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(4), 447–460. 
https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v5i4.1392 

Sugiyono. (2022). Metode penelitian kualitatif. Alfabeta. 
Sunardi, S., & Munfarida, I. (2024). Pesantren Berbasis Qur’any: Penguatan Pendidikan 

Karakter dalam Menghadapi Arus Global. At Tadbir: Islamic Education 
Management Journal, 2(1), 13–26. https://doi.org/10.54437/attadbir.v2i1.1565 

Surur, A. M., & Cholifah, K. N. (2018). Penerapan Good Governance pada 
Kepengurusan Pondok Pesantren Putri Al-Amien. Al-Tadzkiyyah Jurnal 
Pendidikan Islam, 9(2), 261. https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i2.2149 

Syah, Z., & Iswantir, I. (2023). Asal Usul dan Perkembangan Pesantren di Indonesia. 
Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 2(1), 61–72. 
https://jpion.org/index.php/jpi 

Syarifudin, E., & Priyadi, D. (2023). Komparasi Kepemimpinan Kepala Sekolah dan 
Kepemimpinan Kiai di Pesantren dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan Islam. 
Indonesian Journal of Islamic Educational Management, 6(1), 1–12. 
https://doi.org/10.24014/ijiem.v6i1.22169 

Ubaedullah, D., Ubaid Al-Rahman, R. M., & UIN Syarif Hidayatullah. (2025). Islamic 
servant leadership: Implications for education in madrasah. Education: Journal of 
Islamic Education, 4(1), 360–373. https://doi.org/10.61159/edukasiana.v4i1 

Wahidah, A. (2024). Strategi Kiai dalam Peningkatan Kualitas Pendidikan di Madrasah 
untuk Menghadapi Tantangan Globalisasi. At Tadbir: Islamic Education 
Management Journal, 2(2), 78–86. https://doi.org/10.54437/attadbir.v2i2.1666 

Yukl, G. A. (2013). Leadership in organizations (8th ed.). Pearson Education, Inc. ISBN: 
978-0-13-277186-3 

Kuntowijoyo. (2001). Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. Tiara Wacana. 
 
 

  

https://doi.org/10.54437/attadbir.v2i1.1565?utm_source=chatgpt.com
https://jpion.org/index.php/jpi?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.24014/ijiem.v6i1.22169?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.61159/edukasiana.v4i1
https://doi.org/10.54437/attadbir.v2i2.1666?utm_source=chatgpt.com

