
TESIS 

 

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH 

AS-SĪRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muhammad Dilla Khoirona 

21502400710 

 

 

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

2025/1447 



i 
 

TESIS 

 

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH 

AS-SĪRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muhammad Dilla Khoirona 

21502400710 

 

 

 

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

2025/1447 



ii 
 

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-

SĪRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI 

 

 

 

TESIS 

 

Untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama Islam 

 dalam Program Studi S2 Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

MUHAMMAD DILLA KHOIRONA 

21502400710 

 

 

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

17 NOVEMBER 2025 



iii 
 

LEMBAR PERSETUJUAN 

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-SĪRAH AN-

NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI 

 

 

Oleh: 

Muhammad Dilla Khoirona 

21502400710 

 

 

Pada tanggal 06 November 2025 telah disetujui oleh: 

 Pembimbing I,                Pembimbing II, 

 

 

Dr. Choeroni, M.Ag., M.Pd.I               Drs. Asmaji Muchtar, Ph. D 

           NIK. 211523037                         NIK. 211510018 

Mengetahui, 

Progam Magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 

Ketua, 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.PI 

NIK. 210513020 



iv 
 

  

  

  

LEMBAR PENGESAHAN  

  

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-SĪRAH AN-

NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI 

 

  

Oleh:  

Muhammad Dilla Khoirona 

21502400710  

  

  

Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji Progam Magister 

Pendidikan Agama Islam Unissula Semarang  

Tanggal, 17 November 2025  

  

  

     Penguji I,                           Penguji II,  

 

 

 

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.P.I        Dr. Warsiyah, S.Pd.I, M.S.I.  

          NIK. 210513020                   NIK. 211521035   

Penguji III,  

 

 

 

Drs. Asmaji Muhtar, Ph.D 

NIK. 211522037 

  

Mengetahui,  

Progam Magister Pendidikan Agama Islam  

Universitas Sultan Agung 

Semarang Ketua,  

 
Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.PI  

NIK. 210513020  



v 
 

PERNYATAAN KEASLIAN DAN PERSYARATAN PUBLIKASI 

 

Bismillahirrahmanirrahim. 

Dengan ini saya menyatakan dengan sebenar-benarnya, bahwa: 

Tesis yang berjudul: “Konsep Pendidikan Karakter Dalam Kitab 

Fiqh As-Sīrah An-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi” beserta 

seluruh isinya Adalah karya penelitian saya sendiri dan tidak terdapat 

karya ilmiah yang pernah diajukan oleh orang lain untuk memperoleh 

gelar akademik, serta tidak terdapat karya atau pendapat yang pernah 

ditulis atau diterbitkan oleh orang lain, kecuali yang tertulis dengan 

acuan yang disebutkan sumbernya, baik dalam naskah karangan dan 

daftar Pustaka. Apabila ternyata di dalam naskah tesis ini dapat 

dibuktikan terdapat unsur-unsur plagiasi, atau pelanggaran terhadap 

etika keilmuan dalam karya say aini, maka saya bersedia menerima 

sanksi, baik Tesis beserta gelar magister saya dibatalkan serta diproses 

sesuai dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

 

Semarang, 06 November 2025 

Yang membuat pernyataan, 

  

     

 

Muhammad Dilla Khoirona 

         NIM. 21502400710 

 

 

 

 

 



vi 
 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan 

karunia yang dilimpahkan-Nya sehingga tesis ini terselesaikan dengan 

baik. Tesis ini berbicara tentang “Konsep Pendidikan Karakter dalam 

Kitab Fiqh As-Sīrah An-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi”. 

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terima kasih 

sedalam-dalamnya kepada semua pihak, yang telah memberikan 

bantuan berupa arahan dan dorongan selama penulis studi. Oleh karena 

itu, penulis menyampaikan terima kasih dan penghargaan yang 

setinggi-tingginya kepada yang terhormat: 

1. Dr. Choeroni, M.Ag., M.Pd.I selaku Pembimbing I dan Drs. Asmaji 

Muchtar, Ph. D selaku Pembimbing II. Beliau berdua dengan sabar 

dan bijak telah membimbing penulis selama menyususn tesis ini. 

2. Bapak Dr. Agus Irfan, M.PI sebagai Ketua Progam, dan Bapak ….. 

sebagai Sekretaris Progsm Magister Pendidikan Islam Universitas 

Islam Sultan Agung Semarang. Mereka telah begitu banyak mem 

berikan motivasi, serta berbagai hal yang tidak terhitung berkaitan 

dengan proses pendidikan penulis di Program MPdI Unissula hingga 

penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

3. Tim dosen penguji, dan dosen-dosen Program Magister Pendidikan 

Islam Unissula Semarang yang telah banyak mencurahkan ilmu 

kepada penulis. 

4. Kedua orang tua penulis, Abah Irsyad dan Ibu Sulis. Terima kasih 

untuk setiap doa, belaian kasih, dan pengorbanan tulus tanpa batas 

telah menjadi oase yang menghidupi jiwa yang kerap merindukan 



vii 
 

keteduhan. Prestasi ini hanyalah setitik Cahaya yang memantul dari 

matahari cinta kalian, kkuserahkan kembali ke pangkuan sumbernya. 

5. KH. Naf’an, sang pembimbing jiwa yang setia menuntun langkah 

penulis menuju keridaan Ilahi, laksana embun penyejuk yang 

meneteskan kesegaran di Tengah dahaganya jiwa yang haus akan 

Cahaya. Tak terlupakan pula, kasih sayang Ibu Nyai Zakiyyah bagai 

angin yang menghembuskan semangat, mengisi layer perahu ilmu 

yang senantiasa dikayuh dalam lautan pengetahuan. 

6. Saudaraku dan seluruh keluarga besar, atas doa dan dukungannya 

yang selalu mengiringi langkah penulis. 

7. Dewan Masayikh dan Dewan Asatidz Al Maimuniyyah. 

8. Rekan diskusi dan seluruh rekan-rekan angkatan yang telah berbagi 

suka dan duka, serta menjadi teman diskusi yang inspiratif. 

Teriring doa semoga amal kebaikan dari berbagai pihak tersebut 

memperoleh balasan dari Allah Swt dan dicatat sebagai amal saleh, dan 

semoga karya ilmiah ini bermanfaat bagi siapa saja yang mem-bacanya. 

Amin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul …………………………………………………………………... i  

Halaman Prasyarat Gelar ……………………………………………………… ii 

Halaman Persetujuan ………………………………………………………….. iii 

Halaman Pengesahan ………………………………………………………….. iv 

Halaman Pernyataan Keaslian Tesis …………………………………………... v 

Halaman Kata Pengantar ……………………………………………………… vi 

Halaman Daftar Isi …………………………………………………………… viii 

Abstrak ………………………………………………………………………….. x 

Abstract ..………………………………………………………………………... xi 

Bab I Pendahuluan ……………………………………………………………… 1 

1.1. Latar Belakang …………………………………………………………... 1 

1.2. Identifikasi Masalah ……………………………………………………... 4 

1.3. Pembatasan Masalah dan Fokus Penelitian ……………………………... 5 

1.4. Rumusan Masalah ……………………………………………………….. 5 

1.5. Tujuan Penelitian ………………………………………………………... 6 

1.6. Manfaat Penelitian ………………………………………………………. 6 

1.7. Sistematika Penulisan …………………………………………………… 7 

Bab II Kajian Teori ……………………………………………………………... 9 

2.1. Kajian Teori ……………………………………………………………... 9 

1. Deskripsi Tentang Pendidikan Agama Islam ………………………… 9 

a. Pengertian Pendidikan Agama Islam ……………………………... 9 

b. Tujuan Pendidikan Agama Islam ………………………………... 13 

c. Sumber Rujukan Pendidikan Agama Islam ……………………... 16 

2. Deskripsi Tentang Sirah Nabawiyah ……………………..………… 25 

2.2. Kajian Hasil Penelitian Relevan ………………………………………... 32 

2.3. Kerangka Konseptual …………………………………………………... 34 

Bab III Metode Penelitian …………………………………………………….. 35 

3.1. Jenis Penelitian ………………………………………………………… 35 

3.2. Tempat dan Waktu Penelitian …………………………………………... 36 

3.3. Subjek dan Objek Penelitian …………………………………………… 36 

3.4. Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data ……………………………... 37 



ix 
 

3.5. Keabsahan Data ………………………………………………………... 37 

3.6. Teknik Analisis Data …………………………………………………… 38 

Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan ……………………………………. 39 

1.1. Deskripsi Data …………………………………………………………. 39 

1. Biografi Sa’id Ramadhan Al-Buthi ………………………………… 39 

2. Produktivitas Sa’id Ramadhan Al-Buthi …………………………… 42 

3. Profil Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah ………………………… 45  

1.2. Pembahasan 

1. Konsep Pendidikan Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi ……………………………. 53 

2. Relevansi Pendidikan Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi dengan Problematika 

Pendidikan Kontemporer …………………………………………... 66 

Bab V Penutup …………………………………………………………………. 93 

5.1. Kesimpulan …………………………………………………………….. 93 

5.2. Implikasi ……………………………………………………………….. 94 

5.3. Keterbatasan Penelitian ………………………………………………... 94 

5.4. Saran …………………………………………………………………… 96 

Daftar Pustaka ………………………………………………………………… 98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

ABSTRAK 

 

Muhammad Dilla Khoirona, “Konsep Pendidikan Karakter dalam Kitab 

Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi”. Semarang: Progam 

Magister Pendidikan Islam Unissula, 2025. 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh urgensi menemukan solusi pendidikan 

yang tidak hanya mengejar aspek kognitif tetapi juga membangun karakter dan 

akhlak mulia peserta didik. Sirah Nabawiyah, sebagai rekaman kehidupan Nabi 

Muhammad SAW, diyakini mengandung nilai-nilai pendidikan yang paripurna. 

Kitab Fiqh Sirah Nabawiyyah karya Dr. Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Buthi 

dipilih sebagai objek penelitian karena keunggulannya dalam menyajikan Sirah 

dengan pendekatan analitis (fiqh) yang menekankan pada penggalian hikmah, 

pelajaran (‘ibrah), dan nilai-nilai universal. Penelitian ini bertujuan untuk 

merefleksikan dan mengidentifikasi prinsip-prinsip pendidikan berbasis Sirah 

Nabawiyah yang termuat dalam kitab tersebut dan relevansinya dengan zaman 

modern. 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) dan analisis isi (content analysis). Data 

dikumpulkan melalui studi mendalam terhadap kitab Fiqh Sirah Nabawiyyah dan 

dianalisis dengan teknik analisis tematik. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa model yang ditawarkan Al-Buthi bersifat 

integral dan holistik, yang termanifestasi dalam enam pilar prinsip utama: (1) 

Integritas dan kepercayaan; (2) Visioner dan komunikasi yang jelas; (3) Empati dan 

kepedulian; (4) Musyawarah; (5) Pemberdayaan dan delegasi; (6) Keteladanan. 

Pemikiran Al-Buthi ini memiliki relevansi signifikan untuk menjawab tantangan 

pendidikan modern, seperti krisis identitas dan dekadensi moral. Model pendidikan 

ini ditawarkan sebagai solusi untuk mewujudkan konsep insān kāmil, individu yang 

paripurna, tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga kuat secara spiritual dan 

berakhlak mulia. 

 

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Sirah Nabawiyah, Al-Buthi, Fiqh as-Sīrah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

ABSTRACT 

 

Muhammad Dilla Khoirona, "The Concept of Character Education in the 

Book Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah by Ramadhan Al-Buthi". Semarang: 

Master's Program of Islamic Education, Unissula, 2025. 

This research is motivated by the urgency of finding educational solutions that not 

only pursue cognitive aspects but also build the character and noble morals of 

students. The Prophetic Sirah (biography), as a record of the life of the Prophet 

Muhammad (PBUH), is believed to contain comprehensive educational values. The 

book Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah by Dr. Muhammad Sa'id Ramadhan Al-Buthi 

was chosen as the research object due to its excellence in presenting the Sirah with 

an analytical (fiqh) approach that emphasizes extracting wisdom, lessons ('ibrah), 

and universal values. This study aims to reflect upon and identify the principles of 

Sirah-based education contained in the book and their relevance to the modern era. 

The research method used is qualitative with a library research approach and 

content analysis. Data was collected through an in-depth study of the book Fiqh as-

Sīrah an-Nabawiyyah and analyzed using thematic analysis techniques. 

The findings of the study indicate that the model offered by Al-Buthi is integral and 

holistic, manifested in six main principle pillars: (1) Integrity and Trustworthiness; 

(2) Vision and Clear Communication; (3) Empathy and Compassion; (4) 

Deliberation (Shura); (5) Empowerment and Delegation; (6) Exemplary 

Leadership. Al-Buthi's thought holds significant relevance for addressing the 

challenges of modern education, such as the crisis of identity and moral decadence. 

This educational model is proposed as a solution for realizing the concept of insān 

kāmil (the perfect human being)—an individual who is holistic, not only 

intellectually excellent but also spiritually strong and of noble character. 

Keywords: Character Education, Sirah Nabawiyyah, Al-Buthi, Fiqh as-Sīrah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1. Latar Belakang Masalah 

Pendidikan memiliki peran yang fundamental dalam kehidupan manusia. 

Menurut Al-Ghazali, fungsi pendidikan adalah sebagai instrumen untuk 

menanamkan nilai-nilai kebajikan, meningkatkan ketakwaan kepada Allah, 

serta mempersatukan masyarakat. Lebih dari itu, pendidikan juga dipahami 

sebagai suatu proses untuk meningkatkan martabat dan kualitas hidup umat 

manusia. (Makhsun, 2020: 75-79). 

Pendidikan pada hakikatnya adalah suatu proses transformasi sikap dan 

tata laku individu atau kelompok guna mencapai kedewasaan melalui 

serangkaian pengajaran dan pelatihan. Peran pendidikan sangat sentral dalam 

membentuk karakter serta cara berpikir manusia. Melalui pendidikan yang 

berkualitas, akan lahir generasi yang berintegritas dan memiliki cakrawala ilmu 

yang luas. Pada akhirnya, pendidikan yang baik (khoir) akan mewujudkan visi 

terciptanya generasi "Khoiru Ummat" 

Dalam perspektif Islam, pendidikan berfungsi sebagai suatu mekanisme 

untuk memberdayakan umat manusia guna mencapai tingkat kedewasaan 

(taklīf), baik dalam ranah akhlak maupun pemikiran. Tujuannya adalah untuk 

melestarikan dan mengarahkan fitrah insani agar individu mampu memikul 

tanggung jawab sebagai khalifah di muka bumi (Chaer & Wahyuna, 2020: 28). 

Hal ini sejalan dengan prinsip Islam yang mengangkat martabat orang yang 

berilmu, sebagaimana tersurat dalam QS. Al-Mujadalah ayat 11: 

 ُ مَجٰلِسِ فَافْسَحُوْا يَفْسَحِ اللّٰه
ْ
حُوْا فِى ال مْ تَفَسَّ

ُ
ك
َ
 ل
َ
مَنُوْْٓا اِذَا قِيْل

ٰ
ذِينَْ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
يٰٓا

وْتُوا  
ُ
ذِينَْ ا

َّ
مْْۙ وَال

ُ
مَنُوْا مِنْك

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
ُ ال شُزُوْا يَرْفَعِ اللّٰه

ْ
شُزُوْا فَان

ْ
 ان

َ
مْْۚ وَاِذَا قِيْل

ُ
ك
َ
ل

 ُ ٍۗ وَاللّٰه مَ دَرَجٰت 
ْ
عِل
ْ
وْنَ خَبِيْرٌ ال

ُ
  بِمَا تَعْمَل



 

2 
 

11.  Wahai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu “Berilah 

kelapangan di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan 

memberi kelapangan untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu) 

berdirilah. Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di 

antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah Maha Teliti 

terhadap apa yang kamu kerjakan. 

 

Berdasarkan ketentuan dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 

2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan, dinyatakan 

bahwa fungsi utama pendidikan agama adalah untuk membentuk manusia 

Indonesia yang memiliki keimanan dan ketakwaan terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa, berakhlak mulia, serta mampu memelihara kedamaian dan kerukunan, baik 

dalam hubungan intra-umat maupun antarumat beragama.. 

Pendidikan memainkan peran yang fundamental dalam mengembangkan 

individu yang unggul, bertanggung jawab, serta memiliki kompetensi untuk 

menjawab tantangan masa depan. Esensi pendidikan tidak hanya terletak pada 

penguatan kemampuan akademis, tetapi juga pada pembentukan karakter yang 

berlandaskan moralitas dan spiritualitas yang kokoh. Sebuah studi yang 

dilakukan oleh Harvard University menguatkan pandangan ini dengan 

menyatakan bahwa kesuksesan seseorang sangat dipengaruhi oleh faktor 

kepribadian. Temuan penelitian tersebut mengungkapkan bahwa kontribusi soft 

skill terhadap kesuksesan mencapai 80 persen, sementara hard skill hanya 

menyumbang 20 persen (Saiful, 2019: 28-29). 

Dunia kontemporer tengah dihadapkan pada fenomena dekadensi moral 

yang nyata. Meningkatnya sikap egois (selfishness) dan hilangnya arah hidup 

(the sense of purposelessness) turut berkontribusi terhadap permasalahan 

peradaban global, yang pada hakikatnya merefleksikan kemunduran kesadaran 

manusia akan nilai-nilai kehidupan yang fundamental. Transformasi sosial yang 

signifikan ini merupakan dampak dari krisis moral yang melanda umat manusia 

pada periode akhir abad ke-20 hingga awal milenium ketiga 

Selanjutnya, muncul berbagai fenomena yang berpotensi merusak 

reputasi dunia pendidikan. Beberapa di antaranya meliputi merebaknya 

kemerosotan moral di kalangan pelajar dan remaja, praktik seks bebas di ruang 



 

3 
 

publik, penyalahgunaan narkotika, eksploitasi konten bersifat sensual, serta 

maraknya perundungan terhadap anak muda. (Anwar & Choeroni, 2019, 92). 

Temuan ini berlandaskan pada survei yang dilakukan terhadap 1.666 

responden di beberapa kota metropolitan Indonesia, mencakup Medan, 

Bandung, Jakarta, Yogyakarta, dan Surabaya. Studi yang dilaksanakan oleh 

Lembaga Studi Cinta dan Kemanusiaan serta Pelatihan Bisnis dan Humaniora 

mengungkapkan bahwa praktik seks bebas di kalangan remaja telah menjadi 

fenomena yang lazim, dengan prevalensi melebihi angka 50 persen. (Wathoni, 

2020: 2). 

Belakangan ini, terungkap sejumlah kasus korupsi berskala besar yang 

melibatkan oknum-oknum di lingkungan Badan Usaha Milik Negara (BUMN). 

Fenomena ini bahkan memperoleh sebutan "Liga Korupsi Indonesia" dari 

masyarakat daring. Kerugian negara yang ditimbulkan tidak lagi berada pada 

orde miliar, melainkan telah mencapai angka kuadriliun. Ironisnya, kondisi ini 

berbanding terbalik dengan situasi ekonomi masyarakat yang masih 

memprihatinkan. Salah satu faktor pendorong kemerosotan moral bangsa ini 

adalah rendahnya kesadaran masyarakat akan nilai-nilai religiusitas beserta 

urgensi penerapannya. 

Dalam merespon kompleksitas problem degenerasi moral yang terjadi, 

penulis mengajukan suatu solusi melalui implementasi pendidikan berbasis 

sirah nabawiyah. Esensi pembelajaran sirah Nabi bukanlah sekadar untuk 

mengenal dan memahami kronologi historis dari kehidupan figur paling mulia 

di muka bumi ini. Lebih dari itu, pembelajaran ini juga tidak boleh direduksi 

menjadi upaya mengambil nilai-nilai positif secara parsial dari peristiwa sejarah 

semata. Oleh karena itu, pembelajaran sirah nabawiyah tidak dapat disetarakan 

dengan disiplin ilmu umum pada umumnya, karena di dalamnya terkandung 

nilai-nilai transcendental yang imperatif untuk diimplementasikan dalam 

praktik kehidupan sehari-hari seorang Muslim (Bahtiar et al., 2021: 256).  

Rasulullah SAW merupakan figur teladan paripurna bagi seluruh umat 

manusia (Muhilda, 2023: 16). Keteladanan beliau telah ditegaskan dalam 

firman Allah SWT pada Surah Al-Ahzab ayat 21:  



 

4 
 

يَوْمَ  
ْ
َ وَال انَ يَرْجُوا اللّٰه

َ
مَنْ ك ِ

 
سْوَةٌ حَسَنَةٌ ل

ُ
ِ ا مْ فِيْ رَسُوْلِ اللّٰه

ُ
ك
َ
انَ ل

َ
قَدْ ك

َ
﴿ ل

ثِيْرًاٍۗ 
َ
َ ك رَ اللّٰه

َ
خِرَ وَذكَ

ٰ
ا
ْ
 ﴾   ٢١ال

21.  Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang baik 

bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) 

hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah. 

 

Bahkan kalangan orientalis pun mengakui dan menempatkan Rasulullah 

sebagai figur sentral dalam sejarah dunia. Oleh karena itu, sudah selayaknya 

umat Islam menempatkan beliau sebagai teladan utama, baik dalam hal etika 

maupun moral. Dengan demikian, menjadi suatu keharusan bagi setiap muslim 

untuk mempelajari dan memahami kehidupan beliau secara komprehensif 

melalui kajian sirah nabawiyah, sebagaimana yang termaktub dalam kitab Fiqh 

as-Sīrah an-Nabawiyyah. 

Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah merupakan salah satu di antara 

sejumlah karya monumental yang dihasilkan oleh Ramadhan Al-Buthi. Sebagai 

seorang ulama terkemuka di kawasan Timur Tengah, kredibilitas intelektual 

penulisnya telah diakui secara luas. Lebih dari enam puluh karya telah beliau 

hasilkan, yang mencakup berbagai disiplin ilmu seperti syari'ah, sastra, filsafat, 

dan sejarah. Dalam kitab ini, Al-Buthi menyajikan pembahasan dengan narasi 

sastrawi yang mudah dicerna namun tetap komprehensif dan mendetail. Setiap 

riwayat kehidupan Rasulullah yang dihadirkan dilengkapi dengan analisis 

hukum dan hikmah yang relevan untuk dikaji lebih mendalam. 

Berdasarkan kajian mendalam terhadap kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi sebagai representasi studi sirah 

nabawiyah, peneliti terdorong untuk melakukan penelitian berjudul “Konsep 

Pendidikan Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah Karya 

Ramadhan Al-Buthi”. 

 

1.2. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, dapat diidentifikasi beberapa 

permasalahan pokok dalam penelitian ini, yaitu: 



 

5 
 

1. Rendahnya kualitas karakter peserta didik disebabkan oleh praktik-praktik 

sehari-hari yang kurang mendukung, yang berasal dari pengaruh keluarga, 

lingkungan tempat tinggal, interaksi dengan teman sebaya, serta penetrasi 

teknologi. 

2. Minimnya pengawasan orang tua terhadap aktivitas anak di dunia digital 

berpotensi membentuk karakter yang kurang baik pada peserta didik. 

3. Proses pendidikan dinilai belum optimal dalam membentuk karakter karena 

lebih menitikberatkan pada pengembangan kecerdasan intelektual (IQ) 

dibandingkan dengan penanaman nilai-nilai karakter peserta didik. 

4. Rendahnya kualitas konten edukasi dalam berbagai tayangan media sosial 

dan televisi turut berkontribusi terhadap tidak optimalnya proses 

pembangunan karakter. 

5. Beberapa indikator menunjukkan belum optimalnya internalisasi nilai-nilai 

karakter pada peserta didik, seperti rendahnya kedisiplinan beribadah, 

kurangnya kepatuhan kepada orang tua, minimnya sikap hormat kepada 

yang lebih tua, dan terbatasnya praktik akhlakul karimah dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 

1.3. Pembatasan Masalah dan Fokus Penelitian 

Guna memastikan fokus dan kedalaman analisis, penelitian ini 

menerapkan batasan kajian. Ruang lingkup pembahasan dalam penelitian ini 

dibatasi pada topik “Konsep Pendidikan Karakter Berbasis dalam Kitab 

Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi” 

 

1.4. Rumusan Masalah 

Berangkat dari latar belakang masalah diatas, maka dapat dirumuskan 

beberapa permasalahan pokok yang menjadi objek kajian dalam penelitian ini, 

yaitu: 

1. Bagaimana konsep pendidikan karakter dalam kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi? 



 

6 
 

2. Bagaimana relevansi konsep pendidikan karakter dalam kitab Fiqh as-Sīrah 

an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi dengan problematika pendidikan 

kontemporer? 

 

1.5. Tujuan Penelitian 

Berangkat dari rumusan masalah yang peneliti kaji, maka penulisan 

penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Untuk mengetahui konsep pendidikan karakter dalam kitab Fiqh as-Sīrah 

an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi. 

2. Untuk mengetahui relevansi pendidikan karakter dalam kitab Fiqh as-Sīrah 

an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi dengan problematika pendidikan 

kontemporer. 

 

1.6. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat penelitian ini antara lain: 

1. Manfaat Teoritis 

Secara teoretis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi signifikan bagi pengayaan khazanah intelektual Islam, khususnya 

dalam ranah Pendidikan Agama Islam, serta memperluas wawasan 

akademik terkait kajian pendidikan berbasis sirah nabawiyah menurut 

perspektif Ramadhan al-Buthi dalam kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah. 

Lebih lanjut, temuan penelitian ini diharapkan dapat berfungsi sebagai 

referensi ilmiah, bahan bacaan, dan materi diskusi dalam bidang kajian 

pendidikan berbasis sirah nabawiyah, sekaligus menjadi landasan bagi 

pengembangan penelitian-penelitian selanjutnya. 

2. Manfaat Praktis 

a. Secara subjektif, penelitian ini memiliki nilai manfaat dalam mengasah 

kompetensi penulis dalam penyusunan karya tulis ilmiah, sekaligus 

memenuhi salah satu persyaratan akademik untuk memperoleh gelar 

Magister Pendidikan pada Fakultas Agama Islam Universitas Sultan 

Agung Semarang. 



 

7 
 

b. Secara objektif, penelitian ini diharapkan dapat berfungsi sebagai sumber 

referensi dan bahan kajian untuk penelitian-penelitian mendatang yang 

berkaitan dengan studi pendidikan berbasis sirah nabawiyah. 

c. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang komprehensif mengenai konsep pendidikan berbasis sirah 

nabawiyah menurut perspektif Ramadhan al-Buthi, sekaligus 

memberikan kontribusi berarti bagi pengayaan khazanah intelektual 

dalam studi Islam. 

 

1.7. Sistmatika Pembahasan 

Penelitian ini disusun dalam lima bab yang terstruktur, dengan setiap bab 

memuat beberapa subbab yang saling berhubungan secara koheren. Sistematika 

penulisan ini bertujuan untuk memudahkan organisasi dan penyajian materi 

skripsi. Adapun kerangka penulisannya dapat diuraikan sebagai berikut: 

Bab I memuat pengantar awal yang menjadi landasan bagi pembahasan 

lebih mendalam pada bab-bab selanjutnya, atau yang lazim disebut sebagai 

pendahuluan. Bagian pendahuluan mencakup latar belakang penelitian, 

rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan. 

Secara esensial, bab ini menghadirkan gambaran komprehensif namun ringkas 

mengenai keseluruhan isi skripsi, sekaligus berfungsi sebagai kerangka acuan 

bagi pengembangan pembahasan pada Bab II, III, IV, dan V.. 

Bab II menyajikan kerangka teoretis yang relevan dengan tema penelitian, 

yang dalam konvensi akademik disebut sebagai kajian pustaka. Pada bagian ini, 

peneliti melakukan eksplanasi sistematis terhadap berbagai konsep dan teori 

yang berkorelasi dengan topik tesis, mencakup definisi Pendidikan Agama 

Islam, tujuan Pendidikan Agama Islam, sumber-sumber Pendidikan Agama 

Islam, serta berbagai analisis teoretis mengenai sirah nabawiyah.. 

Bab III memaparkan metodologi penelitian yang digunakan dalam studi 

ini. Bagian metodologi penelitian tersebut mencakup beberapa komponen 

utama, meliputi, jenis penelitian, lokasi dan waktu pelaksanaan penelitian, 

subjek dan objek penelitian, teknik pengumpulan data dan instrumen penelitian, 

validitas data, serta teknik analisis data yang diterapkan. 



 

8 
 

Bab IV memaparkan deskripsi komprehensif mengenai objek penelitian, 

yang mencakup biografi Said Ramadhan al-Buthi dan profil kitab Fiqh as-Sīrah 

an-Nabawiyyah. Selain itu, bab ini juga menyajikan temuan penelitian yang 

meliputi proses ekstraksi nilai-nilai pendidikan berbasis sirah nabawiyah serta 

analisis relevansinya dengan problematika kontemporer. 

Bab V merupakan bagian penutup yang memuat kesimpulan, implikasi 

penelitian, keterbatasan studi, serta rekomendasi untuk pengembangan lebih 

lanjut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

9 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

2.1. Kajian Teori 

1. Deskripsi Tentang Pendidikan Agama Islam 

a. Pengertian Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan dapat dipahami sebagai sebuah proses yang dijalankan 

secara sistematis guna mewujudkan potensi yang melekat pada setiap 

individu. Proses ini diimplementasikan melalui berbagai aktivitas 

pembelajaran dalam spektrum formal, nonformal, dan informal. Cakupan 

fundamental dari pendidikan tidak hanya terbatas pada penyampaian 

pengetahuan, tetapi juga meliputi pembinaan kepribadian, 

pengintegrasian nilai-nilai etika, serta penguatan keterampilan hidup. 

Definisi pendidikan banyak dikemukakan oleh para ahli, berikut 

diantaranya: 

• Ki Hajar Dewantara 

Ki Hajar Dewantara memaknai pendidikan sebagai suatu 

proses pembimbingan dalam dinamika hidup dan perkembangan 

anak. Esensi dari pandangan ini adalah peran pendidikan dalam 

mengarahkan seluruh potensi inherent (bawaan) yang ada pada 

setiap anak, sehingga dalam kapasitasnya sebagai manusia secara 

utuh dan sebagai anggota komunitas sosial, mereka dapat mencapai 

tingkat keselamatan dan kebahagiaan yang optimal (Amaliyah, 

2021). 

• Prof. Zaharai Idris 

Secara fundamental, pendidikan dapat didefinisikan sebagai 

serangkaian aktivitas komunikasi yang bertujuan dan terstruktur, 

yang melibatkan interaksi antara individu dewasa (sebagai pendidik) 

dengan anak (sebagai peserta didik). Interaksi ini, baik yang 

dilaksanakan secara tatap muka maupun dengan memanfaatkan 

berbagai media, bertujuan utamanya untuk memberikan asistensi 



 

10 
 

terhadap pencapaian perkembangan anak secara menyeluruh dan 

utuh (BP et al., 2022: 4). 

• Undang-undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 

Secara esensial, pendidikan didefinisikan sebagai sebuah 

upaya yang disengaja dan tersistem untuk mewujudkan suatu 

atmosfer belajar beserta proses pembelajarannya, sehingga peserta 

didik dapat secara aktif menumbuhkan seluruh potensi yang 

dimilikinya. Tujuan akhir dari pengembangan potensi ini adalah agar 

mereka menguasai dimensi spiritual keagamaan, kemampuan 

regulasi diri, kepribadian yang kokoh, kecerdasan yang 

komprehensif, moralitas yang agung, serta beragam keterampilan 

yang menjadi prasyarat baik bagi kehidupannya sendiri maupun 

untuk kontribusinya terhadap masyarakat, bangsa, dan negara. 

Dari serangkaian pengertian yang telah diuraikan, dapat dipahami 

bahwa pendidikan merupakan sebuah aktivitas komunikasi timbal balik 

yang bertujuan untuk memperluas cakrawala pemikiran serta 

memperkuat fondasi epistemologis dan praktis bagi kehidupan individu. 

Dinamika perkembangan pendidikan tidak dapat dilepaskan dari 

kontribusi agama yang mewarnai baik peran maupun mekanisme 

prosesnya. Agama menempati posisi sentral sebagai sumber motivasi 

eksistensial dan berfungsi sebagai mekanisme penting untuk 

pengembangan kapasitas individu serta pengendalian diri. Aspek 

aplikatif agama, yang melampaui sekadar pemahaman teoretis 

memegang peran imperatif dalam merealisasikan tujuan pendidikan 

untuk mencetak pribadi yang komprehensif dan integral (Siregar & 

Hasibuan, 2024: 129).  

Diskursus akademik mengenai pendidikan Islam diwarnai oleh 

penggunaan beberapa istilah fundamental dari bahasa Arab. Para pakar 

kerap merujuk pada tiga konsep sentral, yakni al-tarbiyah, al-ta'dīb, dan 

al-ta'līm, dalam merumuskan definisi Pendidikan Islam. Interpretasi 

terhadap ketiga istilah ini bersifat dinamis. Dalam beberapa literatur, 

ketiganya digunakan secara sinonim, sementara dalam literatur lainnya, 



 

11 
 

masing-masing didefinisikan dengan nuansa makna dan cakupan yang 

berbeda (Mappasiara, 2018: 148).  

Secara konseptual, al-tarbiyah merupakan sebuah proses transmisi 

dan transformasi ilmu, bukan sekadar dari pendidik kepada peserta didik, 

melainkan sebuah upaya untuk menumbuhkan sikap dan ghīrah 

(semangat) dalam memahami dan merefleksikan makna kehidupan. 

Tujuan akhir dari proses ini adalah terwujudnya dimensi spiritual berupa 

keimanan dan ketakwaan, serta dimensi moral yang tercermin dalam budi 

pekerti dan kepribadian yang agung.  

Secara etimologis, para linguis mengidentifikasi istilah ta'līm 

sebagai padanan konsep pengajaran. Dalam perspektif historis, 

penggunaan terminologi al-ta'līm telah tercatat sejak fase awal 

implementasi pendidikan Islam. Di kalangan ahli pendidikan, terdapat 

konsensus bahwa al-ta'līm memiliki cakupan makna yang lebih universal 

apabila dibandingkan dengan konsep al-tarbiyah maupun al-ta'dīb. 

Senada dengan pandangan ini, Abdul Fattah Jalal berargumen bahwa al-

ta'līm merepresentasikan istilah yang lebih presisi dalam mendefinisikan 

hakikat pendidikan. Sementara itu, Rasyid Ridha mengartikan al-ta'līm 

sebagai proses transmisi berbagai disiplin ilmu ke dalam kesadaran 

individu tanpa dibatasi oleh sekat atau regulasi yang bersifat restriktif. 

Terminologi al-ta'dīb secara konvensional diterjemahkan sebagai 

konsep yang mencakup sopan santun, budi pekerti, moral, etika, akhlak, 

dan adab. Menurut Muhammad Naquib al-Attas, istilah inilah yang 

merepresentasikan konsep paling tepat dan komprehensif untuk 

mendefinisikan pendidikan Islam. Argumen ini didasari pada 

pertimbangan bahwa istilah al-tarbiyah dinilai terlalu luas cakupannya, 

mengingat penerapan al-tarbiyah juga dapat merujuk pada proses 

pengasuhan terhadap hewan. Esensi dari al-ta'dīb itu sendiri terletak pada 

proses transformasi sikap dan mental individu. Sebagai ilustrasi, proses 

ini mencakup internalisasi nilai-nilai seperti ketaatan dan penghormatan 

terhadap kedua orang tua. 



 

12 
 

Terdapat perbedaan perspektif di kalangan para pemikir mengenai 

terminologi yang paling tepat untuk mendefinisikan pendidikan dalam 

konteks Islam. Sayid Muhammad al-Naquib al-Attas cenderung memilih 

istilah al-ta'dīb dibandingkan terminologi lainnya dengan pertimbangan 

bahwa al-ta'dīb secara eksklusif merujuk pada pendidikan bagi manusia, 

sementara konsep al-tarbiyah dan al-ta'līm memiliki cakupan aplikasi 

yang lebih luas, termasuk untuk makhluk lain seperti hewan. Di sisi lain, 

Abdurrahman al-Nahlawi berpendapat bahwa istilah al-tarbiyah-lah 

yang paling tepat untuk mendefinisikan pendidikan. Sementara itu, tokoh 

pendidikan Abdul Fattah Jalal menawarkan perspektif berbeda dengan 

menyatakan bahwa al-ta'līm merupakan istilah yang lebih tepat untuk 

mendefinisikan konsep pendidikan. 

Setelah berbagai pandangan mengenai terminologi kunci 

Pendidikan yakni al-tarbiyah, al-ta'līm, dan al-ta'dīb dipaparkan secara 

konseptual, aspek fundamental yang perlu dikemukakan selanjutnya 

adalah perumusan makna Pendidikan Islam itu sendiri secara 

terminologis. 

Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya berorientasi pada 

pengembangan kapasitas intelektual, melainkan juga bertujuan untuk 

melakukan pensucian jiwa (tazkiyatun nafs) serta membentuk karakter 

(khuluq) yang berlandaskan pada nilai-nilai ketuhanan. Para ahli 

pendidikan Islam telah merumuskan definisi pendidikan Islam yang 

bersifat multiinterpretatif, sebagai berikut: 

• Hasan Langgulung 

Pendidikan Islam dapat didefinisikan sebagai suatu proses 

sistematis dalam mempersiapkan generasi muda guna 

mengaktualisasikan peranannya, diiringi dengan transfer ilmu serta 

internalisasi nilai-nilai Islam yang selaras dengan tujuan penciptaan 

manusia. Tujuan fundamental dari proses ini adalah untuk 

memfasilitasi pelaksanaan amal shaleh di dunia sebagai manifestasi 

pengabdian, guna memetik hasilnya di kehidupan akhirat. 

• Ahmad Tafsir  



 

13 
 

Ahmad Tafsir mendefinisikan pendidikan Islam sebagai suatu 

bentuk bimbingan yang diimplementasikan oleh satu pihak kepada 

pihak lain, dengan tujuan mengoptimalkan perkembangan potensi 

individu secara holistik selaras dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. 

• Peraturang Pemerintah Republik Indonesia No 55 Tahun 2007 

Landasan hukum untuk Pendidikan Agama dan Pendidikan 

Keagamaan di Indonesia termaktub dalam Peraturan Pemerintah 

Republik Indonesia Nomor 55 Tahun 2007. Pada Bab I Pasal 1 dan 2 

peraturan tersebut dinyatakan bahwa pendidikan ini 

diimplementasikan melalui mata pelajaran atau kuliah di seluruh 

jenjang pendidikan. Tujuannya bersifat multifaset, yakni untuk 

memberikan landasan pengetahuan, membentuk sikap dan 

kepribadian peserta didik agar menjadi insan yang beriman dan 

bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa. Selain itu, pendidikan ini 

juga bertujuan untuk mengembangkan kompetensi serta kapabilitas 

peserta didik dalam merespons nilai-nilai agama, sekaligus 

mempersiapkan mereka menjadi pribadi yang mampu 

mengaktualisasikan ajaran agamanya dalam kehidupan (Siregar & 

Hasibuan, 2024: 130). 

Berdasarkan sejumlah definisi yang telah diuraikan, dapat 

disimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan suatu 

disiplin ilmu sekaligus praktik pendidikan yang mengintegrasikan nilai-

nilai dan ajaran Islam ke dalam seluruh dimensi kehidupan. Tujuan 

utamanya adalah membentuk insan kamil (manusia paripurna) yang 

bertaqwa, berakhlak mulia, serta mampu memberikan kontribusi positif 

bagi masyarakat. Lebih lanjut, PAI dipahami sebagai suatu usaha yang 

bersifat sadar dan terencana dalam mempersiapkan peserta didik untuk 

mengenal, memahami, menghayati, mengimani, hingga mengamalkan 

ajaran agama Islam dengan dilandasi ketakwaan dan akhlak mulia, yang 

bersumber dari kitab suci Al-Qur'an dan Al-Hadits. 

 

b. Tujuan Pendidikan Agama Islam 



 

14 
 

Secara etimologis, istilah 'tujuan' merujuk pada makna arah, 

haluan, atau jurusan. Sementara itu, dalam perspektif terminologis, 

tujuan diartikan sebagai suatu sasaran atau target akhir yang hendak 

dicapai oleh seorang individu atau sekelompok orang melalui 

pelaksanaan suatu aktivitas (Fachrizal & Hanum, 2024, 29). 

 Zakiah Darajat mendefinisikan tujuan sebagai suatu harapan yang 

ingin diwujudkan pasca diselesaikannya suatu usaha atau kegiatan. Oleh 

karena itu, tujuan pendidikan Islam pada hakikatnya adalah sasaran yang 

dituju oleh pelaku, baik individu maupun kolektif, dalam 

menyelenggarakan pendidikan Islam (Yusuf et al., 2022, 208) 

Pada hakikatnya, tujuan inti dari Pendidikan Agama Islam adalah 

untuk menanamkan ketakwaan dan akhlak mulia, serta menegakkan 

prinsip kebenaran guna membentuk pribadi manusia yang utuh dan 

berbudi luhur sesuai dengan ajaran Islam. Tujuan fundamental ini 

ditetapkan berdasarkan sebuah pemahaman bahwa Pendidikan Islam 

merupakan suatu bentuk bimbingan yang menyeluruh, baik terhadap 

aspek rohani maupun jasmani, yang dilandasi oleh ajaran Islam. Proses 

bimbingan ini diwujudkan melalui praktik hikmah berupa pengarahan, 

pelatihan, pengasuhan, serta pengawasan atas penerapan seluruh ajaran 

Islam. 

Lebih lanjut, tujuan Pendidikan Agama Islam ini berakar pada 

sebuah sistem nilai yang unik dan ideal, yang bersumber dari Al-Qur'an 

dan Hadits. Sistem nilai ini mencakup keyakinan yang kokoh kepada 

Tuhan, serta manifestasinya dalam bentuk kepatuhan dan penyerahan diri 

secara total kepada segala perintah-Nya, sebagaimana yang telah 

dicontohkan dan dipraktikkan oleh Rasulullah SAW. 

Idealitas tujuan dalam proses kependidikan Islam memuat 

seperangkat nilai-nilai Islami yang menjadi sasaran pencapaian melalui 

pelaksanaan pendidikan yang berlandaskan ajaran Islam secara gradual 

dan bertahap. Senada dengan konsep ini, Suwarno mendefinisikan tujuan 

pendidikan Islam sebagai suatu rumusan yang menggambarkan nilai-

nilai Islam yang diharapkan terinternalisasi dan mewujud dalam diri 



 

15 
 

peserta didik pada akhir penyelenggaraan proses kependidikan. (Nabila, 

2021: 869-870).  

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan pendidikan 

Islam pada hakikatnya merupakan proses internalisasi dan aktualisasi 

nilai-nilai Islami dalam konstitusi psikologis peserta didik. Proses ini 

diupayakan oleh pendidik muslim melalui suatu mekanisme yang 

terencana dan terfokus pada pembentukan output atau lulusan yang 

memiliki kepribadian Islami. Karakteristik ideal dari lulusan tersebut 

mencakup dimensi spiritual, moral, intelektual, dan sosial, yang terwujud 

dalam sikap beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, sehat jasmani-rohani, menguasai ilmu pengetahuan, 

serta menjadi pribadi yang cakap, kreatif, mandiri, dan bertanggung 

jawab sebagai warga negara dalam kehidupan yang demokratis. 

Pada tataran yang lebih tinggi, keseluruhan proses ini bertujuan 

untuk membentuk individu yang sanggup mengaktualisasikan potensi 

dirinya secara optimal sebagai hamba Allah yang taat, sekaligus 

menguasai ilmu pengetahuan yang memadai untuk menjalani kehidupan 

duniawi tanpa mengabaikan orientasi ukhrawi. Pada akhirnya, cita-cita 

tertinggi pendidikan Islam adalah terwujudnya manusia muslim 

paripurna (al-insān al-kāmil) yang kehidupannya dijiwai oleh sikap 

tawakkal secara totalitas kepada keagungan Allah SWT. 

Beberapa ahli telah mengemukakan pandangan mengenai tujuan 

pendidikan. Sebagai salah satu contoh, Muhammad Athiyah al-Abrasyi 

memaparkan bahwa tujuan pendidikan Islam terbagi atas lima sasaran 

utama, yaitu: 

• Membentuk akhlak mulia. 

• Mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat. 

• Mempersiapkkan untuk mencari rizki dan memelihara segi manfaatnya. 

• Menumbuhkan semangat ilmiah di kalangan peserta didik. 

• Mempersiapkan tenaga profesional yang terampil. 

Menurut H.M. Arifin, tujuan pendidikan Islam merupakan suatu 

idealitas atau cita-cita yang memuat nilai-nilai Islam yang diupayakan 



 

16 
 

pencapaiannya melalui serangkaian proses kependidikan berlandaskan 

ajaran Islam secara gradual. Lebih lanjut, Prof. H.M. Arifin, M.Ed. 

menjabarkan tujuan tersebut dengan menitikberatkan pada tiga dimensi 

relasi manusia dalam kapasitasnya sebagai Khalifah di muka bumi, yaitu: 

• Menanamkan sikap hubungan yang harmonis, selaras, dan seimbang 

dengan Tuhannya. 

• Membentuk sikap hubungan yang harmonis, selaras, dan seimbang 

dengan masyarakatnya. 

• Mengembangkan kemampuannya untuk menggali, mengelola dan 

memanfaatkan kekayaan alam ciptaan Allah bagi kepentingan 

kesejahteraan hidupnya, dan hidup sesamanya serta bagi kepentingan 

ibadahnya kepadanya, dengan dilandasi sikap hubungan yang 

harmonis. 

Berdasarkan uraian-uraian teoritis yang telah dipaparkan, peneliti 

menyimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam tidak hanya memiliki 

fungsi untuk menginternalisasikan nilai-nilai islami, tetapi juga berperan 

dalam mengembangkan kapasitas peserta didik untuk mengaplikasikan 

nilai-nilai tersebut secara dinamis dan fleksibel, namun tetap dalam 

koridor normatif yang ditetapkan oleh idealitas wahyu Ilahi. 

Implikasinya, Pendidikan Islam dituntut untuk berfungsi secara 

optimal dalam membina peserta didik agar mencapai tingkat kedewasaan 

dan kematangan yang utuh, yang tercermin dalam keimanan, ketakwaan, 

serta kemampuan mengaktualisasikan ilmu yang telah diperoleh. Dengan 

demikian, output yang diharapkan adalah lahirnya individu yang tidak 

hanya mampu merefleksikan ajaran Islam secara kognitif (thinker), tetapi 

juga mengimplementasikannya dalam praksis kehidupan (practitioner), 

serta bersikap dialogis dan responsif dalam menyikapi dinamika 

perkembangan zaman.. 

 

c. Sumber Rujukan Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Islam menempati posisi sebagai komponen integral 

dalam keseluruhan sistem ajaran Islam, yang cakupannya meliputi 



 

17 
 

berbagai dimensi kehidupan, mencakup akidah, ibadah, muamalah, dan 

akhlak. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak sekadar dimaknai 

sebagai proses transmisi pengetahuan (transfer of knowledge), melainkan 

juga sebagai suatu upaya pembentukan karakter (character building) dan 

pembinaan spiritual yang komprehensif. Berdasarkan kerangka 

pemahaman ini, sumber-sumber pendidikan Islam memainkan peran 

fundamental dan determinan dalam membentuk landasan filosofis serta 

mengarahkan pencapaian tujuan-tujuan pendidikan tersebut (Rohadi & 

Roza, 2024: 2003).  

Dalam disiplin Ilmu Ushul Fikih, terdapat sejumlah sumber 

otoritatif yang berfungsi sebagai landasan epistemologis untuk 

membangun suatu sistem regulasi yang mengatur kehidupan manusia 

dalam kapasitas gandanya, yaitu sebagai hamba Allah (‘abdullāh) dan 

sekaligus Khalifah di muka bumi. Sumber-sumber primer tersebut 

selanjutnya dikaji dan dielaborasi secara mendalam oleh para ahli 

melalui metode istinbāth al-ahkām (penggalian hukum) yang sistematis, 

guna merumuskan produk hukum (hukm syar’ī) sebagai respons legal-

formal terhadap berbagai persoalan kontemporer (Jaya, 2019: 204). 

Ahmad Jābir Jabrān, dalam karya monumentalnya berjudul Durūs 

Uṣūl al-Fiqh al-Makiyyah, menegaskan bahwa dalil-dalil hukum yang 

dapat dijadikan landasan epistemologis harus bersumber secara primer 

dari al-Qur'an dan Hadis. Argumen ini berakar dari konsensus (ijmā') 

para ulama Ahlussunnah wal Jamaah yang menegaskan bahwa penetapan 

hukum-hukum Islam tidak didasarkan pada pertimbangan akal semata, 

melainkan berlandaskan pada sumber-sumber syariat yang otentik. 

Pendirian ini sekaligus menegaskan perbedaannya secara diametral 

dengan paradigma Mu'tazilah yang dinilai memberikan porsi berlebihan 

pada peran akal. Lebih jauh, kedua sumber utama ini tidak hanya 

berfungsi sebagai fondasi normatif, tetapi juga berperan sebagai panduan 

operasional dalam membingkai proses Pendidikan (Jabrān, n.d.: 19). 

1. Al Qur’an 



 

18 
 

Secara etimologis, terma al-Qur'an bermakna sebagai bacaan yang 

sempurna (Anam et al., 2023: 211). Sementara dalam ranah terminologis, 

para ahli mengemukakan beragam interpretasi untuk mendefinisikan 

konsep tersebut. Beberapa definisi operasional al-Qur'an yang 

dirumuskan oleh para pakar di bidang ini di antaranya adalah sebagai 

berikut:  

• Sayyid Muhammad bin Sayyid Alawi al-Maliki al-Hasani 

Dalam karya monumentalnya berjudul al-Qawā’id al-Asāsiyyah 

fī ‘Ulūm al-Qur’an, penulis menerangkan bahwa al-Qur’an pada 

hakikatnya merupakan firman (kalām) Allah SWT yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad SAW. Teks suci ini berfungsi ganda, baik 

sebagai mukjizat abadi bagi Nabi maupun sebagai pedoman hidup. 

Keotentikannya terjamin secara absolut melalui proses transmisi 

mutawātir, yaitu periwayatan yang dilakukan oleh sejumlah besar 

orang pada setiap generasinya sehingga mustahil terjadi kesepakatan 

untuk memalsukannya. Dengan demikian, teks al-Qur’an terbebaskan 

dari segala bentuk intervensi, distorsi, atau campur tangan manusia 

(Al-Ḥasanī, n.d.: 9-10). 

• Manna al-Qaththan 

Manna al-Qaththan, dalam karya ilmiahnya yang berjudul 

Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm al-Quran, mendefinisikan al-Qur'an sebagai 

Kalāmullāh yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW. 

Karakteristik esensialnya mencakup: pertama, susunan lafaznya 

bersifat mukjizat; kedua, aktivitas membacanya bernilai ibadah; dan 

ketiga, teksnya ditransmisikan melalui metode periwayatan mutawātir 

yang terjamin keotentikannya. Lebih lanjut, al-Qur'an termanifestasi 

dalam bentuk mushaf yang tersusun secara kodifikasi baku, dimulai 

dari Surah al-Fātiḥah dan diakhiri dengan Surah an-Nās (Manna’ al-

Qaththan, 1995). 

• Subhi Sholih 

Subhi Sholih mendefinisikan al-Qur'an sebagai firman Ilahiah 

(Kalāmullāh) yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW. Lebih 



 

19 
 

lanjut, teks suci ini sampai kepada umat manusia melalui proses 

transmisi mutawātir, sebuah metode periwayatan yang menjamin 

keotentikan teks melalui jalur periwayatan yang begitu luas dan 

berlapis pada setiap generasi, sehingga mustahil terjadinya 

kesepakatan untuk memalsukan teks. Sebuah karakteristik definitif 

yang melengkapi definisi ini adalah pembacaannya yang bernilai 

ibadah, yang mengonfirmasi dimensi sakral dan praktis dari interaksi 

dengan teks tersebut (Idris & Ridho, 2024: 361). 

Berdasarkan analisis terhadap berbagai definisi yang telah 

diuraikan, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur'an secara esensial 

merupakan firman Ilahiah (Kalāmullāh) yang diwahyukan kepada Nabi 

Muhammad SAW. Teks suci ini memiliki karakteristik definitif yang 

komprehensif, yang meliputi: (1) fungsi sebagai mukjizat kenabian; (2) 

transmisi melalui metode periwayatan mutawātir yang menjamin 

keotentikan historisnya; (3) struktur kanonikal yang tersusun secara 

baku, diawali dengan Surah al-Fātihah dan diakhiri dengan Surah an-

Nās; serta (4) status interaksional dimana aktivitas pembacaannya 

bernilai ibadah. Konfigurasi karakteristik inilah yang membentuk 

integritas.  

Sebagai sumber primer dalam yurisprudensi Islam, Al-Qur'an 

menempati posisi sentral dan paling otoritatif dalam hierarki sumber 

hukum. Dalam kapasitasnya sebagai landasan fundamental dan referensi 

utama, seluruh dimensi kehidupan, termasuk ranah pendidikan, harus 

bersandar dan berpedoman pada nilai-nilai serta prinsip-prinsip yang 

terkandung di dalamnya. (Agus Rifki Ridwan et al., 2024: 133).  

Terdapat sejumlah nilai pedagogis terkait akhlak dan moralitas 

yang diajarkan dalam Al-Qur’an. Berbagai ayat di dalamnya 

menitikberatkan pada signifikansi pembentukan karakter mulia, yang 

mencakup integritas, ketabahan, kemurnian niat, serta sikap rendah hati. 

Salah satu contoh termanifestasi dalam Surah Al-Baqarah Ayat 177.: 



 

20 
 

بِرَّ  
ْ
كِنَّ ال

ٰ
مَغْرِبِ وَل

ْ
مَشْرِقِ وَال

ْ
 ال

َ
مْ قِبَل

ُ
وْا وُجُوْهَك

ُّ
نْ تُوَل

َ
ا بِرَّ

ْ
يْسَ ال

َ
۞ ل

  
َ
مَال

ْ
تىَ ال

ٰ
نَ ْۚ وَا بِي ّٖ

كِتٰبِ وَالنَّ
ْ
ةِ وَال

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
خِرِ وَال

ٰ
ا
ْ
يَوْمِ ال

ْ
ِ وَال مَنَ بِاللّٰه

ٰ
مَنْ ا

مَ 
ْ
يَتٰمٰى وَال

ْ
قُرْبٰى وَال

ْ
هّٖ ذَوِى ال ِ ى حُب 

ٰ
اۤىِٕلِيْنَ  عَل بِيْلِْۙ وَالسَّ سٰكِيْنَ وَابْنَ السَّ

اِذَا  بِعَهْدِهِمْ  مُوْفُوْنَ 
ْ
وَال وةَ ْۚ 

ٰ
الزَّك تىَ 

ٰ
وَا وةَ 

ٰ
ل الصَّ قَامَ 

َ
وَا قَابِْۚ  الر ِ وَفِى 

ذِينَْ  
َّ
ٰۤىِٕكَ ال ول

ُ
سٍِۗ ا

ْ
بَأ
ْ
اۤءِ وَحِيْنَ ال رَّ سَاۤءِ وَالضَّ

ْ
بَأ
ْ
بِرِيْنَ فِى ال عَاهَدُوْا ْۚ وَالصه

قُوْنَ  صَدَقُ  مُتَّ
ْ
ٰۤىِٕكَ هُمُ ال ول

ُ
 وْا ٍۗوَا

177.  Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan 

barat, melainkan kebajikan itu ialah (kebajikan) orang yang beriman 

kepada Allah, hari Akhir, malaikat-malaikat, kitab suci, dan nabi-nabi; 

memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang 

miskin, musafir, peminta-minta, dan (memerdekakan) hamba sahaya; 

melaksanakan salat; menunaikan zakat; menepati janji apabila berjanji; 

sabar dalam kemelaratan, penderitaan, dan pada masa peperangan. 

Mereka itulah orang-orang yang benar dan mereka itulah orang-orang 

yang bertakwa (QS. Al-Baqarah: 177). 

 

Berdasarkan penjelasan ayat tersebut, Al-Qur’an menegaskan 

bahwa esensi kebaikan tidak terbatas pada aspek ritual ibadah semata, 

melainkan juga tercakup dalam internalisasi sifat-sifat luhur serta 

implementasi perbuatan baik secara nyata. Perbuatan tersebut 

termanifestasi dalam bentuk kepedulian sosial, pemenuhan komitmen, 

dan ketabahan dalam menghadapi kesulitan. Pendidikan akhlak yang 

berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an berperan signifikan dalam 

membentuk individu yang berintegritas serta memiliki kapasitas untuk 

memberikan kontribusi yang konstruktif bagi tatanan masyarakat 

(Rohadi & Roza, 2024: 2006). 

Di samping menekankan pendidikan akhlak, Al-Qur’an juga 

menitikberatkan signifikansi pendidikan intelektual dan ilmiah. Kitab 

suci ini mendorong umat Muslim untuk mengembangkan kapasitas 

berpikir kritis, mengejar pengetahuan, serta memahami hukum-hukum 

alam semesta. Prinsip ini dapat ditelusuri sebagai kontekstualisasi dari 



 

21 
 

wahyu pertama yang diturunkan kepada Rasulullah, sebagaimana 

termaktub dalam Surah Al-‘Alaq Ayat 1-5: 

قَْۚ  
َ
خَل ذِيْ 

َّ
ال كَ  ِ

رَب  بِاسْمِ   
ْ
ْۚ    ١اِقْرَأ ق 

َ
عَل مِنْ  سَانَ 

ْ
اِن
ْ
ال قَ 

َ
    ٢خَل

ْ
اِقْرَأ

رَمُْۙ  
ْ
ك
َ
ا
ْ
مِْۙ  ٣وَرَبُّكَ ال

َ
قَل
ْ
مَ بِال

َّ
ذِيْ عَل

َّ
مٍْۗ    ٤ال

َ
مْ يَعْل

َ
سَانَ مَا ل

ْ
اِن
ْ
مَ ال

َّ
   ٥عَل

1.  Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan! 

2.  Dia menciptakan manusia dari segumpal darah. 

3.  Bacalah! Tuhanmulah Yang Maha Mulia, 

4.  yang mengajar (manusia) dengan pena. 

5.  Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya (QS. Al-

‘Alaq: 1-5).  
 

Ayat permulaan dari rangkaian wahyu tersebut menegaskan prinsip 

fundamental tentang imperatif membaca, proses pembelajaran, serta 

pencarian ilmu pengetahuan. Lebih lanjut, Al-Qur’an memuat banyak 

ayat yang mendorong refleksi terhadap alam semesta dan pemahaman 

atas fenomena-fenomena alamiah sebagai manifestasi dari keagungan 

penciptaan. Dengan demikian, Kitab Suci ini menganjurkan suatu 

pendekatan pendidikan yang holistik, yang merangkum dimensi spiritual 

dan intelektual sekaligus, serta mengintegrasikan kerangka iman dengan 

paradigma keilmuan. 

Selain dimensi spiritual dan intelektual, Al-Qur'an juga 

menempatkan pendidikan sosial dan kemanusiaan sebagai sebuah nilai 

fundamental. Kitab suci ini mengajarkan imperatif untuk memelihara 

relasi sosial yang harmonis, mengedepankan prinsip saling menghormati, 

serta membangun kolaborasi dalam rangka mewujudkan kemaslahatan 

bersama. Prinsip-prinsip pedagogis sosial ini mendapatkan landasan 

otoritatifnya, antara lain, dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13: 

 لِتَعَارَفُوْا ْۚ 
َ
قَبَاىِٕۤل مْ شُعُوْباً وَّ

ُ
نٰك

ْ
نْثٰى وَجَعَل

ُ
ا ر  وَّ

َ
نْ ذكَ مْ م ِ

ُ
قْنٰك

َ
يُّهَا النَّاسُ اِنَّا خَل

َ
يٰٓا

َ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ   مْ ٍۗاِنَّ اللّٰه
ُ
تْقٰىك

َ
ِ ا مْ عِنْدَ اللّٰه

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
  ١٣اِنَّ ا

13.   Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu 

dari seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan 

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. 

Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah 



 

22 
 

orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 

lagi Maha Teliti. 

Ayat tersebut menegaskan signifikansi kolaborasi sosial dan 

pemahaman lintas budaya sebagai fondasi bagi terwujudnya tatanan 

masyarakat yang harmonis. Lebih lanjut, pendidikan berbasis Al-Qur'an 

menitikberatkan pada imperatif penegakan keadilan sosial dan 

terwujudnya kesejahteraan universal. Prinsip ini diaktualisasikan melalui 

penguatan sikap kedermawanan serta kepedulian terhadap kelompok 

marginal dan masyarakat yang kurang beruntung. (Rohadi & Roza, 2024: 

2006) 

Al-Qur'an turut memaparkan sejumlah metodologi pedagogis yang 

dapat diimplementasikan dalam proses pembelajaran. Salah satu 

pendekatan yang menonjol adalah metode narasi (Qaṣaṣ), di mana Al-

Qur'an menyajikan kisah-kisah para Nabi dan umat terdahulu sebagai 

medium refleksi dan peringatan. Narasi-narasi tersebut tidak sekadar 

mengandung muatan nilai-nilai etis, melainkan juga mengajarkan 

strategi serta taktik hidup yang aplikatif dalam konteks kehidupan nyata.  

Sebagai bagian dari metodologi pedagogisnya, Al-Qur'an 

memperkenalkan pendekatan perumpamaan (Amṡāl) sebagai instrumen 

untuk mentransmisikan konsep-konsep abstrak dan kompleks ke dalam 

bentuk yang lebih mudah dipahami. Lebih lanjut, Kitab Suci ini juga 

mengaplikasikan metode dialog (ḥiwār). Melalui manhaj ini, Al-Qur'an 

mendemonstrasikan signifikansi diskursus dan pertukaran perspektif 

dalam proses pembelajaran, yang pada gilirannya memfasilitasi 

pengembangan pemikiran kritis serta kompetensi komunikatif pada 

peserta didik. (Rohadi & Roza, 2024: 2006-2007). 

Berdasarkan interpretasi terhadap Al-Qur'an sebagai referensi 

utama dalam Pendidikan Agama Islam, dapat dirumuskan suatu hipotesis 

bahwa kitab suci ini berfungsi sebagai sumber pendidikan Islam yang 

menyediakan kerangka komprehensif bagi pembentukan individu yang 

berakhlak mulia, memiliki kapasitas intelektual, dan sikap bertanggung 

jawab. Melalui integrasi nilai-nilai dan metodologi pedagogis yang 

termuat dalam Al-Qur'an, sistem pendidikan Islam berpotensi 



 

23 
 

menghasilkan generasi yang tidak hanya menguasai pengetahuan dan 

keterampilan, tetapi juga memiliki karakter moral dan etika yang unggul. 

Pendidikan berbasis Al-Qur'an mencakup spektrum holistik yang 

meliputi pengembangan karakter, kapasitas intelektual, hingga 

kompetensi sosial, yang secara kolektif berkontribusi terhadap 

terwujudnya tatanan masyarakat yang lebih baik dan harmonis. 

2. Hadis 

Hadis menempati posisi sebagai sumber hukum Islam sekunder 

setelah Al-Qur'an. Fungsi utamanya adalah sebagai penguat (ta'kīd) dan 

penjelas (bayān) terhadap berbagai persoalan, baik yang telah 

diisyaratkan dalam Al-Qur'an maupun persoalan-persoalan kontemporer 

yang dihadapi umat Muslim dalam praktik kehidupan sehari-hari, 

merujuk pada apa yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW. (Anam 

et al., 2023: 212). 

Secara etimologis, istilah "Hadis" bermakna sesuatu yang baru, 

cerita, ucapan, atau kabar. Sementara secara terminologis, Hadis 

didefinisikan sebagai segala perkataan (aqwāl), perbuatan (af'āl), 

persetujuan (taqrīr) yang disandarkan kepada Rasulullah SAW. (Agus 

Rifki Ridwan et al., 2024: 136). Sebagai salah satu sumber otoritatif 

utama dalam Islam, Hadis memainkan peran krusial dalam membentuk 

fondasi pendidikan Islam. Hadis berfungsi memberikan kontekstualisasi 

praktis terhadap ajaran-ajaran Al-Qur'an sekaligus memperluas dimensi 

pemahaman keagamaan. Dalam ranah pendidikan, Hadis memuat 

sejumlah nilai esensial yang fundamental bagi pengembangan karakter, 

etika, spiritualitas, serta kompetensi hidup. 

Hadis memegang peran signifikan dalam konteks pendidikan 

karakter dan etika. Banyak riwayat Hadis yang menitikberatkan pada 

imperatif akhlak mulia serta adab dalam berinteraksi sosial. Sebagaimana 

termaktub dalam sebuah riwayat yang dikutip oleh Imam Al-Baihaqi: 



 

24 
 

عن أبي هريرةَ رضي اللّٰ عنه قال: قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه 

م مكارم الأخلاق   وسلم قال: إنما بعثت لأتم 
“Dari Abu Hurairah, Beliau berkata: Rasulullahh saw bersabda: 

Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak” 

 

Riwayat tersebut mengindikasikan bahwa penyempurnaan akhlak 

merupakan salah satu tujuan fundamental dari risalah Islam. Dalam 

kerangka pendidikan, prinsip ini dioperasionalkan melalui internalisasi 

nilai-nilai positif seperti integritas, kesantunan, dan empati kepada 

peserta didik.. 

Hadis berfungsi sebagai panduan operasional dalam pendidikan 

spiritual dan ritual keagamaan. Banyak riwayat Hadis yang menguraikan 

tata cara pelaksanaan ibadah secara spesifik, seperti salat, puasa, zakat, 

dan haji. Sebagaimana dinyatakan dalam sebuah sabda Rasulullah SAW: 

 صلوا كما رأيتموني أصلي
“Salatlah kalian sebagaimana kalian semua melihat aku salat” 

Riwayat tersebut menegaskan bahwa praktik peribadatan harus 

selaras dengan keteladanan yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad 

SAW. Pendidikan Islam berkewajiban untuk memastikan bahwa peserta 

didik tidak hanya menguasai aspek teoretis ibadah, tetapi juga mampu 

mengaplikasikannya secara prosedural yang benar. Melalui studi Hadis, 

peserta didik diajarkan mengenai signifikansi pelaksanaan ibadah serta 

pemeliharaan hubungan spiritual dengan Allah SWT (Rohadi & Roza, 

2024: 2008). 

Di samping itu, Hadis juga memiliki peran signifikan dalam 

pengembangan kompetensi hidup (life skills), sebagaimana tercermin 

dalam sebuah riwayat yang disampaikan oleh Imam Al-Bukhari: 

 فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغنعمتان مغبون 
“Ada dua nikmat yang banyak manusia tertipu, yaitu kesehatan 

dan waktu luang (HR. al-Bukhari)” 



 

25 
 

Riwayat tersebut mengajarkan prinsip fundamental mengenai 

kompetensi manajemen waktu sebagai bagian dari life skills. Manajemen 

waktu menempati posisi krusial dalam menghadapi kompleksitas 

dinamika kehidupan modern. Signifikannya, Islam melalui teladan Nabi 

Muhammad SAW telah menegaskan urgensi pengelolaan waktu secara 

efektif jauh sebelum berkembangnya berbagai teori manajemen 

kontemporer. Ajaran ini menawarkan perspektif fundamental bahwa 

kesehatan merupakan aset primer, sementara waktu merupakan sumber 

daya yang terbatas (scarce resource) yang tidak boleh teralokasi secara 

sia-sia. Dengan mengoptimalkan pengelolaan kedua aset tersebut, 

seorang pelajar dapat mengembangkan diri menjadi pribadi yang 

produktif, kontributif, dan terhindar dari inefisiensi dalam kehidupannya. 

Berdasarkan analisis keseluruhan, Hadis sebagai sumber 

pendidikan Islam menyediakan kerangka panduan yang komprehensif 

mencakup multidimensi kehidupan. Integrasi nilai-nilai Hadis dalam 

struktur kurikulum pendidikan memungkinkan peserta didik tidak hanya 

memperoleh pemahaman keagamaan yang substantif, tetapi juga 

menginternalisasi nilai-nilai etika, dimensi spiritual, serta beragam 

kompetensi hidup yang esensial bagi pengembangan diri mereka di masa 

depan. 

2. Deskripsi Tentang Sirah Nabawiyah 

Sirah Nabawiyah pada esensinya merepresentasikan kristalisasi dari 

misi kenabian yang disampaikan oleh Rasulullah kepada umat manusia. 

Seluruh aspek misi tersebut terangkum secara komprehensif dalam narasi 

wacana, perilaku, keteladanan, orientasi, serta pola hidup yang 

diimplementasikan oleh Nabi Muhammad. (Hafidz, 2023: 143). Secara 

etimologis, leksem sīrah (السيرة) berakar pada kata kerja sāra - yasīru, yang 

mengandung makna antara lain biografi, narasi historis, jalan hidup, 

perilaku, dan tradisi. (Helmi & Mohammad, 2016: 3). Dalam konteks 

penggunaan secara leksikal, apabila istilah sirah disebutkan secara 

independen tanpa dikaitkan dengan figur tertentu, maka yang dimaksud 

secara definitif adalah riwayat hidup atau biografi Nabi Muhammad saw. 



 

26 
 

Berdasarkan tinjauan terminologis, terdapat beragam teori yang 

dikemukakan oleh para pakar. Berikut ini merupakan elaborasi definisi dari 

Sirah Nabawiyyah yang dirinci dari perspektif terminologis: 

a. Sa’ad al-Mursifi 

Dalam karya monumentalnya, al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ li as-Sīrah an-

Nabawiyyah, ia medefinisikan Sirah Nabawiyyah sebagai sebuah narasi 

komprehensif yang merekam perjalanan hidup Nabi Muhammad saw. 

Cakupan narasi ini dimulai dari manifestasi irḥāṣāt (fenomena pra-

kenabian yang mengindikasikan kelahiran seorang nabi), yang menjadi 

pertanda bagi kemunculan kenabiannya. Rentang kajiannya meliputi 

peristiwa-peristiwa sebelum dan saat kelahiran, fase pertumbuhan, 

pengangkatan sebagai nabi, pelaksanaan dakwah, hingga wafatnya 

(Hasbillah, 2012: 257). 

b. Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri 

Menurut Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, Sirah Nabawiyah 

merupakan suatu narasi komprehensif yang merekonstruksi seluruh 

perjalanan hidup Rasulullah SAW, mulai dari periode kelahiran hingga 

detik-detik wafatnya. Cakupan narasi ini meliputi analisis multidimensi 

terhadap berbagai aspek, baik yang bersifat personal, sosial-

keagamaan, maupun kepemimpinan, termasuk di dalamnya aspek 

dakwah, ketatanegaraan, kemiliteran, serta pola interaksi yang 

dibangun oleh Rasulullah dengan komunitas Muslim dan non-Muslim 

(Hafidz, 2023: 144). 

c. Zakaria Bashier 

Dalam karya monumentalnya yang berjudul Sunshine at 

Madinah, Zakaria Bashier menginterpretasikan Sirah Nabawiyah 

sebagai sebuah disiplin studi yang mengkaji perjalanan hidup serta 

perkembangan misi kenabian Muhammad saw. sebagaimana 

termanifestasi dalam realitas sejarah. 

Berdasarkan interpretasi para ahli mengenai Sirah Nabawiyah, 

peneliti menyimpulkan bahwa Sirah Nabawiyah merupakan suatu disiplin 

ilmu yang mengkaji secara komprehensif kehidupan Rasulullah saw. Ruang 



 

27 
 

lingkup kajiannya mencakup seluruh fase hidup Rasulullah, mulai dari 

periode pra-kenabian (kelahiran, remaja, dan dewasa), pengangkatan 

sebagai Rasul, hingga wafatnya. Selain itu, studi ini juga menganalisis 

berbagai aspek kehidupan beliau yang multidimensi, seperti aspek 

pendidikan, dakwah, dan sosial. 

Sejumlah cendekiawan Muslim telah mengemukakan periodisasi 

mengenai kodifikasi Sirah Nabi. Para ahli tersebut berpendapat bahwa fase 

penulisan biografi Nabi Muhammad secara komprehensif baru dimulai pada 

periode berikutnya, tepatnya setelah gerakan pembukuan hadis-hadis Nabi 

berlangsung. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa proses 

pendokumentasian hadis-hadis Nabi terjadi secara kronologis lebih awal 

jika dibandingkan dengan penulisan Sirah Nabawi. 

Bukti historis mengindikasikan bahwa aktivitas transkripsi Hadis 

telah dilakukan pada masa Rasulullah saw. Keyakinan ini diperkuat oleh 

adanya instruksi langsung dari Nabi Muhammad kepada sejumlah Sahabat 

untuk mendokumentasikan sabda-sabdanya. Kebijakan tersebut didasarkan 

pada keyakinan Nabi bahwa para Sahabat pada periode tersebut telah 

memiliki kapasitas intelektual untuk membedakan karakteristik linguistik 

al-Qur'an dan Hadis, sehingga potensi tercampurnya kedua teks tersebut 

dapat diantisipasi (Musyafiq, 2014: 175). 

Periode kodifikasi Sirah Nabawiyah serta catatan mengenai berbagai 

peperangan Nabi secara kronologis lebih akhir dibandingkan dengan proses 

pembukuan Hadis, meskipun tradisi lisan mengenai materi-materi tersebut 

telah berkembang di kalangan Sahabat. Memasuki era Tabi'in, minat 

terhadap studi Sirah Nabawi mengalami peningkatan signifikan yang 

ditandai dengan munculnya sejumlah tokoh yang secara aktif mengompilasi 

data sejarah kenabian dari berbagai manuskrip ke dalam bentuk tulisan yang 

tersistematisasi.  

Proses kodifikasi Sirah Nabawiyah serta rekaman peristiwa 

peperangan yang diikuti oleh Rasulullah saw. secara kronologis tertuang 

lebih akhir dibandingkan dengan pendokumentasian hadis-hadis Nabi, 

sekalipun tradisi periwayatan lisan mengenai materi tersebut telah eksis di 



 

28 
 

kalangan para Sahabat. Pada periode pasca-Sahabat atau generasi Tabi'in, 

perkembangan studi Sirah mendapatkan respons yang signifikan. Banyak 

intelektual dari generasi ini yang mulai melakukan kompilasi data terkait 

sejarah kenabian dari berbagai fragmen naskah tertulis. 

Pada periode Tabi'in, inisiatif sistematis untuk mengodifikasi data 

sejarah kehidupan Nabi Muhammad saw. telah dilakukan oleh sejumlah 

tokoh terkemuka, antara lain ‘Urwah bin az-Zubair, Abban bin Utsman, 

Wahb bin Munabbih, Syurahbil bin Sa’d, dan Ibnu Syihab az-Zuhri. 

Sayangnya, karya-karya monumental yang mereka hasilkan telah punah 

ditelan zaman, dan yang tersisa hanyalah beberapa fragmen yang berhasil 

dihimpun oleh sejarawan ternama seperti Imam at-Tabari dalam kitabnya. 

Di sisi lain, terdapat klaim akademis bahwa sebagian naskah atributif Wahb 

bin Munabbih diduga masih tersimpan di Perpustakaan Heidelberg, Jerman, 

meskipun klaim ini memerlukan verifikasi lebih lanjut (Hisyam, 1995: 9).  

Generasi selanjutnya melahirkan sejumlah sejarawan terkemuka yang 

secara khusus mendalami penulisan Sirah Nabawiyah, di antaranya 

Muhammad bin Ishaq, al-Waqidi, dan Muhammad bin Sa'ad. Di antara para 

penulis tersebut, karya Muhammad bin Ishaq diakui secara luas oleh 

kalangan ulama sebagai rekaman sejarah Nabi yang paling kredibel. 

Pencapaian intelektual ini kelak dilanjutkan oleh Abu Muhammad Abdul 

Malik (Ibnu Hisyam) yang melakukan penyuntingan dan penyempurnaan 

terhadap naskah Ibnu Ishaq sekitar setengah abad setelah kitab tersebut 

selesai disusun (An-Nās, n.d.: 17).  

Kitab Sirah Nabawiyah yang saat ini dikenal sebagai karya Ibnu 

Hisyam pada hakikatnya merupakan kompilasi yang bersumber dari Kitab 

al-Magāzī karya Ibnu Ishaq. Berdasarkan keterangan Ibnu Khaliqan, Ibnu 

Hisyam berperan sebagai penyusun yang melakukan proses penyuntingan, 

penyempurnaan, serta meringkas materi Sirah Nabawiyah dari karya Ibnu 

Ishaq tersebut. Hasil editan inilah yang kemudian memperoleh popularitas 

dan tersebar luas hingga kontemporer dengan sebutan Sirah Ibnu Hisyam 

(Rafi’, n.d.: 29). 



 

29 
 

Pasca periode Ibnu Hisyam, muncul beragam kitab Sirah Nabawiyah 

yang disajikan baik dalam format komprehensif maupun tematis. Beberapa 

contoh karya representatif dari periode ini meliputi Dalā'il an-Nubuwwah 

karya al-Ashfihani, al-Syamā'il karya at-Tirmizi, dan Zād al-Ma'ād 

karangan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. 

Para penulis Sirah Nabawiyah menerapkan metodologi ilmiah yang 

ketat dalam menyusun karyanya. Esensi dari pendekatan ini adalah 

tanggung jawab intelektual untuk melakukan seleksi dan verifikasi terhadap 

berbagai narasi sejarah guna memperoleh data yang terjamin 

keotentikannya. Proses penyaringan ini dioperasionalkan melalui penerapan 

teori `Ilmu Musṭalah al-Hadīṡ, yang mengkaji kriteria validitas rantai 

periwayatan (sanad) dan substansi teks (matn), serta teori Jarḥ wa al-Ta‘dīl, 

yang mengevaluasi kredibilitas dan integritas moral setiap periwayat (rāwī) 

melalui analisis biografis. 

Apabila suatu data historis telah memenuhi kriteria verifikasi 

berdasarkan kedua teori tersebut, yaitu Ilmu Muṣṭalaḥ al-Ḥadīṡ dan Jarḥ wa 

al-Ta‘dīl, para penulis Sirah Nabawiyah akan mengintegrasikannya secara 

langsung ke dalam komposisi karya mereka. Dalam konteks ini, mereka 

secara konsisten menahan diri untuk tidak menyisipkan opini subjektif 

ataupun interpretasi personal terhadap peristiwa sejarah yang 

didokumentasikan, sehingga objektivitas narasi historis dapat terpelihara. 

Memahami teks-teks Sirah yang telah terverifikasi validitasnya 

merupakan ranah kajian yang terpisah dari penulisan sejarah. Dengan kata 

lain, upaya menafsirkan teks sejarah untuk menggali makna, hikmah, atau 

hukum-hukum tertentu tidak dapat dikategorikan sebagai bagian dari 

disiplin sejarah itu sendiri. Hal ini disebabkan karena proses interpretasi 

terhadap sejarah memiliki metode dan kaidahnya tersendiri. Pemahaman 

terhadap suatu peristiwa sejarah bukanlah bagian dari sejarah secara murni, 

sebab aktivitas interpretasi sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor latar 

belakang dan tujuan-tujuan tertentu dari pembaca. Dalam proses ini, unsur 

subjektivitas si pembaca sering kali lebih dominan daripada upaya untuk 

mempertahankan objektivitas sejarah. 



 

30 
 

Dalam Sirah Nabawiyah, doktrin Islam termanifestasi secara dinamis, 

dilengkapi dengan model aplikatif dalam bidang dakwah dan pendidikan. 

Rasulullah saw. merepresentasikan figur sentral yang menawarkan 

keteladanan komprehensif, mencakup seluruh aspek kehidupan, mulai dari 

interaksi sosial hingga prinsip-prinsip kemanusiaan universal. Oleh karena 

itu, posisi beliau secara normatif seyogianya ditempatkan sebagai 

paradigma utama dalam konstruksi identitas Muslim (Mahfuz & Muslimin, 

2025: 241). 

Sirah Nabawiyah memiliki multifungsi signifikan, salah satunya 

adalah membentuk karakter Muslim menjadi pribadi yang otentik dan 

berkomitmen dalam memperjuangkan nilai-nilai Islam. Berikut ini 

merupakan elaborasi pandangan para ulama mengenai fungsi-fungsi Sirah 

Nabawiyah.: 

1. Quraish Shihab 

Menurut Quraish Shihab, eksposisi Sirah Nabawiyah yang akurat 

dan komprehensif, apabila disertai dengan pemahaman konseptual dan 

internalisasi nilai yang mendalam, memiliki kapasitas transformatif 

untuk merangsang respons emosional dan intelektual secara simultan. 

2. Ahmad Musyafiq 

Mengutip pendappat ulama salaf, bahwasanya mempelajari sirah 

nabawiyah akan memberikan pengaruh yang baik bagi pembentukan 

generasi yang saleh. Generasi ini nantinya akan sanggup mengibarkan 

bendera Islam serta rela mengorbankan jiwa dan hartanya demi 

menegakkan risalah Islam.(Musyafiq, 2015: 30-31) 

Ramadhan al-Buthi menegaskan bahwa esensi fundamental dari 

mempelajari Sirah Nabawiyah bukanlah sekadar untuk mengetahui 

peristiwa-peristiwa historis atau narasi-narasi menarik dalam kehidupan 

Rasulullah. Oleh karena itu, studi tentang Nabi Muhammad sebagai figur 

teladan paripurna tidak boleh direduksi menjadi sekadar kajian historis 

tentang seorang tokoh, ataupun disamakan dengan studi sejarah 

mengenai periode masa lalu secara konvensional. Lebih substantif lagi, 

tujuan utama dari pengkajian Sirah Nabawiyah adalah agar setiap 



 

31 
 

Muslim dapat mengonstruksikan kerangka pemahaman yang 

komprehensif mengenai hakikat Islam secara integral, serta 

merefleksikan bagaimana prinsip-prinsip Islam termanifestasi secara 

konkret dalam kehidupan nyata Nabi Muhammad. 

Kajian Sirah Nabawiyah berfungsi sebagai suatu pendekatan 

aplikatif yang bertujuan untuk mengelaborasi hakikat Islam secara 

komprehensif serta nilai-nilai keteladanan paripurna. Secara lebih 

spesifik, ruang lingkup kajian Sirah Nabawiyah dapat diklasifikasikan ke 

dalam beberapa domain fokus: 

1. Memahami Kepribadian Kenabian Muhammad saw. melalui analisis 

mendalam terhadap berbagai peristiwa dan kondisi yang beliau hadapi. 

Tujuannya adalah untuk menegaskan posisi beliau bukan sekadar figur 

terkemuka dalam masyarakatnya, melainkan sebagai seorang Rasul 

yang memperoleh wahyu dari Allah swt. 

2. Memperoleh Paradigma Kehidupan Ideal yang mencakup seluruh 

dimensi eksistensi manusia untuk dijadikan kerangka normatif dan 

pedoman hidup. Tidak diragukan lagi bahwa paradigma ideal tersebut 

terepresentasi secara jelas dan sempurna dalam pribadi Rasulullah saw. 

3. Mengembangkan Pemahaman Kontekstual atas al-Qur'an, di mana 

melalui kajian Sirah Nabawiyah, para peneliti dapat memperoleh 

perspektif yang memfasilitasi pemahaman terhadap Kitab Suci al-

Qur'an serta tujuan-tujuan substantif dari ayat-ayatnya. Hal ini 

disebabkan banyak ayat al-Qur'an yang memerlukan penafsiran dan 

elaborasi makna melalui analisis terhadap peristiwa-peristiwa historis 

yang dihadapi Rasulullah saw. 

4. Mengakumulasi Khazanah Peradaban dan Ilmu Pengetahuan yang 

autentik, meliputi aspek akidah, spiritualitas, hukum, dan moralitas. 

Sebab, kehidupan Rasulullah saw. pada hakikatnya merupakan 

manifestasi konkret dari wahyu Ilahi. 

5. Menyediakan Model Aplikatif bagi Para Pendidik dan Dai, di mana 

para pembina masyarakat dan juru dakwah dapat merujuk pada contoh 

operasional dalam metode pembinaan, strategi dakwah, diplomasi 



 

32 
 

eksternal, serta aspek-aspek pendekatan kemasyarakatan lainnya 

(Thohir, 2014: 29-30).  

 

2.2. Kajian Hasil Penelitian Relevan 

Tinjauan literatur terkait dilakukan untuk memastikan keaslian atau 

orisinalitas penelitian ini. Melalui kajian ini, teridentifikasi sejumlah karya 

ilmiah yang tema pembahasannya memiliki kemiripan dengan penelitian 

yang akan dilaksanakan. 

1. Nilai-nilai Pendidikan Dalam Kitab ar-Rahiqul Makhtum Karya Syaikh 

Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri. Skripsi ini disusun oleh Tsamrotul Fuadah 

Bastoni dari Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan 

Keguruan, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan. Penelitian 

dalam skripsi ini memaparkan nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam 

Sirah Nabawiyah berdasarkan Kitab ar-Rahiqul Makhtum karya Syaikh 

Safiyurrahman Al-Mubarakfuri. Adapun nilai-nilai pendidikan karakter 

pada masa Rasulullah yang diidentifikasi dari kitab tersebut meliputi nilai 

religius, kejujuran, keadilan, kepedulian sosial, dan toleransi. (Bastoni, 

2021). 

2. Nilai-nilai Pendidikan Akhlak dalam Buku Sirah Nabawiyah Karya Syaikh 

Shafiyurrahman Al Mubarakfuri di Era Digital. Skripsi ini disusun oleh 

Mirga Megawati dari Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas 

Tarbiyah, Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare. Penelitian dalam skripsi 

tersebut mengidentifikasi dua nilai pendidikan akhlak yang terkandung 

dalam buku yang dikaji, yaitu akhlak pribadi dan akhlak sosial secara Islami. 

Nilai-nilai akhlak pribadi yang ditemukan meliputi ketakwaan, kejujuran, 

etos kerja keras, pola pikir positif, serta integritas dalam menunaikan 

amanah. Sementara itu, aspek sosial yang teridentifikasi mencakup sikap 

saling menyayangi, berkeadilan, memiliki kepedulian sosial, menjaga 

persaudaraan, keberanian membela kebenaran, tolong-menolong, toleransi, 

dan musyawarah (Megawati, 2024).  

3. Kontekstualisasi Nilai Pendidikan Karakter dalam Sirah Nabawiyah: Studi 

Hermeneutika Pada Pemikiran dan Metode Paul Ricoeur karya Fifi Khoirul 



 

33 
 

Fitriyah dan Muhammad Sukron Djazilan. Artikel ini terpublikasi dalam 

Journal of Islamic Civilization Volume 2 Nomor 2. Kajian yang termuat di 

dalam jurnal tersebut bertujuan untuk melakukan kontekstualisasi terhadap 

keteladanan inspiratif Nabi Muhammad SAW yang terdapat dalam Sirah 

Nabawiyah. Dengan menggunakan lensa hermeneutika Paul Ricoeur, 

penelitian ini berhasil menafsirkan ulang dan mengidentifikasi 18 butir nilai 

pendidikan karakter yang relevan serta berlandaskan pada budaya bangsa. 

(Fitriyah & Djazilan, 2020). 

4. Rekonstruksi Pesan profetik Berdasarkan Koleksi Hadis dan Sirah 

Nabawiyah karya Ahmad Musyafiq. Artikel ini terpublikasi dalam Jurnal 

at-Taqaddum Volume 6 Nomor 2. Kajian yang disajikan berupaya 

membandingkan Hadis dan Sirah Nabawiyah untuk mengintegrasikan 

keduanya sebagai sumber yang utuh dalam memahami pesan profetik Islam. 

Konstruksi model pemahaman profetik yang komprehensif berbasis 

integrasi Hadis dan Sirah ini diharapkan dapat menjadi solusi strategis 

dalam menjawab tantangan transformasi global, khususnya problematika 

disintegrasi bangsa yang dipicu oleh paham keagamaan ekstrem (Musyafiq, 

2014). 

Sejumlah karya tulis ilmiah telah membahas implementasi Sirah 

Nabawiyah dalam pendidikan. Akan tetapi, tinjauan yang menyeluruh dan 

mendalam mengenai pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah yang bersumber 

secara spesifik dari kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-

Buthi masih belum ditemukan dalam khazanah penelitian yang ada. 

 

 

 

 

 

 



 

34 
 

2.3. Kerangka Konseptual (Kerangka Berfikir) 

Gambar 1.1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rumusan Masalah 

1. Bagaimana 

konsep 

pendidikan 

karakter dalam 

kitab Fiqh as—

Sīrah an-

Nabawiyyah 

karya Ramadhan 

al-Buthi? 

2. Bagaimana 

relevansi 

pendidikan 

karakter menurut 

al-Buthi dengan 

problematika 

pendidikan 

kontemporer? 

Teori Deskripsi 

tentang 

Pendidikan 

Agama Islam 

Deskripsi tentang 

Sirah Nabawiyah 

Metode: 

Penelitian 

Kualitatif, 

Library Research 

(Penelitian 

Kepustakaan),  

Metode 

Pengumpulan 

Data: 

Dokumentasi 

Proses: 

Menelaah, menganalisa, 

dan mengkaji secara 

mendalam konsep 

pendidikan karakter dalam 

kitab Fiqh as—Sīrah an-

Nabawiyyah karya 

Ramadhan al-Buthi. 

Memaparkan serta 

menjelasakan secara 

sistematis dan 

komprehensif tentang 

konsep pendidikan 

karakter dalam kitab Fiqh 

as—Sīrah an-Nabawiyyah 

karya Ramadhan al-Buthi. 

Hasil Penelitian: 

1. Mengetahui 

konsep pendidikan 

karakter dalam 

kitab Fiqh as—

Sīrah an-

Nabawiyyah karya 

Ramadhan al-

Buthi. 

2. Mengetahui 

relevansi 

pendidikan 

karakter dalam 

kitab Fiqh as—

Sīrah an-

Nabawiyyah karya 

Ramadhan al-

Buthi dengan 

problematika 

kontemporer. 



 

35 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

Metode penelitian merupakan suatu kerangka prosedural yang diterapkan 

untuk mengungkap kebenaran dalam suatu kajian ilmiah. Menurut Sugiyono dalam 

karyanya Metodologi Penelitian Pendidikan, metode penelitian diartikan sebagai 

suatu pendekatan ilmiah guna mengumpulkan data yang valid. Tujuan utamanya 

adalah untuk menemukan, mengembangkan, dan menguji validitas suatu 

pengetahuan, yang pada akhirnya dapat dimanfaatkan untuk memahami, 

menyelesaikan, serta mengantisipasi berbagai persoalan dalam bidang pendidikan. 

(Sugiono, 2010: 6). Untuk mendeskripsikan tesis yang berjudul “Konsep 

Pendidikan Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan 

al-Buthi”, berikut diuraikan metode-metode yang diterapkan dalam penelitian ini:  

3.1. Jenis Penelitian 

Pendekatan penelitian didefinisikan sebagai suatu kesatuan prosedur 

sistematis yang mengatur pelaksanaan suatu penelitian, mulai dari perumusan 

masalah hingga penarikan kesimpulan. Secara umum, pendekatan penelitian 

terbagi menjadi dua jenis, yaitu pendekatan kualitatif dan kuantitatif. Metode 

kualitatif merupakan serangkaian tata cara yang menghasilkan data deskriptif. 

Penelitian ini menitikberatkan pada pencapaian pemahaman mendalam 

mengenai suatu permasalahan. Selain itu, karakteristik utama penelitian 

kualitatif terletak pada penerapan teknik analisis yang bersifat mendalam. 

(Harahap, 2020: 123).  

Berlawanan dengan pendekatan kualitatif, penelitian kuantitatif 

merupakan metode penelitian yang secara dominan menggunakan representasi 

numerik (angka) dalam seluruh tahapannya. Penerapan angka ini mencakup 

proses pengumpulan data, interpretasi terhadap data tersebut, hingga penyajian 

temuan hasil penelitian. Selanjutnya, untuk keperluan penyajian kesimpulan, 

akan lebih efektif jika dilengkapi dengan instrumen visual seperti grafik, 

diagram, tabel, atau bentuk ilustrasi data lainnya. (Siyoto & Sodik, 2015: 19-

27). 



 

36 
 

Berdasarkan penjelasan tersebut, dapat dirumuskan suatu hipotesis 

bahwa pendekatan yang lebih sesuai untuk penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif. Hal ini disebabkan fokus penelitian yang akan mengkaji kitab Fiqh 

as-Sīrah an-Nabawiyyah, sebuah objek studi yang secara inherent tidak 

memerlukan penggunaan data numerik.. 

3.2. Tempat dan Waktu Penelitian 

Berdasarkan lokus atau tempat pelaksanaannya, jenis penelitian dapat 

dikategorikan ke dalam dua kelompok, yaitu penelitian kepustakaan (library 

research) dan penelitian lapangan (field research). Penelitian kepustakaan 

merupakan jenis penelitian yang dilaksanakan dengan metode pengumpulan 

berbagai data dan informasi melalui eksplorasi materi-materi yang tersedia di 

perpustakaan. Sumber-sumber tersebut meliputi kitab-kitab, buku, hasil 

penelitian terdahulu, jurnal ilmiah, artikel, dan berbagai referensi tertulis 

lainnya (Sari & Asmendri, 2020: 44). Sebaliknya, penelitian lapangan 

merupakan jenis penelitian yang dalam pelaksanaannya menerapkan metode 

observasi secara langsung terhadap objek kajian dengan tujuan untuk 

memperoleh data yang relevan dan kontekstual. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini tergolong dalam jenis 

penelitian kepustakaan (library research). Pengumpulan sumber data dalam 

penelitian ini dilakukan melalui proses penelaahan, observasi, dan analisis 

mendalam terhadap berbagai literatur yang relevan, seperti kitab, buku, jurnal, 

serta karya tulis ilmiah lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian. Adapun 

metode analisis yang diterapkan dalam penelitian ini meliputi aktivitas 

pembacaan mendalam (close reading), pemahaman konseptual, dan 

penyusunan mind mapping terhadap berbagai literatur yang dapat mendukung 

kelengkapan data penelitian. 

3.3. Subjek dan Objek Penelitian 

Subjek dalam penelitian kepustakaan ini adalah konsep refleksi 

pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah, dengan fokus analisis pada nilai-nilai 

pendidikan karakter yang dapat diteladani dari biografi Rasulullah SAW. 

Adapun objek penelitiannya merujuk pada berbagai literatur primer dan 



 

37 
 

sekunder yang membahas topik tersebut, dengan kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi sebagai sumber utama. 

3.4. Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data 

Data berperan sebagai komponen fundamental dalam pelaksanaan suatu 

penelitian. Tanpa kehadiran data, mustahil sebuah penelitian dapat terlaksana 

dengan baik. Proses pengumpulan data merupakan upaya sistematis yang 

dilakukan untuk mengakumulasi berbagai informasi yang relevan dengan 

permasalahan atau topik kajian yang sedang diteliti (Hamzah, 2020: 59).  

Penelitian ini menerapkan teknik pengumpulan data melalui instrumen 

dokumentasi. Metode dokumentasi merupakan prosedur penelitian yang 

dilakukan dengan menganalisis berbagai sumber tertulis, meliputi kitab-kitab, 

buku referensi, jurnal ilmiah, majalah, dan berbagai dokumen tertulis lainnya 

yang relevan dengan fokus penelitian. (Ulya, 2010: 29). Penerapan instrumen 

dokumentasi dalam penelitian bertujuan untuk mendukung dan menguatkan 

validitas temuan, mengingat dokumen-dokumen tersebut mampu menyajikan 

gambaran yang komprehensif dan spesifik mengenai objek kajian. Adapun 

teknik analisis yang diterapkan peneliti adalah melalui telaah mendalam (in-

depth analysis) terhadap berbagai sumber yang telah terhimpun, baik yang 

bersifat primer maupun sekunder.. 

3.5. Keabsahan Data 

Dalam penelitian kualitatif, aspek keabsahan data menempati posisi yang 

krusial. Oleh sebab itu, penting untuk memastikan bahwa seluruh data yang 

terkumpul memiliki tingkat kesahihan yang terjamin dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Guna menjaga validitas data dalam 

penelitian ini, diterapkan beberapa teknik, di antaranya: 

a. Tringulasi Sumber 

Triangulasi merupakan suatu metode verifikasi yang bertujuan untuk 

memvalidasi keabsahan data melalui pendekatan perspektif yang beragam. 

Teknik ini diimplementasikan dengan meminimalisasi ambiguitas dan 

interpretasi ganda yang berpotensi muncul selama proses pengumpulan dan 

analisis data berlangsung. (Nurfajriani et al., 2024, 828) 

b. Kredibilitas Sumber 



 

38 
 

Dalam penelitian kualitatif, data dianggap kredibel apabila terdapat 

kesesuaian antara temuan yang dilaporkan peneliti dengan realitas empiris 

yang terjadi pada subjek penelitian. (Mekarisce & Jambi, 2020, 147). Hal 

ini dilakukan untuk memastikan bahwa seluruh sumber yang dikutip 

bersumber dari referensi akademik yang terpercaya, khususnya karya-karya 

para ulama yang diakui kredibilitasnya. 

c. Transferbilitas 

Transferabilitas mengacu pada derajat kapasitas temuan penelitian 

kualitatif untuk dapat diaplikasikan atau ditransfer ke dalam konteks dan 

lingkungan penelitian yang berbeda. Peneliti dapat meningkatkan tingkat 

transferabilitas melalui deskripsi yang komprehensif mengenai konteks 

penelitian serta proposisi-proposisi teoretis yang menjadi landasan 

fundamental dalam studi tersebut. (Husnullail et al., 2024, 74-75). 

3.6. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data merupakan suatu prosedur metodologis untuk 

menginterpretasikan data yang telah terkumpul, yang selanjutnya diolah dan 

dikategorisasikan berdasarkan karakteristik tertentu. Proses ini bertujuan untuk 

memfasilitasi peneliti dalam menyeleksi dan mengorganisir data yang telah 

teranalisis, guna kemudian menyajikannya dalam suatu struktur yang 

sistematis dan koheren. (Qodim et al., 2018). 

Penelitian ini mengimplementasikan teknik analisis isi (content analysis) 

guna mengeksplorasi, memahami, mengontekstualisasikan, dan merefleksikan 

nilai-nilai pendidikan dari Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah karya 

Ramadhan al-Buthi. Dengan demikian, studi ini secara khusus berfokus pada 

analisis teks kitab tersebut melalui pendekatan analisis isi untuk mengungkap 

refleksi pendidikan yang berbasis Sirah Nabawi. 

 

 

 

 



 

39 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

4.1. Deskripsi Data 

1. Biografi Sa’id Ramadan al-Buthi 

Muhammad Said Ramadhan al-Buthi, putra dari ulama terpandang 

Syaikh Mulla, lahir pada 1929 M di Desa Jilika, kawasan Kepulauan 

Butan yang terletak di perbatasan Turki, Irak, dan Suriah. Ayah beliau 

berasal dari keturunan Kurdi dan juga keturunan Nabi Syu’aib. Pada 

tahun 1933, ketika usianya 4 tahun, ia bersama ayahnya pindah ke 

Damaskus, Suriah, untuk menjauhi kebijakan sekularisasi Mustafa 

Kemal Attaturk. Di usia remaja 13 tahun, ia harus menanggung duka 

yang dalam akibat wafatnya ibunda setelah lama menderita sakit (Basith, 

2019, 149). 

Al-Buthi kecil hidup dalam lingkungan yang sehat lagi terpelajar. 

Dari sumber-sumber yang penulis temukan, orang yang pertama kali 

membimbing beliau di dunia pendidikan adalah salah satu ulama’ di 

daerah Turki yang sekaligus ayah beliau sendiri, yakni Syaikh Mulla. 

Sejak kecil al-Buthi sudah menunjukkan malakah dan kecerdasannya 

dalam menekuni berbagai bidang ilmu, terlebih di usia yang masih sangat 

belia ia berhasil hafal al Qur’an 30 juz. Dan pada usia 12 tahun, al-Buthi 

telah menghafal Uqūd al-Jumān, Matn Zubad, dan Nihāyah at-Tadrīb 

(Fauziyah & Alfani, 2021, 331). 

Ramadhan al-Buthi mendapatkan fondasi ilmu agamanya, seperti 

dasar-dasar tauhid, sejarah Nabi Muhammad SAW, serta ilmu Nahwu dan 

Sarf, langsung dari ayahnya yang juga merupakan guru pertamanya. 

Berkat bimbingan disiplin sang ayah, ia berhasil menghafal kitab Nażam 

alFiyyah Ibn Mālik dalam waktu kurang dari setahun. Di sisi lain, ia juga 

menempuh pendidikan formal di Madrasah Ibtidaiyah swasta yang 

berlokasi di Zuqaq al-Qarmani, dekat Suq Surajah (Irsyad & Alwis, 2017, 

23). 



 

40 
 

Usai menamatkan pendidikan madrasah ibtidaiyyah, Ramadhan al-

Buthi didaftarkan oleh ayahnya ke Ma'had al-Taujih al-Islami di kawasan 

Midan, Damaskus di bawah asuhan seorang guru terkemuka Syekh 

Hasan Habannakah dan Syekh Mahmud al-Mardani. Sejak itu, al-Buthi 

lebih banyak menetap di asrama ma'had di bawah pengawasan langsung 

Syekh Mahmud al-Mardani. Meski demikian, ia tetap menyempatkan 

diri untuk pulang guna terus belajar dari ayahnya sendiri. 

Setelah lulus dari Ma'had, Syekh al-Buthi melanjutkan studi ke 

jenjang strata satu (S1) di Universitas al-Azhar dengan mengambil 

jurusan Syariah dan berhasil menyelesaikannya pada tahun 1956. Pada 

tahun yang sama, ia juga meraih gelar diploma dari Fakultas Sastra Arab 

di universitas yang sama (Hakim & Mujiati, 2019, 23). 

Setelah menyelesaikan program sarjana dan diploma, al-Buthi 

kembali ke Suriah. Atas restu ayahnya, ia diangkat sebagai pengajar 

Pendidikan Islam di sebuah instansi di bawah Departemen Agama dari 

tahun 1958 hingga 1960. Karier akademisnya terus berkembang ketika 

pada tahun 1960, ia diangkat sebagai asisten dosen di Fakultas Syariah, 

Universitas Damaskus. Universitas tersebut kemudian memberikannya 

beasiswa untuk melanjutkan studi. 

Pada tahun 1965, Sa'id Ramadan berhasil menyelesaikan program 

doktor di Universitas Al-Azhar dengan predikat Mumtaz Syaf 'Ula dalam 

bidang Epistemologi Hukum Islam. Disertasinya yang berjudul 

“Ḍawābiṭ al-Maṣlaḥaḥ fī asy-Syarī'at al-Islamiyyah” tidak hanya 

memperoleh persetujuan untuk diterbitkan oleh universitas, tetapi juga 

menjadi salah satu karya monumentalnya yang banyak dikaji hingga kini 

(Wahdini, 2023, 55). 

Pasca meraih gelar doktor, ia tenggelam dalam beragam aktivitas 

intelektual yang mendorong karir akademisnya melesat. Beliau diangkat 

menjadi dosen tetap untuk mata kuliah Hukum Perbandingan dan Studi 

Agama di Fakultas Syariah Universitas Damaskus. Pada 1975, ia 

menduduki jabatan guru besar dalam bidang Fiqih Perbandingan Mazhab 

(Fiqh Muqāran). Karier puncaknya berlanjut dengan diangkatnya ia 



 

41 
 

sebagai dekan fakultas tersebut pada 1977, serta pernah memegang 

amanah sebagai direktur kajian teologi dan perbandingan agama di 

universitas yang sama (Hasbulloh et al., 2023, 612). 

Latar belakang dan pendidikan yang kaya membentuk Ramadhan 

al-Buthi menjadi seorang penulis yang sangat produktif. Menurut 

Andreas Critsmann, karya-karyanya mencakup topik yang sangat luas 

dan aktual, hampir tanpa batas. Al-Buthi secara aktif menulis tentang isu-

isu yang paling relevan dan mengemuka pada masanya, seperti 

perbudakan, jilbab, peran perempuan, pendidikan, jihad, sekularisasi, 

revivalisme, radikalisme, dakwah, hingga marxisme. Tidak hanya itu, 

dalam bukunya ia juga membahas persoalan seperti aborsi, ekonomi 

makro dan mikro, media massa, filsafat, serta kesusastraan Arab. 

Produktivitasnya tercermin dari setidaknya 68 judul buku yang telah 

diterbitkan (Irsyad & Alwis, 2017, 24). 

Beliau mengungkapkan didalam karyanya yang berjudul al-

Lamażhabiyyah Akhtār Bid’ah Tuhaddid asy-Syari’ah al-Syarī’ah al-

Islāmiyyah terkait semangat beliau menulis: 

“Saya kerap merenung, alasan apa yang mendorong saya untuk 

konsisten menulis. Jika tujuannya adalah ketenaran, saya telah 

meraihnya melebihi angan-angan. Jika untuk kekayaan dan 

kesejahteraan, Allah telah menganugerahkan rezeki yang melebihi 

kebutuhan saya. Dan jika untuk mencari pujian, saya telah menerimanya 

lebih dari yang semestinya. Pada hakikatnya, semua hal duniawi itu 

hanyalah kesia-siaan dan kosong belaka, kecuali sebuah doa tulus yang 

dipanjatkan untuk saya oleh seorang Muslim yang tidak pernah saya 

jumpai .” 

Ramadhan al-Buthi meninggal dunia dalam sebuah tragedi bom 

bunuh diri pada malam Jumat, 9 Jumadil Awwal 1434 H yang bertepatan 

dengan 21 Maret 2013. Saat itu, beliau sedang membawakan pengajian 

tafsir di Masjid al-Iman. Peristiwa mengerikan ini menewaskan 52 orang, 

termasuk cucu beliau sendiri. Awalnya kematiannya menuai kontroversi, 

namun kemudian terungkap bahwa aksi teror ini didalangi oleh 

kelompok ekstremis Suriah pendukung oposisi. Motif pembunuhan ini 

adalah karena al-Buthi merupakan ulama yang paling vokal menentang 



 

42 
 

revolusi Suriah yang bertujuan menggulingkan Presiden Bashar al-

Assad. (Irsyad & Alwis, 2017, 24). 

2. Produktifitas Sa’id Ramadan al-Buthi 

Menurut perspektif Andreas Critsmann, korpus karya Al-Buthi 

menjangkau spektrum tema yang sangat komprehensif dan kontemporer. 

Al-Buthi secara produktif menuangkan pemikirannya mengenai isu-isu 

paling relevan pada zamannya, mulai dari persoalan perbudakan, konsep 

jilbab, hingga peran perempuan dalam masyarakat. Selain itu, ia juga 

membahas secara mendalam topik-topik seperti pendidikan, doktrin 

jihad, sekularisasi, revivalisme keagamaan, radikalisme, strategi dakwah, 

hingga ideologi Marxisme. 

Dalam karyanya yang berjudul Al-Lamadżhabiyyah Akhthar 

Bid'ah Tuhaddid asy-Syarī'ah al-Islāmiyyah, penulis memaparkan 

motivasi intelektual dan spirit yang melatarbelakangi produktifitas al-

Buthi dalam menulis: 

“Sebuah refleksi kontemplatif senantiasa mengemuka dalam benak 

saya, menelisik motivasi hakiki yang menjadi pendorong konsistensi 

saya dalam berkarya tulis. Seandainya yang saya tuju adalah ketenaran, 

niscaya ia telah tercapai melampaui segala bentuk ambisi duniawi. 

Andaikata yang saya idamkan adalah akumulasi materi dan 

kesejahteraan, sungguh Allah telah menganugerahkan limpahan rezeki 

yang jauh melebihi sekadar prasyarat hidup. Dan sekiranya yang saya 

kejar adalah sanjungan dan pujian, maka ia telah membanjiri saya dalam 

takaran yang tak selayaknya. Pada esensinya, seluruh atribut 

keduniawian tersebut tiada lain hanyalah fatamorgana yang hampa dan 

tak bermakna. Satu-satunya hal yang mengisi ruang itu dengan makna 

adalah sebuah doa tulus yang dipanjatkan dari relung hati seorang 

Muslim yang tak pernah saya kenal atau jumpai seumur hidup.” 

 

Lebih jauh lagi, dalam karya tulisnya, Al-Buthi juga mengkaji 

persoalan-persoalan seperti aborsi, teori ekonomi makro dan mikro, 

dinamika media massa, diskursus filsafat, serta khazanah kesusastraan 

Arab. Tingkat produktivitas intelektualnya tergambar nyata melalui tidak 

kurang dari 68 judul buku yang telah dihasilkan dan dipublikasikan. 

Berikut merupakan karya-karya Sa’id Ramadan al-Buthi: 

a. Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah 



 

43 
 

b. Al-Lamadżhabiyyah Akhthar Bid'ah Tuhaddid asy-Syarī'ah al-

Islāmiyyah 

c. Kubrā al-Yaqīniyāt al-Kauniyyah 

d. Ma’a al-Nās Musyawwarāt wa Fatāwā 

e. Al-Ta’arruf alā al-Dzāt Huwa al-Tharīq al-Mua’abbad ilā al 

Islām 

f. Madhkal Ilā Fahmi al-Judzūr 

g. Fi Sabilillah Wa al-Haq 

h. Al-Buyu’ al-Syai’ah 

i. Fi al-Hadits al-Syarif wa al-Balaghah wa al-Nabawiyyah 

j. Min Huna Wa Hunaka Humum min Qadhaya al-Sa’ah 

k. Min Sunanillah min Ibadihi 

l. Al-Islām Malādz Kulli Mujtama’at al-Insāniyyah 

m. Tajribah al-Tarbiyyah al-Islamiyyah fi Mizan al-Bahts 

n. Khutbah Jum’ah 

o. Hādzā Ma Qultuhu Amāma Ba’dhi al-Muluk wa al-Ruasa’ 

p. Tahdid al-Nasl Wiqayatan wa ‘Ijlan 

q. Al-Mazāhib al-Tauhidiyyah wa al-Falsafah al-Mu’āshirah 

r. Al-Islām wa al-Gharb 

s. Al-Islām wa al-Ashr 

t. Urubah min Taqniyyah Ila Ruhiyyah 

u. Al-Zalamiyyun wa al-Nurāniyyun 

v. Al-Hubb fi al-Qurāan wa Dauruhu fi Hayāti al-Insān 

w. Yughalithunaka idz Yaqulun 

x. Wa Hādzihi Musykilatuna 

y. Syakhshiyyat Istauqafatni 

z. Lā Ya’thihi al-Bāthil 

aa. ‘Aisyah Ummu al-Mukminin 

bb. Al-Bidayah al-Bakurah A’mali al-Fikriyyah 

cc. Al-Insan Musayyar am Mukhayyar 

dd. Isykaliyyah Tajdi Ushu al-Fiqh 

ee. Allah am al-Insān: Ayyuhuma aqdar ala Ra’iyah Huquq al Insan 



 

44 
 

ff. Hādzihi Musykilatuhum 

gg. Al-Insan wa ‘Adalatuha fi al-Ardhi 

hh. Min Rawā’I al-Qurān 

ii. Difā’an al-Islāam wa al-Tarikh 

jj. Al-Salafiyyah Marhalah Tarikhiyyah Mubarakah wa Laisa 

Madzhaban Islamiyyan 

kk. al-‘Aqidah al-Islamiyyah wa al-Fikr al-Mu’ashir 

ll. Ila Kulli Fatātin Tu’minu Billah 

mm. Al-Mar’ah baina Thughyān al-Nizam al-Gharb wa Latahif 

al Tasyri’ al-Islamy 

nn. Qadhāya Fiqhiyyah Mu’ashirah 

oo. Al-Jihād fi al-Islam Kaifa Nafhamuhu wa Numārisuhu 

pp. Min al-Fikr wa al-Qalb 

qq. Al-Hikam al-‘Athāiyyah Syarhu wa Tahlil 

rr. Manhaj al-Hadharah al-Insaniyyah fi al-Quran 

ss. Hiwa Haula Musykilat Hadhariyyah 

tt. Bathin al-Itsmi: Al-Khatrul al-Akbar fi Hayati al-Muslimin 

uu. Al-Islam wa Muskilah al-Syabab 

vv. Man Mas’ul ‘an Takhalluf al-Muslimin 

ww. Fi Sabilillahi wa al-Haq 

xx. Naqd al-Auham al-Maddiyyah al-Jadaliyyah 

yy. Muhadharat fi al-Fiqh al-Muqaran 

zz. Mamuzain: Qishah al-Hubb al-Nabat fi al-Ardhi wa Ayna’a fi al-

Sama’ 

aaa. Hadza Walidi: al-Qisshah al-Kamilah li Hayati al-Syekh 

Mulla Ramadhan al-Buthi min Wiladatihi ila Wafatihi 

bbb. Siyamand ibn al-Adghal min Rawa’I Qisshah al-Syu’ub 

ccc. Dhawabith al-Mashlahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah 

ddd. Al-‘Uqubat al-Islamiyyah wa Uqdah al-Tanaqquh baina wa 

bainaha Ma Yusamma bi Thabi’ati al-‘Ashr 

eee. Hurriyat al-Insan fi Dhzilli ‘Ubudiyyatih 

fff. Min Asrar al-Manhaji al-Rabbani 



 

45 
 

ggg. Manhaj Tarbawi Farid fi al-Quran 

hhh. Man Huwa Sayyid al-Qadr fi Hayat al-Insan? 

iii. Hakadza Fal Nad’u ila al-Islam 

jjj. Manhaj al-‘Audah ila al-Islam: Rasm li Minhaj wa Hall li 

Musykilat 

kkk. Al-Din wa al-Falsafah 

lll. Qadhaya Sakhinah 

mmm. Al-Mazhab al-Iqtishādi baina al-Syuyu’iyah wa al-Islām 

nnn. Al-Sabil al-Wahid fi Zahmat al-Ahdāts al-Jariyah 

ooo. Al-Taghyir: Mafhumuhu wa Tharāiquhu 

ppp. Mabāhits fi al-Kitāb wa al-Sunnah 

qqq. Adab al-Hiwār fi Kitābillah azza wa Jallā 

rrr. Al-Inayah bi al-Ibadah Asas La Budda Minhu li Tatsbit al 

Mujtama’ al-Islami 

sss. Fī al-Hadīts al-Syarīf wa al-Balāghah al-Nabawiyyah 

ttt. Masyūrāt Ijtima’iyyah 

3. Profil Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah 

Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah merupakan salah satu karya paling 

monumental al-Buthi. Fiqh as-Sīrah merupakan sebuah kajian 

metodologis dan ilmiah mengenai sejarah hidup Nabi Muhammad SAW. 

Dalam buku ini, al-Buthi menguraikan biografi Rasulullah secara 

komprehensif, mulai dari detik-detik kelahirannya, pengangkatannya 

sebagai Nabi, momen hijrah ke Madinah, berbagai kebijakan yang beliau 

tetapkan, tahapan-tahapan peperangan dan futūhāt, hingga wafatnya. 

Buku ini juga turut menyentuh sekelumit sejarah para Khulafā’ ar-

Rāsyidīn. 

Fiqh as-Sīrah ditulis sebagai bentuk respon terhadap kebutuhan 

kaum Muslimin untuk memahami sirah Nabi Muhammad secara 

fungsional, bukan sekedar kronologi sejarah. Dalam pandangan al-Buthi 

banyak buku sirah yang hanya menampilkan peristiwa tanpa menggali 

hikmah, hukum, dan pelajaran yang terkandung di balik setiap kejadian. 

Dalam pengantarnya beliau berkata 



 

46 
 

“Tujuan mempelajari sirah bukan sekedar mengetahui peristiwa, 

tetapi menggali kaidah dan pelajaran yang terkandung didalamnya.” 

 

Bagi al-Buthi, tantangan utama dalam konteks kekinian bukan 

terletak pada keaslian riwayat Sirah Nabawiyah, melainkan pada sejauh 

mana narasi tersebut dapat difungsikan secara relevan. Ia berpendapat 

bahwa akar masalahnya adalah ketidakmampuan umat Islam modern 

dalam memandang Sirah sebagai sebuah sumber nilai yang hidup dan 

dinamis untuk merespons berbagai persoalan masa kini. 

Al-Buthi menyampaikan kritik tajam terhadap para penulis 

kontemporer yang hanya menempatkan Nabi Muhammad sebagai figur 

historis, pemimpin politik, atau pembaharu sosial semata. Pendekatan 

seperti ini, menurutnya, mengabaikan esensi utama kerasulan Beliau, 

yaitu sebagai pembawa wahyu Ilahi dan penegak syariat. 

Dari pemikiran inilah, Fiqh Sirah kemudian dirancang sebagai 

sebuah proyek aplikatif. Misi utamanya adalah untuk memperlihatkan 

bagaimana setiap fragmen kehidupan Rasulullah memuat nilai ibrah, 

dasar-dasar hukum, dan hikmah yang masih sangat applicable bagi upaya 

rekonstruksi peradaban Islam. Dengan kata lain, karya al-Buthi ini 

berfungsi layaknya "manual peradaban" yang mengurai pemanfaatan 

Sirah sebagai kerangka acuan bagi pembangunan bidang politik, hukum, 

pendidikan, dan etika di masa kini. Dengan demikian, Fiqh as-Sīrah 

bukan hanya buku sejarah Nabi, tetapi panduan memahami manhaj Islam 

melalui perjalanan kenabian. 

Karya sirah Ramadan al-Buthi yang sering disebut sebagai Fiqh as-

Sīrah mempunyai nama lengkap Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah ma’a 

Mujāz li Tārikh al-Khilāfah ar-Rāsyidah. Dalam cetakan Dār al-Fikr 

kitab ini dicetak 1 jilid yang terdiri dari 400 halaman. Kitab ini memuat 

9 tema besar, yakni  

a. Muqddimāt (Pendahuluan) 

Dalam pengantarnya, al-Buthi memaparkan betapa 

pentingnya mempelajari sirah Nabi dalam memahami Islam. Ia 

juga membahas perkembangan studi sirah di era modern, kondisi 



 

47 
 

Jazirah Arab sebagai tempat kelahiran Islam, posisi Nabi 

Muhammad sebagai nabi terakhir, serta sisa-sisa ajaran Ibrahim 

yang masih ditemukan di masyarakat Jahiliyah. 

b. Min al-Mīlād ilā al-Bi’ṡah (Kelahiran hingga Kenabian) 

Bagian kedua dari kitab ini membahas periode pra-

kenabian. Al-Buthi menguraikan latar belakang Nabi, mencakup 

garis keturunan (nasab), peristiwa kelahirannya, dan bagaimana 

ia diasuh di masa bayi. Narasi berlanjut pada pengalaman muda 

Nabi, termasuk perjalanan bisnis ke Syam yang 

mengantarkannya pada pernikahan dengan Khadijah. Tidak 

ketinggalan, peran aktifnya dalam peristiwa pembangunan ulang 

Ka'bah dan fase pencarian spiritual melalui uzlah di Gua Hira' 

dijelaskan, yang berpuncak pada momen bersejarah, yaitu 

permulaan turunnya wahyu Ilahi.,  

c. Min al-Bi’ṡah ilā al-Hijrah (Dari Kenabian hingga Hijrah) 

Bagian ketiga menafsirkan rangkaian peristiwa penting 

dalam sejarah dakwah. Dimulai dengan analisis mengenai 

tahapan-tahapan dakwah Islam, kemudian periode dimana 

dakwah mulai dilakukan secara terang-terangan yang memicu 

reaksi keras dari suku Quraisy dalam bentuk intimidasi, berbagai 

siasat untuk menghentikan Islam, hingga boikot ekonomi yang 

menyiksa. Diceritakan pula respons umat Islam melalui hijrah 

pertama ke Habasyiah, datangnya delegasi pertama kepada Nabi, 

duka cita yang mendalam pada tahun wafatnya Khadijah dan Abu 

Thalib (tahun dukacita), hingga perjalanan dakwah yang penuh 

luka ke Thaif. Titik balik spiritual terjadi dengan peristiwa Isra' 

Mi'raj, yang diikuti oleh babak baru dakwah dengan 

memperkenalkan Islam kepada kabilah-kabilah di luar Mekah 

yang berujung pada keislaman kaum Anshar dari Madinah. Inilah 

yang membuka pintu untuk hijrah para Sahabat, dan kemudian 

diikuti oleh hijrah Nabi sendiri, yang ditandai dengan 



 

48 
 

kedatangannya di Quba dan menetap sementara di rumah Abu 

Ayyub al-Anshari. 

d. Asas al-Mujtama’ al-Jadīd (Pilar-pilar Masyarakat Baru) 

Dalam tema keempat, al-Buthi memaparkan tiga pilar 

fundamental yang menjadi penopang berdirinya tatanan sosial-

politik yang baru pasca Hijrah. Ketiga pilar tersebut adalah 

pendirian masjid sebagai pusat peradaban, upaya 

mempersaudarakan sesama muslim untuk menyatukan mereka, 

dan perumusan konstitusi yang dikenal sebagai Piagam Madinah 

untuk mengatur kehidupan bersama. 

e. Marḥalah al-Ḥarb ad-Difā’iyyah (Fase Perang Defensif) 

Tema kelima dalam kitab ini membahas fase di mana umat 

Islam mulai terlibat dalam peperangan defensif untuk 

mempertahankan diri. Al-Buthi mengawali dengan mukadimah 

tentang fase ini, lalu menjabarkan secara kronologis berbagai 

konflik yang terjadi, dimulai dari perseteruan dengan Bani 

Qainuqa, Perang Uhud yang penuh pelajaran, insiden berdarah di 

Raji' dan Bi'r Ma'unah, pengusiran suku Bani Nadhir, serta 

peperangan lainnya seperti Żāt ar-Riqā', Bani al-Muṣṭaliq, 

Khandaq, dan diakhiri dengan Perang Bani Quraiẓah. 

f. Al-Fatḥ: Muqaddimātuh wa Natāijuh (Penaklukan: Persiapan 

dan Pencapaiannya) 

Pembahasan dalam bab ini menjabarkan transisi menuju 

fase baru penyebaran Islam. Al-Buthi memaparkan momen-

momen kunci seperti Baiat Ridwan yang bersejarah, penaklukan 

benteng Khaibar, dan kedatangan Ja'far bin Abi Thalib beserta 

pengikutnya dari Ethiopia. Termasuk juga strategi dakwah 

melalui pengiriman surat kepada penguasa dunia dan berbagai 

ekspedisi militer. Dijelaskan pula peristiwa-peristiwa besar 

seperti Umrah Qadha, Perang Mut'ah, futuh Makkah, dan Perang 

Hunain berikut regulasi pembagian ghanimah. Pembahasan 

meliputi pula Perang Tabuk dengan analisis tentang mereka yang 



 

49 
 

absen, diikuti oleh peristiwa hijrah tahun 9 H seperti 

kepemimpinan haji oleh Abu Bakar, kasus Masjid Dhirar, dan 

delegasi Suku Tsaqif yang akhirnya memeluk Islam. Bab ini 

mencapai klimaksnya dengan menggambarkan fenomena 

delegasi-delegasi Arab yang berbondong-bondong memeluk 

Islam, misi pengajaran prinsip Islam ke berbagai wilayah, dan 

ditutup dengan laporan tentang Haji Perpisahan (Wadā'). 

g. Syakwā ar-Rasūl wa Lihāquh bi ar-Rafīq al-A’lā (Masa sakit dan 

wafat Rasulullah) 

Tema ketujuh dalam kitab ini menguraikan dua subtema 

yang menandai akhir periode kenabian. Pertama adalah 

keputusan strategis Rasulullah untuk mengutus pasukan 

pimpinan Usamah bin Zaid ke perbatasan Balqa'. Kedua adalah 

catatan mendalam tentang hari-hari terakhir Beliau, mulai dari 

kondisi sakit yang beliau alami hingga proses sakaratul maut 

yang menghantarkan pada wafatnya. 

h. Khātimah fī Ba’ḍ Ṣifātih wa Faḍl Ziyārati Masjidih wa Qabrih 

Dalam bagian ini, al-Buthi menafsirkan dan menguraikan 

dengan komprehensif mengenai sifat-sifat luhur yang dimiliki 

oleh Rasulullah, mencakup baik aspek fisik (syamail) maupun 

akhlaknya. Selain itu, pembahasan dilanjutkan dengan penjelasan 

mengenai nilai ibadah dan keagungan dari ziarah ke Makam Nabi 

Muhammad 

i. Khulāṣah ‘an Tārīkh al-Khilāfah ar-Rāsyidah 

Pada tema terakhir kitabnya, al-Buthi menyertakan analisis 

mengenai sejarah para penerus kepemimpinan setelah Rasulullah. 

Pembahasan secara kronologis ini menjangkau seluruh masa 

Khulafa ar-Rasyidin, dimulai dari era Khalifah Abu Bakar ash-

Shiddiq, berlanjut ke Umar bin Khattab, kemudian Utsman bin 

Affan, dan diakhiri dengan masa kepemimpinan Ali bin Abi 

Thalib. 



 

50 
 

Dalam mukaddimah kitabnya, al-Buthi memaparkan sumber-

sumber rujukan yang menjadi landasan penulisan Fiqh as-Sīrah. 

Sumber utama yang pertama adalah Kitabullah (Al-Qur'an), yang 

berfungsi sebagai referensi primer untuk memahami karakteristik 

universal Rasulullah. Al-Qur'an mengisahkan beberapa fragmen 

sejarah hidup Rasul, seperti detil-detail Perang Uhud dan latar 

belakang pernikahan beliau dengan Zainab binti Jahsyi. Selain 

mencatat peristiwa, Kitab Suci ini juga memberikan respons dan 

tafsiran terhadap berbagai kejadian. Meski demikian, penjelasan 

yang tercantum dalam Al-Qur'an bersifat global dan tidak rinci. 

Sumber kedua yang dijadikan rujukan adalah Sunnah 

Nabawiyah yang telah terjamin kesahihannya, yaitu dengan 

merujuk kepada kitab-kitab hadis yang disusun oleh para imam 

yang dikenal dengan integritas kejujuran dan keamanahannya. 

Meskipun penjelasan dari sumber ini lebih komprehensif dan 

mendetail, penyajiannya belum menggambarkan kehidupan 

Rasulullah secara kronologis dan sistematis. Kendati demikian, 

sebagian besar kontennya diriwayatkan melalui jalur sanad yang 

sahih dan bersambung, baik hingga kepada Rasulullah maupun 

kepada para Sahabat. Di antara kitab-kitab yang dimaksud adalah 

Shahih Al-Bukhari, Shahih Muslim, Al-Jami' karya Imam At-

Tirmidzi, Sunan An-Nasa'i, Sunan Abu Dawud, Sunan Ibnu Majah, 

Muwaththa’ Imam Malik, dan Musnad Imam Ahmad. 

Sumber ketiga yang dirujuk adalah berbagai kitab sirah. 

Kajian sejarah kehidupan Nabi ini bersumber dari riwayat-riwayat 

para sahabat yang ditransmisikan secara turun-temurun, 

termanifestasi dalam karya-karya klasik seperti karya ath-Thabari, 

Ibnu Ishaq, Thabaqat Ibn Sa'd, Sirah Ibnu Hisyam, Fathul Bari 

karya Ibnu Hajar, dan Tarikhu al-Khulafa' oleh As-Suyuti. Sebagai 

ilustrasi, kisah tentang Rasulullah yang tinggal di pedalaman Bani 

Sa'd mengacu secara spesifik pada referensi dalam Sirah Ibnu 

Hisyam (Ariani, 2024, 158). 



 

51 
 

Dalam memaparkan hasil kajiannya, al-Buthi menerapkan 

metode penyajian yang bersifat deskriptif-analitis. Pendekatan 

yang digunakannya adalah tematik-integratif dan manhaji 

(metodologis), yang tidak hanya berfokus pada deskripsi peristiwa, 

melainkan lebih menekankan pada pencarian makna di baliknya. 

Dalam menyusun Fiqh al-Sirah, Al-Buthi menerapkan 

struktur yang unik, yaitu tematik dalam bingkai kronologis. Ini 

berarti, walaupun susunan bukunya mengikuti urutan waktu 

kehidupan Nabi, setiap bagiannya berfokus pada sebuah tema 

khusus. Ia dengan cermat memilah dan menonjolkan kejadian-

kejadian yang sarat dengan implikasi hukum dan pelajaran moral. 

Sebagai ilustrasi, terdapat tema yang membahas periode 

kehidupan Rasulullah sejak beliau dilahirkan hingga diangkat 

menjadi Nabi. Peristiwa-peristiwa sejarah yang termasuk dalam 

cakupan tema ini di antaranya adalah detil kelahiran beliau, masa-

masa menyusui, perjalanan dagang ke wilayah Syam, serta 

berbagai aktivitas lain yang beliau lakukan. 

Selain itu, karya Al-Buthi ini menonjolkan fitur ekstraksi 

nilai, yaitu mengambil intisari ibrah (pelajaran) dan fiqh (hukum) 

dari setiap peristiwa. Setiap kali selesai menguraikan suatu 

peristiwa, ia menyertakan subbab khusus ang berisi penjelasan 

mendalam mengenai hikmah, pelajaran, serta implikasi hukum 

yang terkandung di dalamnya. 

Sebagai ilustrasi, terdapat pembahasan mengenai alasan di 

balik terpilihnya Jazirah Arab sebagai tempat lahir dan 

berkembangnya Islam. Pada bagian ini, al-Buthi terlebih dahulu 

memaparkan kondisi geografis Arab serta keadaan peradaban dan 

budaya negara-negara tetangganya, seperti Persia, Romawi, 

Yunani, Italia, dan India. Selanjutnya dijelaskan bahwa hikmah 

(ibrah) dari posisi geografis Jazirah Arab yang terletak di tengah 

pusat peradaban tersebut adalah untuk mempermudah penyebaran 

dakwah Islam ke berbagai bangsa dan negara di sekitarnya. Lebih 



 

52 
 

lanjut, andai Rasulullah muncul dari wilayah atau peradaban lain, 

atau jika beliau merupakan seorang intelek yang mendalam akan 

kitab-kitab dan peradaban bangsa sekitar, maka akan timbul 

kecurigaan bahwa Islam hanyalah produk dari rangkaian 

pengalaman budaya dan pemikiran filosofis yang melahirkan 

sebuah peradaban baru yang unik. 

Di samping itu, al-Buthi juga kerap melontarkan sanggahan 

terhadap berbagai tuduhan yang dilayangkan oleh para orientalis 

terhadap Islam. Sebagai contoh, dalam kitabnya ini, al-Buthi 

menegaskan bahwa tudingan yang menyatakan Rasulullah sebagai 

seorang pencari kepuasan seksual yang tenggelam dalam 

kenikmatan duniawi adalah tidak berdasar. Alasannya, seorang 

yang demikian tidak akan memilih untuk menikahi seorang janda 

yang lebih tua darinya dan setia hidup bersamanya dalam waktu 

yang lama tanpa menunjukkan ketertarikan kepada wanita lain. 

Ciri pembeda utama yang menonjol dalam karya sirah al-

Buthi dibandingkan karya sejenis lainnya adalah penerapan 

pendekatan integrasi multidisipliner. Dalam karyanya, beliau 

tidak hanya menceritakan sejarah, tetapi juga aktif 

mengaitkannya dengan perspektif fikih, akidah, dan tasawuf. 

Melalui integrasi ini, al-Buthi membuktikan bahwa Sirah 

Nabawiyah merupakan perwujudan nyata dan aplikatif dari 

seluruh syariat Islam. 

Penerapan berbagai metodologi tersebut bertujuan untuk 

membangun relevansi atau munasabah yang praktis. Sosok Nabi 

Muhammad yang dihadirkan dalam karya ini berperan sebagai 

sumber hukum dan etika yang hidup (living source). Melalui 

kitab Fiqh as-Sīrah, pembaca akan dibimbing untuk memahami 

alasan di balik setiap tindakan Nabi serta maknanya bagi konteks 

kekinian, baik dari sudut pandang hukum, etika, maupun spiritual 

(Riedho & Umam, 2025, 8). 



 

53 
 

Dalam karya Fiqh as-Sīrah-nya, al-Buthi tidak hanya 

sekadar mencatat peristiwa sejarah, melainkan memperkayanya 

dengan dimensi ilmu fikih dan akidah. Pendekatannya tidak 

berhenti pada narasi biografis, tetapi melakukan analisis 

mendalam melalui berbagai perspektif keilmuan. Hal ini 

merefleksikan upaya untuk memperkaya studi sejarah dengan 

pendekatan holistik, selaras dengan tren historiografi modern 

yang bersifat multidisipliner. Lebih lanjut, al-Buthi 

menghubungkan setiap peristiwa dalam sirah dengan nilai-nilai 

universal seperti keadilan, kepemimpinan, dan solidaritas umat. 

Dengan cara ini, ia berhasil menciptakan narasi sejarah yang tetap 

relevan bagi pembaca kontemporer, menjembatani masa lalu 

dengan tantangan serta kebutuhan zaman sekarang. 

 

4.2. Pembahasan 

1. Konsep Pendidikan dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah 

Metode refleksi merupakan metode yang diterapkan oleh Syaikh 

Said Ramadhan al-Buthi dalam karyanya, di mana beliau menelaah 

kembali sejarah hidup dan perjalanan Nabi Muhammad SAW untuk 

kemudian merumuskan esensi nilai-nilai karakter dari setiap detail sirah 

Rasulullah. 

Berikut adalah nilai-nilai pendidikan karakter dalam kitab Fiqh as-

Sīrah an-Nabawiyyah karya Syaikh Said Ramadhan al-Buthi: 

a. Integritas dan Kepercayaan (Trustworthiness) 

Integritas pada hakikatnya merupakan konsistensi dan 

keteguhan yang absolut dalam menjunjung tinggi prinsip-prinsip 

moral. Dalam ranah etika, integritas dimaknai sebagai keutuhan serta 

keselarasan antara tindakan dengan nilai-nilai kebenaran dan 

kejujuran. Ciri utama individu yang berintegritas adalah kesesuaian 

antara perilakunya dengan nilai, keyakinan, serta prinsip yang 

dianutnya, yang tercermin dari keselarasan antara perkataan dan 

perbuatan, sehingga dapat diandalkan. 



 

54 
 

Kepercayaan didefinisikan sebagai suatu harapan positif yang 

dipegang oleh seorang individu terhadap individu atau kelompok lain 

dalam suatu situasi yang mengandung unsur risiko, yang pada intinya 

merupakan tindakan menitipkan keyakinan. Sejalan dengan definisi 

tersebut, Robbins memperkuat dengan menyatakan bahwa 

kepercayaan merupakan suatu konstruk psikologis yang timbul ketika 

seseorang membuat diri mereka rentan dipengaruhi oleh pihak lain, 

didasarkan pada ekspektasi positif terhadap niat atau perilaku pihak 

tersebut (Rahayu, 2017, 43-45). 

Manifestasi dari karakter integritas dan kepercayaan dapat 

dilacak dalam partisipasi Nabi Muhammad saw. selama proses 

renovasi Kakbah. Rasulullah saw. memainkan peran signifikan 

dengan mengajukan solusi diplomatik untuk menyelesaikan 

perselisihan antarsuku mengenai hak prerogatif meletakkan Hajar 

Aswad. Seluruh pihak menerima dan mematuhi proposal Beliau 

sebagai resolusi konflik, didorong oleh reputasi Beliau sebagai al-

Amīn (yang terpercaya) serta figur yang dihormati oleh semua 

kalangan.  

Berdasarkan analisis terhadap peristiwa tersebut, al-Buthi 

menyimpulkan bahwa Rasulullah saw. menempati posisi yang sangat 

terhormat dalam persepsi seluruh lapisan dan strata sosial masyarakat 

Quraisy. Reputasi Beliau diwujudkan melalui gelar Al-Amīn (yang 

dapat dipercaya) yang disematkan kepada Beliau. Lebih jauh, 

masyarakat Quraisy juga menaruh rasa kecintaan yang mendalam. 

Tidak terdapat keraguan sedikit pun dalam benak mereka terhadap 

kebenaran setiap ucapan Rasulullah, keagungan akhlaknya, serta 

ketulusan niat Beliau setiap kali dimintai bantuan dan pertolongan. 

Analisis historis terhadap fenomena ini mengungkapkan 

intensitas sentimen permusuhan dan kebencian yang berkembang di 

kalangan kaum Quraisy terhadap pribadi Rasulullah saw. pasca-

pengangkatannya sebagai Nabi pembawa risalah. Realitas sosial 

tersebut menunjukkan suatu paradoks, di mana masyarakat yang 



 

55 
 

sebelumnya memberikan kepercayaan, afeksi, dan penghormatan 

tertinggi justru mengalami transformasi radikal menjadi pihak yang 

paling gigih menentangnya. Konfrontasi tersebut termanifestasi jelas 

ketika Rasulullah saw., setelah menerima wahyu dan mandat untuk 

menyebarkan ajaran Islam, justru dihadapkan pada respons 

penolakan, pengingkaran, hostility (permusuhan), serta berbagai 

bentuk represi dari masyarakatnya. (Al-Buthi, 2023, 74). 

b. Visioner dan Komunikasi yang Jelas 

Visioner merupakan sebuah konstruk multidimensi yang 

menjangkau bidang studi kepemimpinan, manajemen strategis, dan 

psikologi organisasi. Pada intinya, seorang visioner didefinisikan 

sebagai individu yang memiliki kapasitas untuk mengantisipasi, 

memvisualisasikan, serta mengartikulasikan suatu kondisi masa 

depan yang ideal dan secara signifikan lebih unggul daripada status 

quo. Karakteristik kepemimpinan visioner meliputi orientasi ke masa 

depan, keberanian dalam mengambil risiko, pola pikir inovatif dan 

kreatif, sikap optimis, kapasitas imajinatif, serta kompetensi 

komunikasi yang efektif. 

Komunikasi menempati posisi yang fundamental dalam suatu 

organisasi. Sebagaimana dinyatakan oleh Nobile, "tanpa komunikasi, 

tidak ada yang dapat diselesaikan dalam organisasi." Komunikasi 

internal dapat terwujud dalam bentuk verbal, tertulis, maupun melalui 

medium perantara alat. Fungsi utamanya adalah memfasilitasi 

individu untuk mengakses informasi. Lebih lanjut, komunikasi 

internal juga membuka ruang bagi anggota organisasi untuk bertukar 

ide melalui proses koordinasi, saling motivasi, serta kolaborasi dalam 

penyelesaian masalah. 

Komunikasi yang efektif dapat terwujud melalui penerapan 

model komunikasi dua arah. De Vries et al. menegaskan bahwa 

efektivitas komunikasi ditentukan oleh sifatnya yang timbal balik. 

Proses komunikasi dua arah ini berfungsi untuk meminimalisasi 

potensi kesalahpahaman dalam pelaksanaan tugas. Lebih jauh, 



 

56 
 

komunikasi juga berperan sebagai suatu mekanisme integratif yang 

vital untuk pencapaian tujuan organisasi. (Octaviarnis, 2021, 126). 

Dalam kajian Sirah Nabawiyah, Nabi Muhammad SAW 

menampakkan visi yang terperinci dan gamblang, yaitu 

menyampaikan risalah tauhid serta membentuk suatu masyarakat 

yang berperadaban (civilized society) yang berlandaskan prinsip-

prinsip Islam. Visi ini dikomunikasikan secara konsisten oleh Beliau 

melalui berbagai medium, termasuk khutbah, dialog konstruktif, dan 

keteladanan perilaku secara langsung. Piagam Madinah 

merepresentasikan manifestasi konkret dari visi tersebut, yang 

diinstitusionalisasikan ke dalam sebuah kerangka konstitusional untuk 

mengatur tatanan masyarakat yang majemuk. 

Al-Buthi memaparkan bahwa Piagam Madinah dirumuskan 

oleh Rasulullah SAW berdasarkan wahyu dan ditranskripsikan oleh 

para Sahabat, untuk selanjutnya dijadikan sebagai konsensus bersama 

antara komunitas Muslim dan komunitas Yahudi yang bertetangga. 

Fakta historis ini membuktikan bahwa masyarakat Islam sejak 

permulaannya telah dibangun di atas fondasi konstitusional yang 

komprehensif. Lebih lanjut, piagam ini menjadi bukti otentik bahwa 

negara Islam pada periode formatifnya telah memiliki komponen 

sistem legislatif dan administrasi kenegaraan yang representatif. (Al-

Buthi, 2023, 167). 

c. Empati dan Kepedulian 

Konsep empati berakar pada tradisi filsafat estetika Jerman abad 

ke-19 yang awalnya berfokus pada aspek simbolik, konten, dan 

emosional. Seiring waktu, pemahaman mengenai empati telah 

mengalami evolusi dalam ranah ilmiah dan konseptual. Dalam 

perkembangannya, empati didefinisikan sebagai suatu bentuk 

kepedulian emosional terhadap penderitaan orang lain, yang 

bersumber dari kepekaan terhadap kebutuhan dan perasaan pihak 

yang terdampak, sehingga memicu respons psikologis berupa 

keprihatinan, simpati, dan kasih sayang. 



 

57 
 

Lebih jauh, empati dikonseptualisasikan sebagai sebuah bentuk 

kecerdasan moral dan emosional yang fundamental dalam kompetensi 

sosial. Hal ini disebabkan oleh peran empati dalam memengaruhi 

kapasitas individu untuk mengekspresikan emosi serta memahami 

perasaan pihak lain, termasuk melalui interpretasi terhadap bahasa 

tubuh. Secara esensial, empati mewujud dalam sikap rendah hati yang 

mendorong pertolongan tanpa disertai kesombongan, melainkan 

didasari oleh ketulusan dan keikhlasan dalam membantu sesama. 

Empati berfungsi sebagai sebuah jembatan yang 

menghubungkan aspek emosional dan rasional dalam dinamika 

interaksi sosial. Secara teoretis, konstruk empati terdiri atas dua 

komponen utama: komponen afektif, yang merujuk pada kapasitas 

untuk ikut merasakan keadaan emosional orang lain, dan komponen 

kognitif, yaitu kemampuan untuk memahami perspektif atau sudut 

pandang mereka. Konvergensi dari kedua dimensi inilah yang 

membentuk landasan bagi munculnya perilaku prososial, seperti 

tindakan menolong, berbagi, dan menunjukkan kepedulian terhadap 

orang lain. (Nurjaman & Alif, 2025, 98-99). 

Kepedulian merupakan suatu bentuk aksi nyata yang 

diwujudkan oleh masyarakat sebagai respons terhadap suatu 

permasalahan. Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), 

kepedulian didefinisikan sebagai suatu bentuk partisipasi atau 

keikutsertaan. Kepedulian sosial, sebagai salah satu pilar pendidikan 

karakter, perlu diintegrasikan dalam proses pembelajaran serta 

diwujudkan sebagai aktualisasi kesadaran manusia sebagai makhluk 

sosial yang bersifat interdependen. Sejalan dengan itu, Samani dan 

Hariyanto mendefinisikan sikap peduli sebagai perilaku untuk 

memperlakukan orang lain dengan penuh hormat dan kesantunan, 

serta kesediaan untuk berbagi. Pada hakikatnya, manusia sebagai 

homo socius memerlukan pihak lain dalam memenuhi berbagai 

kebutuhannya, sehingga menciptakan hubungan saling 

ketergantungan antarsesama individu (Aini et al., 2023, 3820-3822). 



 

58 
 

Pada puncak kemenangan selama Peristiwa Fathu Makkah, 

Nabi Muhammad SAW justru mendemonstrasikan manifestasi kasih 

sayang universal (raḥmah) dengan memberikan amnesti umum 

kepada seluruh musuhnya. Meskipun Beliau beserta para pengikut 

setia telah mengalami penderitaan akibat pengusiran dan beragam 

penyiksaan selama dua dekade, dan terdapat ekspresi emosional dari 

beberapa Sahabat seperti Sa'd bin 'Ubādah yang menyebut momen 

tersebut sebagai "hari pembalasan," Nabi Muhammad SAW secara 

tegas mengoreksi narasi tersebut dan mentransformasikannya menjadi 

"hari kasih sayang dan pengampunan." 

Rasulullah SAW memberikan jaminan keamanan bagi setiap 

individu yang berlindung di kediaman Abu Sufyan, di dalam rumah 

masing-masing, atau di area Masjidil Haram. Berhadapan dengan 

seluruh penduduk Mekah yang telah menyerah, Beliau tidak 

menjatuhkan hukuman, namun justru membebaskan mereka melalui 

pernyataan terkenal: "Pergilah! Kalian semua bebas." Al-Buthi 

menganalisis momen bersejarah ini sebagai kulminasi dari 

manajemen konflik yang ideal, di mana kasih sayang berhasil 

mengambil alih peran kekerasan dalam meluluhkan hati musuh. 

Kebijakan pengampunan massal ini terbukti lebih efektif secara 

strategis dibandingkan penggunaan kekuatan militer, karena berhasil 

mengonversi para penentang paling keras menjadi penganut Islam 

yang loyal (Al-Buthi, 2023, 282-283). 

d. Musyawarah 

Secara etimologis, istilah musyawarah berakar dari kata bahasa 

Arab "Syūrā" yang bermakna mengawali, mengungkapkan, serta 

memperluas suatu hal, dan secara metaforis merujuk pada aktivitas 

mengambil madu dari sarang lebah. Analogi ini menyamakan 

pendapat yang paling unggul dengan madu, mengingat keduanya 

sama-sama memiliki manfaat yang signifikan. Sebagaimana madu 

yang berfungsi sebagai terapi bagi kesehatan, demikian pula pendapat 

yang tepat dan konstruktif sangat berguna bagi manusia. Oleh karena 



 

59 
 

itu, esensi musyawarah merupakan upaya untuk memperoleh "madu" 

tersebut di mana pun ia berada, yang dalam konteks ini berarti 

menerima setiap pendapat yang dianggap benar tanpa memandang 

status atau latar belakang pemberi pendapat. (Firdaus, 2019, 74).  

Berdasarkan tinjauan terminologis, musyawarah dapat 

didefinisikan sebagai suatu proses deliberatif atau diskursus kolektif 

yang dilakukan oleh sejumlah pihak guna menyelesaikan perbedaan 

perspektif melalui jalur perundingan, dengan tujuan akhir mencapai 

konsensus atau keputusan bersama yang bersifat inklusif dan 

partisipatoris. 

Musyawarah merupakan suatu prinsip yang diakui dalam Islam 

sebagai suatu mekanisme untuk mewujudkan keadilan dan 

keberlanjutan dalam proses pengambilan keputusan. Melalui 

musyawarah, setiap individu diberikan kesempatan untuk 

menyampaikan perspektifnya, mendengarkan pandangan pihak lain, 

dan pada akhirnya mencapai konsensus bersama. Prinsip ini juga 

mendorong partisipasi aktif dari seluruh anggota masyarakat. Dalam 

perspektif Islam, setiap individu memiliki hak dan kewajiban untuk 

memberikan kontribusi dalam proses pengambilan keputusan kolektif 

yang berdampak pada kehidupan bersama. (Kamil et al., 2023, 243). 

Allah SWT secara langsung memerintahkan Nabi untuk 

bermusyawarah. Hal tersebut termaktub dalam QS. Ali 'Imran: 159. 

وْا مِنْ   انْفَضُّ
َ
بِ ل

ْ
قَل
ْ
ا غَلِيْظَ ال نْتَ فَظًّ

ُ
وْ ك

َ
هُمْ ْۚ وَل

َ
ل لِنْتَ   ِ نَ اللّٰه فَبِمَا رَحْمَة  م ِ

  
ْ
ل
َّ
مْرِْۚ فَاِذَا عَزَمْتَ فَتَوَك

َ
ا
ْ
هُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِى ال

َ
حَوْلِكَۖ  فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ ل

مُ 
ْ
بُّ ال َ يُحِ ِ ٍۗ اِنَّ اللّٰه ى اللّٰه

َ
لِيْنَ  عَل ِ

 
   ١٥٩تَوَك

159.  Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) 

berlaku lemah lembut terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap 

keras dan berhati kasar, tentulah mereka akan menjauh dari 

sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah 

ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah 

membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya 

Allah mencintai orang-orang yang bertawakal. 



 

60 
 

Teks ayat tersebut memuat perintah bermusyawarah yang secara 

gramatical ditujukan secara tunggal kepada Nabi Muhammad SAW. 

Namun, para mufasir berpendapat bahwa meskipun bentuk 

perintahnya bersifat spesifik, substansi perintah musyawarah tersebut 

bersifat universal dan berlaku bagi seluruh umat. Logika penafsiran 

ini didasarkan pada status Nabi SAW sebagai pemimpin komunitas. 

Jika seorang Nabi yang memiliki kedudukan ma'shum masih 

mengedepankan musyawarah dalam pengambilan keputusan, maka 

hal ini lebih-lebih menjadi keharusan bagi umatnya yang tidak 

memiliki sifat kemaksuman tersebut. 

Karakter musyawarah tercermin secara historis dalam strategi 

persiapan Nabi Muhammad SAW menghadapi musuh pada Perang 

Khandaq. Konflik ini dipicu oleh sejumlah elite Yahudi Bani Nadhir 

yang melakukan diplomasi dengan kaum Quraisy di Makkah guna 

membentuk aliansi militer melawan Rasulullah SAW. Kedua pihak 

tersebut akhirnya mencapai konsensus untuk melakukan koalisi 

ofensif, sekaligus menyepakati waktu penyerangan yang 

terkoordinasi. 

Selanjutnya, elite Yahudi Bani Nadhir melakukan pendekatan 

kepada Bani Ghatafan dengan menyampaikan proposal aliansi yang 

sama sebagaimana sebelumnya kepada kaum Quraisy. Bani Ghatafan 

memberikan respons afirmatif terhadap ajakan tersebut. Konsolidasi 

dilanjutkan dengan memperluas jaringan koalisi melalui pendekatan 

kepada Bani Fuzarah dan Bani Murrah, yang kembali memberikan 

respons positif. Pada akhirnya, seluruh pihak yang terlibat berhasil 

mencapai konsensus mengenai strategi koordinatif, mencakup 

penetapan waktu dan lokasi untuk melancarkan ofensif militer 

terhadap Rasulullah SAW. 

Setelah mendapatkan informasi mengenai pergerakan pasukan 

koalisi dari Makkah, Rasulullah saw. segera mengkomunikasikan 

perkembangan tersebut kepada komunitas Muslim. Selanjutnya, 

Beliau menginisiasi sebuah diskusi untuk menampung masukan 



 

61 
 

strategis. Dalam forum tersebut, Salman Al-Farisi mengajukan 

proposal inovatif berupa penggalian parit pertahanan di perimeter 

kota. Usulan ini mendapat respons yang sangat positif dari seluruh 

peserta rapat dan memperoleh persetujuan bulat untuk segera 

diimplementasikan. 

Al-Buthi memberikan analisis bahwa pada periode tersebut, 

strategi pertahanan dengan penggunaan parit merupakan suatu inovasi 

taktis yang belum dikenal dalam tradisi militer bangsa Arab. Kaum 

Muslim kemudian bergerak bersama Rasulullah SAW meninggalkan 

Madinah dan mendirikan posisi pertahanan di lereng Gunung Sila', 

dengan memanfaatkan topografi gunung sebagai perlindungan di 

belakang. Mereka segera mengimplementasikan penggalian parit 

sebagai bentuk pertahanan linier untuk membatasi akses pasukan 

musuh. Secara kuantitatif, pasukan Muslim berjumlah 3.000 personel, 

sementara pasukan koalisi Quraisy dan sekutunya yang terdiri dari 

berbagai suku mencapai 10.000 personel. (Al-Buthi, 2023, 229-234).    

e. Pemberdayaan dan Delegasi 

Menurut Kasman, pemberdayaan merupakan suatu upaya 

strategis untuk meningkatkan kapasitas sumber daya manusia agar 

memiliki akuntabilitas yang lebih besar terhadap tugas-tugas mereka. 

Pemberian wewenang tidak hanya terbatas pada alokasi sumber daya 

non-manusia, tetapi juga mencakup pendelegasian tanggung jawab 

dan otoritas antarsesama karyawan. Hal ini dapat diwujudkan melalui 

pendelegasian tugas atau wewenang yang terbukti mampu 

meningkatkan kinerja. Konsep ini menekankan bahwa pemberdayaan 

tidak hanya bersifat vertikal (dari atasan kepada bawahan), melainkan 

juga dapat terjadi secara lateral atau horizontal dalam suatu tim kerja. 

Sementara itu, delegasi wewenang lebih bersifat hierarkis dan 

umumnya diimplementasikan oleh figur kepemimpinan, mengingat 

pembagian kekuasaan pada dasarnya terjadi di tingkat manajerial. 

Pendelegasian wewenang merupakan proses transfer otoritas dari 

atasan kepada bawahan untuk melaksanakan tugas tertentu, dengan 



 

62 
 

tetap mempertahankan hak prerogatif pengambilan keputusan akhir 

pada pemberi delegasi. Sejalan dengan pemahaman ini, Pakaya 

berpendapat bahwa pendelegasian wewenang merupakan kebijakan 

strategis seorang pemimpin untuk mengalihkan sebagian 

wewenangnya kepada subordinate yang kompeten, guna memastikan 

tercapainya tujuan organisasi (Marcus et al., 2023, 1057). 

Nabi Muhammad SAW diakui sebagai seorang pemimpin yang 

unggul serta menjadi figur teladan dalam penerapan delegasi 

wewenang (tafwīḍ al-sulṭān) dan tata kelola pemerintahan yang 

efektif. Kapabilitas Beliau dalam menyeleksi, membina, serta 

mendelegasikan wewenang kepada para sahabat menjadi faktor kunci 

yang mendukung keberhasilan penyebaran Islam sekaligus 

pembentukan negara Madinah. 

Nabi Muhammad SAW tidak menerapkan sistem pemerintahan 

terpusat di Madinah, melainkan menerapkan desentralisasi kekuasaan 

guna menjamin efektivitas administrasi wilayah. Salah satu metode 

yang diimplementasikan Rasulullah SAW adalah melalui 

pengangkatan gubernur. Beliau mendelegasikan wewenang kepada 

para gubernur untuk memimpin wilayah-wilayah yang letaknya jauh 

dari pusat pemerintahan. Salah satu contoh historis yang signifikan 

adalah penunjukan Mu'adz bin Jabal sebagai gubernur sekaligus 

pengajar di Yaman. 

Rasulullah SAW juga memberdayakan para Sahabat dalam 

bidang administrasi dan dokumentasi. Seiring dengan ekspansi 

wilayah kekuasaan, kebutuhan akan sistem administrasi dan 

pendokumentasian semakin meningkat. Nabi SAW mendelegasikan 

tugas-tugas krusial ini kepada sejumlah Sahabat yang memiliki 

kompetensi literasi, di mana Zaid bin Tsabit dan Ubay bin Ka'ab 

ditugaskan secara khusus untuk mendokumentasikan wahyu Al-

Qur'an, sementara Sahabat lainnya diberi tanggung jawab untuk 

mencatat perjanjian, korespondensi diplomatik dengan penguasa 

asing, serta urusan administrasi lainnya. 



 

63 
 

Dalam bidang militer, Nabi SAW tidak senantiasa memimpin 

setiap ekspedisi secara langsung. Beliau mendelegasikan 

kepemimpinan pasukan kepada para panglima perang (amīr) untuk 

berbagai misi tertentu. Salah satu contoh konkret dari praktik 

pendelegasian wewenang militer oleh Rasulullah adalah penunjukan 

Usamah bin Zaid sebagai komandan dalam sebuah operasi strategis. 

Rasulullah SAW memerintahkan kaum Muslimin untuk 

melancarkan operasi militer melawan Kekaisaran Romawi. Sebagai 

komandan pasukan, Beliau menunjuk Usamah bin Zaid, seorang 

sahabat yang masih berusia muda. Rasulullah SAW memerintahkan 

pasukan tersebut untuk bergerak menuju wilayah Romawi melalui 

lokasi syahidnya ayah Usamah, Zaid bin Haritsah. Selain itu, Beliau 

juga menginstruksikan agar pasukan kavaleri menerobos hingga 

kawasan Balqa' dan Darum di wilayah Palestina. Peristiwa ini terjadi 

pada masa ketika Rasulullah SAW mulai mengalami kondisi 

kesehatan yang menurun, yang kemudian menyebabkan wafatnya 

Beliau. 

Golongan munafik menolak keputusan tersebut dengan alasan 

bahwa Rasulullah menunjuk seorang pemuda berusia 18 tahun 

sebagai komandan bagi pasukan besar yang terdiri dari kaum 

Muhajirin dan Anshar. Peristiwa ini merepresentasikan sebuah model 

pendelegasian wewenang yang didasarkan pada potensi dan 

kompetensi individu, bukan sekadar pertimbangan senioritas, 

meskipun pada awalnya menimbulkan kontroversi di kalangan para 

sahabat senior (Al-Buthi, 2023, 352). 

f. Keteladanan 

Menurut al-Ashfihani, keteladanan didefinisikan sebagai suatu 

kondisi ketika seorang individu mengemulasi perilaku individu lain, 

baik dalam aspek positif, negatif, kejahatan, maupun kemurtadan. 

Metode keteladanan dalam pendidikan diwujudkan melalui 

pemberian contoh verbal dan behavioral yang baik oleh pendidik 

untuk diimitasi oleh peserta didik, sehingga mereka menginternalisasi 



 

64 
 

nilai-nilai tersebut dalam perkataan dan perbuatan mereka 

(Munawaroh, 2019, 142). 

Teori Keteladanan, yang dikembangkan secara foundational 

oleh Albert Bandura dalam kerangka Teori Pembelajaran Sosial 

(Social Learning Theory), menegaskan bahwa mayoritas proses 

pembelajaran manusia berlangsung dalam konteks sosial melalui 

observasi terhadap perilaku individu lain yang berperan sebagai 

model. Berdasarkan teori ini, seseorang tidak memerlukan 

pengalaman langsung dengan suatu konsekuensi untuk dapat belajar; 

observasi terhadap konsekuensi yang dialami oleh pihak lain sudah 

cukup untuk memfasilitasi proses pembelajaran tersebut. 

Teori Belajar Sosial dicetuskan oleh Albert Bandura sebagai 

bagian dari mazhab behaviorisme dengan prinsip inti berupa 

pemodelan (modelling). Pemodelan didefinisikan sebagai proses 

pembelajaran melalui metode percontohan, di mana suatu perilaku 

diimitasi dalam kehidupan sehari-hari sebagai implikasi dari aktivitas 

belajar. Dalam praktiknya, pemodelan umumnya dilakukan oleh figur 

dewasa kepada anak-anak, sehingga melahirkan konsep role model, 

yakni individu yang dijadikan panutan. 

Bandura menegaskan bahwa pembelajaran observasional 

melibatkan proses kognitif yang kompleks, bukan sekadar respons 

mekanis terhadap stimulus sebagaimana dalam behaviorisme klasik. 

Inti dari teori ini terletak pada kemampuan individu untuk 

mempelajari perilaku baru hanya melalui pengamatan terhadap 

model. Beliau membedakan antara akuisisi, proses memperoleh 

representasi kognitif dari perilaku baru, dan kinerja, yang merujuk 

pada eksekusi perilaku tersebut. Kinerja perilaku sangat dipengaruhi 

oleh faktor penguatan (reinforcement) dan hukuman (punishment) 

yang diamati (Handayani et al., 2024, 7954-7955). 

Rasulullah saw merupakan role model dalam segala sendi 

kehidupan. Hal tersebut termaktub dalam QS. Al-Ahzab ayat 21. 



 

65 
 

يَوْمَ 
ْ
وَال  َ اللّٰه يَرْجُوا  انَ 

َ
مَنْ ك ِ

 
ل حَسَنَةٌ  سْوَةٌ 

ُ
ا  ِ اللّٰه رَسُوْلِ  فِيْ  مْ 

ُ
ك
َ
ل انَ 

َ
قَدْ ك

َ
ل

ثِيْرًاٍۗ  
َ
َ ك رَ اللّٰه

َ
خِرَ وَذكَ

ٰ
ا
ْ
  ٢١ال

21.  Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri 

teladan yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap 

(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak 

mengingat Allah. 

Rasulullah SAW mempraktikkan keteladanan melalui 

partisipasi langsung dan etos kerja keras. Beliau tidak hanya 

memberikan instruksi, tetapi juga menjadi model perilaku kerja bagi 

seluruh pasukan. Selama proses penggalian parit dalam Perang 

Khandaq, Rasulullah SAW tidak berada di tenda komando, melainkan 

terlibat secara fisik dalam pekerjaan tersebut bersama para sahabat. 

Beliau secara aktif mengangkut tanah, membawa batu, dan bekerja 

dengan gigih dalam kondisi lingkungan yang dingin serta situasi 

kekurangan pangan.. 

Dalam suatu riwayat historis dicatat bahwa selama proses 

penggalian parit pada Perang Khandaq, para Sahabat menghadapi 

kendala teknis berupa sebuah gundukan tanah dengan komposisi yang 

sangat padat. Mereka kemudian melaporkan hambatan tersebut 

kepada Rasulullah SAW. Menanggapi laporan ini, Beliau bangkit dari 

posisinya, dalam kondisi fisik yang lemah hingga perutnya diikat 

dengan batu untuk menahan lapar, lalu mengambil cangkul dan 

menghantamkannya pada formasi tanah yang keras tersebut. Secara 

ajaib, tanah yang awalnya sangat keras tersebut berubah menjadi 

lunak seperti pasir. (Al-Buthi, 2023, 230). 

Keterlibatan langsung Rasulullah SAW berimplikasi pada 

peningkatan moral dan efikasi diri (self-efficacy) para prajurit. Ketika 

seorang pemimpin tertinggi turut berjuang bersama mereka, keluhan 

serta kelelahan fisik berubah menjadi semangat dan rasa kehormatan. 

Lebih jauh, tindakan beliau mendekonstruksi hierarki sosial dengan 

menghilangkan kesenjangan antara pemimpin dan rakyat, 

menunjukkan bahwa semua pihak setara dalam menghadapi tugas dan 

kesulitan. 



 

66 
 

2. Relevansi Pendidikan Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah dengan Problematika Pendidikan Kontemporer 

Pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah bukan sekadar kajian 

historis tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW, melainkan sebuah 

pendekatan pedagogis yang menjadikan perjalanan hidup beliau sebagai 

sumber nilai, keteladanan, dan solusi praktis. Dalam konteks dunia 

modern yang dipenuhi dengan tantangan kompleks, Sirah Nabawiyah 

justru menampilkan relevansinya yang sangat signifikan. Bab ini akan 

menguraikan relevansi tersebut dalam beberapa aspek kunci. 

a. Relevansi Integritas dan Kepercayaan dengan Problematika 

Dunia Pendidikan Kontemporer   

Integritas dan kepercayaan (trust), yakni nilai fundamental yang 

dicontohkan Nabi Muhammad SAW melalui gelar Al-Amin, bukan 

sekadar konsep moral abstrak. Dalam konteks pendidikan 

kontemporer, kedua nilai ini merupakan pondasi kritis yang justru 

semakin relevan untuk menjawab berbagai tantangan kompleks yang 

dihadapi dunia pendidikan dewasa ini. 

Berikut merupakan relevansi integritas dan kepercayaan dengan 

problematika dunia Pendidikan kontemporer. 

1. Krisis Kepercayaan Akademik: Menjunjung Tinggi Integritas 

Di Tengah Maraknya Ketidakjujuran  

Dunia pendidikan, yang sejatinya menjadi pilar penjaga 

nilai-nilai kebenaran dan kejujuran, kini menghadapi tantangan 

besar yang menggerus fondasinya. Krisis kepercayaan akademik 

tengah melanda, dimanifestasikan melalui merebaknya praktik-

praktik tidak terpuji seperti plagiarisme, penyuapan, joki tugas, 

hingga transaksi jual-beli ijazah. Fenomena ini bukan hanya 

sekadar pelanggaran aturan, melainkan sebuah sinyalemen atas 

tergerusnya nilai-nilai etika dalam peradaban intelektual. 

Relevansi dari persoalan ini terletak pada dua prinsip 

mendasar. Pertama, integritas akademik menuntut komitmen 

mutlak terhadap kejujuran dalam setiap proses pembelajaran dan 



 

67 
 

penilaian. Tanpa integritas, setiap capaian akademik kehilangan 

makna dan kredibilitasnya. Kedua, kepercayaan dari masyarakat 

merupakan aset tidak berwujud yang paling berharga. Kepercayaan 

inilah yang menjadi modal untuk meyakinkan semua pihak bahwa 

sebuah gelar atau nilai akademik merupakan cerminan murni dari 

kompetensi dan usaha keras individu yang bersangkutan. 

Oleh karena itu, solusi konkret harus diwujudkan secara 

sistematis dan kolektif. Langkah awal yang imperatif adalah 

melalui penerapan kebijakan integritas akademik yang jelas, 

transparan, dan konsisten, sehingga menciptakan kepastian dan 

rasa keadilan. Selanjutnya, teknologi, seperti perangkat pendeteksi 

plagiarisme, perlu dioptimalkan perannya sebagai alat verifikasi 

dan media pembelajaran untuk mencegah terjadinya pelanggaran, 

alih-alih hanya menjadi alat hukuman. Namun, yang paling 

fundamental adalah upaya kolektif untuk membangun dan 

menumbuhkan kultur akademik yang sehat; sebuah lingkungan di 

mana kejujuran dihargai setinggi-tingginya dan diutamakan 

dibandingkan sekadar pencapaian nilai tinggi yang semu. Hanya 

dengan cara ini, krisis kepercayaan dapat diatasi dan marwah dunia 

pendidikan sebagai benteng integritas dapat kembali dipulihkan. 

2. Degradasi moral dan epidemi perundungan dalam lingkungan 

Pendidikan 

Lanskap pendidikan Indonesia kini dihadapkan pada suatu 

fenomena yang mengkhawatirkan, yaitu erosi nilai-nilai moral 

yang dimanifestasikan melalui peningkatan kasus perundungan, 

intoleransi, dan tindak kekerasan di sejumlah sekolah dan 

perguruan tinggi. Situasi ini tidak hanya mengancam keselamatan 

fisik dan psikologis warga pendidikan, tetapi juga menggerus 

fondasi etika yang menjadi raison d'être institusi pendidikan. 

Relevansi persoalan ini bersandar pada dua pilar 

fundamental. Pertama, prinsip integritas, yang menuntut 

konsistensi absolut antara nilai-nilai luhur yang diajarkan dengan 



 

68 
 

perilaku nyata dalam praktik akademik dan sosial di lingkungan 

pendidikan. Lebih dari itu, integritas juga mengimplikasikan 

keberanian moral untuk mengambil sikap dalam membela 

kebenaran dan keadilan. Kedua, faktor kepercayaan (trust) 

memainkan peran krusial. Hanya dalam lingkungan yang dilandasi 

rasa saling percaya, antara siswa, guru, dan seluruh pemangku 

kepentingan, dapat tercipta ekosistem yang aman, inklusif, dan 

kondusif bagi pertumbuhan intelektual serta personal, di mana 

setiap individu merasa dihargai dan dilindungi hak-haknya. 

Untuk mengatasi problematika yang multidimensi ini, 

diperlukan solusi yang komprehensif dan sistemik. Pertama, 

implementasi program character building yang holistik, yang tidak 

hanya berfokus pada peserta didik tetapi juga menekankan pada 

keteladanan etis dari para pendidik sebagai figur sentral. Kedua, 

pembentukan sistem pelaporan dan penanganan perundungan yang 

terstruktur, terpercaya, dan protektif bagi korban untuk 

memastikan keadilan restorative dapat ditegakkan. Ketiga, Inisiasi 

dan penguatan safe space atau ruang aman yang memfasilitasi 

dialog konstruktif dan resolusi konflik secara damai, partisipatif, 

dan edukatif. Melalui langkah-langkah strategis ini, diharapkan 

lingkungan pendidikan dapat kembali menjadi benteng yang 

membentengi nilai-nilai kemanusiaan dan kebajikan. 

3. Krisis Identitas dan Tujuan Pendidikan: Sebuah Refleksi atas 

Hilangnya Roh Pembentukan Karakter 

Pendidikan kontemporer tengah mengalami disorientasi 

yang mendalam, di mana sistemnya terjebak dalam paradigma 

yang semata-mata berorientasi pada pencapaian nilai administratif 

dan output yang terukur. Kondisi ini mengakibatkan pendidikan 

kehilangan esensi dan rohnya yang paling fundamental, yaitu 

sebagai sebuah proses pembentukan karakter dan identitas manusia 

yang utuh. 



 

69 
 

Relevansi dari krisis ini dapat ditinjau dari dua sudut pandang 

krusial. Pertama, prinsip integritas menuntut kita untuk 

mengembalikan pendidikan pada tujuan utamanya yang telah 

tergerus, yakni membentuk insan yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual tetapi juga berkarakter kuat dan berintegritas tinggi. 

Kedua, diperlukan pemulihan kepercayaan terhadap proses 

pendidikan itu sendiri sebagai sebuah perjalanan yang bersifat 

berkelanjutan dan tidak instan. Kepercayaan ini melibatkan 

keyakinan bahwa hasil terpenting dari pendidikan bukanlah 

selembar ijazah, melainkan transformasi diri yang terjadi secara 

bertahap sepanjang proses pembelajaran. 

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan solusi yang 

transformatif dan menyentuh akar permasalahan. Solusi Konkret 

yang dapat diimplementasikan adalah: (1) Merevitalisasi peran 

guru dan dosen, tidak hanya sebagai penyampai ilmu pengetahuan, 

tetapi terutama sebagai teladan hidup (role model) yang 

mempraktikkan nilai-nilai integritas dalam setiap tindakan; (2) 

Melakukan rekonstruksi terhadap sistem evaluasi pembelajaran 

sehingga tidak hanya menitikberatkan pada hasil akhir, tetapi juga 

memperhatikan aspek proses, usaha, dan perkembangan karakter 

peserta didik; serta (3) Mengintegrasikan dan menghidupkan 

diskusi-diskusi kritis mengenai etika, nilai, dan filsafat moral ke 

dalam kerangka setiap mata pelajaran, sehingga pembentukan 

karakter menjadi bagian yang inheren dan tidak terpisahkan dari 

seluruh pengalaman akademik. 

b. Relevansi Visioner dan Komunikasi yang Jelas dengan 

Problematika Dunia Pendidikan Kontemporer 

Prinsip visioner dan komunikasi yang jelas sebagaimana 

dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam menyampaikan visi Islam 

dan memimpin masyarakat Madinah memiliki relevansi mendesak 

dengan problematika pendidikan kontemporer. Dalam dunia yang 

penuh disrupsi dan perubahan cepat, ketiadaan visi yang jelas dan 



 

70 
 

komunikasi yang efektif justru memperparah krisis pendidikan. 

Berikut merupakan analisa relevansi visioner dan komunikasi yang 

jelas dengan problematika dunia pendidikan kontemporer. 

1. Krisis Identitas dan Tujuan Pendidikan: Merevitalisasi Makna 

di Balik Rutinitas 

Pendidikan kontemporer menghadapi tantangan mendasar 

berupa penyempitan makna dan tujuan. Institusi pendidikan saat ini 

kerap terjebak dalam rutinitas administratif yang birokratis dan 

orientasi berlebihan terhadap pencapaian nilai ujian. Fokus sempit 

ini mengaburkan sense of purpose yang lebih besar, sehingga 

pendidikan kehilangan rohnya sebagai sebuah proses penanaman 

nilai dan pembentukan insan yang utuh. 

Relevansi krisis ini terletak pada dua aspek kunci yang 

bersifat visioner dan komunikatif. Pertama, sebuah visi yang jelas 

dan terdefinisikan dengan baik, seperti "Mencetak Generasi 

Berakhlak dan Inovatif", berfungsi sebagai kompas penuntun arah. 

Visi ini memberikan makna yang mendalam serta kerangka acuan 

bagi seluruh aktivitas dan proses pendidikan, melampaui sekadar 

pencapaian administratif dan akademis yang bersifat transaksional. 

Kedua, visi yang telah dirumuskan harus dikomunikasikan secara 

konsisten dan berkelanjutan. Hanya melalui komunikasi yang 

efektif dan repetitif, visi tersebut dapat diinternalisasi, dipahami, 

dan selanjutnya dijiwai oleh seluruh elemen komunitas sekolah, 

termasuk guru, siswa, dan orang tua, sehingga menjadi nilai 

bersama yang hidup. 

Untuk mengatasi disorientasi ini, diperlukan solusi konkret 

yang bersifat strategis dan terintegrasi. Solusi tersebut meliputi: (1) 

Perumusan visi dan misi yang inspiratif, mudah diingat, serta 

merepresentasikan cita-cita luhur pendidikan, yang kemudian 

disosialisasikan secara masif melalui berbagai saluran komunikasi, 

seperti media poster, pertemuan formal, dan upacara sekolah; serta 

(2) Pengaitan secara eksplisit dan sistematis setiap kegiatan 



 

71 
 

pembelajaran dan aktivitas sekolah dengan visi besar tersebut. 

Dengan langkah ini, setiap aspek dari kehidupan akademik tidak 

lagi dipandang sebagai rutinitas yang terisolasi, melainkan sebagai 

kontribusi yang bermakna bagi terwujudnya tujuan pendidikan 

yang lebih mulia. 

2. Rendahnya Keterlibatan Siswa dalam Proses Pembelajaran: 

Analisis dan Solusi 

Fenomena rendahnya keterlibatan atau engagement siswa 

merupakan problematika mendesak dalam dunia pendidikan 

kontemporer. Kondisi ini ditandai dengan sikap pasif, munculnya 

rasa bosan, serta ketidakmampuan siswa dalam melihat relevansi 

antara materi pembelajaran dengan konteks kehidupan nyata 

mereka. Situasi ini mengakibatkan proses pembelajaran menjadi 

kurang efektif dan tidak mencapai tujuan pembentukan kompetensi 

yang holistik. 

Relevansi permasalahan ini perlu ditinjau dari perspektif 

visioner dan komunikasi. Pertama, sebuah visi pembelajaran yang 

jelas dan terkontekstualisasi, seperti pernyataan "Kita mempelajari 

fikih wanita untuk mampu menganalisis permasalahan nyata 

problematika Perempuan”, berfungsi sebagai kerangka acuan yang 

memberikan makna dan motivasi intrinsik. Visi ini mengubah 

pembelajaran dari sekadar transfer informasi menjadi sebuah 

proses pencapaian tujuan yang bermakna. Kedua, peran 

komunikasi guru yang inspiratif menjadi katalisator penting. Guru 

tidak hanya bertugas menyampaikan materi, tetapi juga harus 

mampu "menjual" visi tersebut dengan cara yang menggugah 

minat dan membangkitkan rasa ingin tahu, sehingga siswa 

terdorong untuk terlibat secara aktif dan sukarela. 

Sebagai respons terhadap tantangan ini, diperlukan 

implementasi solusi konkret yang berorientasi pada siswa (student-

centered). Solusi tersebut adalah dengan penerapan strategi 

pembukaan pembelajaran yang powerful, dimana guru memulai 



 

72 
 

pelajaran dengan menyampaikan suatu "misi" atau "tantangan 

besar" yang akan dipecahkan bersama, sehingga segera 

menciptakan rasa tujuan dan urgensi. 

3. Komunikasi Sekolah-Orang Tua yang Tidak Efektif: 

Mempersempit Jurang Pemahaman 

Praktik komunikasi antara sekolah dan orang tua yang tidak 

efektif telah menjadi problematika sistemik dalam ekosistem 

pendidikan. Kondisi ini tercermin dari seringnya terjadi 

kesenjangan informasi dimana orang tua tidak sepenuhnya 

memahami proses pembelajaran anak maupun latar belakang 

kebijakan sekolah. Situasi ini berpotensi memicu mispersepsi, 

menciptakan ekspektasi yang tidak sejalan, dan pada akhirnya 

berujung pada kurangnya dukungan yang optimal dari orang tua 

terhadap program sekolah. 

Relevansi strategis dari persoalan ini terletak pada dua 

dimensi utama. Pertama, visi sekolah yang jelas dan terdefinisi 

dengan baik berfungsi sebagai fondasi komunikasi. Visi ini 

menjawab pertanyaan mendasar, "Mau dibawa ke mana anak-anak 

kita?", sehingga memudahkan sekolah untuk menyelaraskan 

pemahaman dan ekspektasi dengan orang tua mengenai tujuan 

akhir pendidikan yang ingin dicapai. Kedua, aspek komunikasi itu 

sendiri memerlukan pendekatan yang proaktif, transparan, dan 

memanfaatkan berbagai saluran (seperti website resmi, grup 

WhatsApp, dan pertemuan rutin) untuk memastikan informasi 

disampaikan secara tepat waktu, konsisten, dan dapat diakses oleh 

seluruh pihak. 

Untuk membangun kemitraan yang sinergis antara sekolah 

dan orang tua, diperlukan implementasi solusi yang konkret dan 

berkelanjutan. Solusi tersebut antara lain: (1) Mengubah format 

pertemuan orang tua agar tidak terbatas pada pembahasan nilai 

akademik semata, melainkan menjadi forum strategis untuk 

mensosialisasikan visi, misi, dan program sekolah secara 



 

73 
 

komprehensif, sehingga orang tua dapat memahami "benang 

merah" yang menghubungkan kebijakan sekolah dengan 

perkembangan anak; serta (2) Menerbitkan newsletter rutin yang 

tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga mampu 

mendemonstrasikan perkembangan dan capaian nyata dari visi 

sekolah melalui bukti-bukti praktis, seperti dokumentasi kegiatan, 

testimoni, dan hasil karya siswa. Dengan demikian, orang tua dapat 

menyaksikan langsung bagaimana visi tersebut diwujudkan dalam 

keseharian anak mereka. 

c. Relevansi Empati dan Kepedulian dengan Problematika Dunia 

Pendidikan Kontemporer 

Prinsip empati dan kepedulian (compassion), yang merupakan 

esensi dari konsep Islam Rahmatan lil 'Alamin, ternyata menjadi 

jawaban yang sangat relevan dan strategis bagi berbagai problematika 

pendidikan kontemporer. Dalam dunia pendidikan yang semakin 

tertekan oleh tuntutan akademis dan teknologi, pendekatan manusiawi 

justru semakin dibutuhkan. 

Berikut merupakan analisis relevansi empati dan kepedulian 

dengan problematika dunia Pendidikan kontemporer: 

1. Krisis Kesehatan Mental di Kalangan Pelajar: Membangun 

Ekosistem Peduli di Lingkungan Pendidikan 

Dunia pendidikan kontemporer tengah menghadapi 

fenomena mengkhawatirkan berupa peningkatan signifikan angka 

stres, kecemasan, depresi, hingga kasus bunuh diri di kalangan 

pelajar. Situasi kritis ini dipicu oleh akumulasi tekanan akademik 

yang berlebihan, tuntutan sosial, serta ketidakmampuan sistem 

pendidikan dalam memberikan dukungan psikologis yang 

memadai bagi perkembangan mental yang sehat. 

Relevansi pendekatan empati dan kepedulian dalam 

menangani krisis ini bersifat fundamental. Pertama, kehadiran 

pendidik yang empatik memungkinkan deteksi dini terhadap 

perubahan perilaku dan kondisi psikologis peserta didik. 



 

74 
 

Sensitivitas ini menjadi early warning system yang vital, 

mengingat banyak pelajar yang enggan atau tidak mampu 

mengungkapkan pergumulan mental mereka secara verbal. Kedua, 

lingkungan belajar yang dipenuhi kepedulian berfungsi sebagai 

"safe haven" atau ruang aman yang memberikan perlindungan 

psikologis, tempat pelajar yang mengalami kesulitan dapat 

menemukan dukungan dan penerimaan tanpa stigma. 

Untuk mengatasi krisis multidimensi ini, diperlukan 

implementasi solusi yang komprehensif dan proaktif. Solusi 

konkret yang dapat diwujudkan meliputi: (1) Penyediaan program 

"mental health first aid" atau pertolongan pertama kesehatan 

mental bagi guru dan staf pendidikan, yang membekali mereka 

dengan keterampilan praktis untuk mengenali dan merespons 

tanda-tanda distress psikologis; (2) Transformasi layanan 

konseling dari model reaktif (menunggu siswa datang) menjadi 

pendekatan proaktif melalui skrining berkala, pendampingan aktif, 

dan intervensi dini; serta (3) Pengintegrasian pendidikan 

kecerdasan emosional dan ketahanan mental ke dalam struktur 

kurikulum, sehingga pembangunan kompetensi psikologis menjadi 

bagian integral dari proses pembelajaran. 

Melalui pendekatan yang holistik ini, institusi pendidikan 

tidak hanya bertugas mencerdaskan bangsa, tetapi juga memenuhi 

mandatnya untuk membentuk generasi yang tidak hanya unggul 

secara akademis, tetapi juga tangguh secara psikologis dan mampu 

menghadapi kompleksitas kehidupan modern dengan resilience 

yang memadai. 

2. Maraknya Perundungan dan Eksklusi Sosial: Membangun 

Ekosistem Pendidikan yang Berempati 

Praktik perundungan dalam berbagai manifestasinya, mulai 

dari bentuk fisik, verbal, hingga perundungan digital (cyber 

bullying), telah menjadi problematik serius dalam lingkungan 

pendidikan. Fenomena ini tidak hanya mengganggu iklim belajar 



 

75 
 

yang kondusif, tetapi lebih jauh lagi mengakibatkan trauma 

psikologis yang mendalam pada korbannya, serta berpotensi 

merusak pengalaman pendidikan secara keseluruhan. 

Relevansi pendekatan berbasis empati dan kepedulian dalam 

menangani isu ini bersifat fundamental. Pertama, pengembangan 

kemampuan empati berfungsi sebagai mekanisme pencegahan 

dengan mengajarkan para pelajar untuk memahami dan merasakan 

dampak penderitaan yang dialami orang lain, sehingga dapat 

mengurangi kecenderungan untuk melakukan perilaku agresif. 

Kedua, kepedulian kolektif menciptakan kultur sekolah di mana 

nilai-nilai saling melindungi dan mendukung mengalahkan 

dinamika saling menyakiti, sehingga membentuk komunitas yang 

inklusif dan responsif terhadap kebutuhan emosional seluruh 

anggotanya. 

Untuk mengatasi masalah ini secara efektif, diperlukan 

penerapan solusi konkret yang sistematis dan berkelanjutan. 

Langkah-langkah strategis tersebut meliputi: (1) 

Pengimplementasian program peer counseling dan buddy system 

yang memanfaatkan dinamika kelompok sebaya untuk 

memberikan dukungan dan pengawasan; (2) Pembentukan tim 

anti-perundungan yang terdiri dari guru, konselor, dan perwakilan 

siswa, yang diberi kewenangan untuk merespons laporan dengan 

cepat dan melakukan intervensi yang tepat; serta (3) Integrasi 

pendidikan empati ke dalam kurikulum melalui metode role-play 

dan diskusi kasus yang mendorong refleksi kritis terhadap 

konsekuensi dari tindakan perundungan. Melalui pendekatan 

multidimensi ini, diharapkan lingkungan pendidikan dapat 

bertransformasi menjadi ruang yang aman dan nyaman bagi 

perkembangan sosial-emosional setiap individu. 

3. Kesenjangan Pembelajaran Pasca-Pandemi: Menjawab 

Tantangan melalui Pendekatan Berempati 



 

76 
 

Dunia pendidikan global kini menghadapi realitas baru 

pasca-pandemi, yaitu fenomena learning loss dan mengembangnya 

kesenjangan kemampuan akademik antarsiswa secara signifikan. 

Kondisi ini menyadarkan semua pemangku kepentingan bahwa 

pendekatan pengajaran yang seragam (one-size-fits-all) telah 

menjadi tidak relevan dan tidak efektif dalam merespons 

beragamnya tingkat pemahaman dan kecepatan belajar peserta 

didik. 

Relevansi pendekatan empati dan kepedulian dalam konteks 

ini menjadi semakin krusial. Pertama, seorang guru yang empatik 

menyadari sepenuhnya bahwa setiap siswa membawa latar 

belakang, pengalaman belajar, dan tantangan yang unik selama 

masa pembelajaran jarak jauh. Kesadaran ini mendorong guru 

untuk tidak sekadar menyampaikan materi, tetapi benar-benar 

memahami proses dan perjalanan belajar masing-masing siswa. 

Kedua, kepedulian yang tulus mendorong terciptanya pendekatan 

pembelajaran yang personal dan diferensiatif, di mana metode, 

materi, dan evaluasi disesuaikan dengan kebutuhan individu, 

bukan sekadar mengikuti target kurikulum yang kaku. 

Sebagai respons terhadap tantangan ini, diperlukan 

implementasi solusi konkret yang berorientasi pada pemulihan 

pembelajaran. Langkah-langkah strategis tersebut meliputi: (1) 

Penerapan assessment diagnostik yang dilaksanakan dengan 

pendekatan empatik, bertujuan untuk memetakan kebutuhan 

belajar tanpa memberi stigma atau label negatif pada siswa; (2) 

Perancangan dan pelaksanaan pembelajaran berdiferensiasi yang 

secara fleksibel menyesuaikan konten, proses, dan produk 

pembelajaran sesuai dengan kesiapan, minat, dan profil belajar 

siswa; serta (3) Penyediaan program remedial yang bersifat 

supportive, berfokus pada penguatan konsep dan membangun 

kepercayaan diri, bukan sekadar memberikan hukuman atau tugas 

tambahan. Melalui pendekatan yang manusiawi dan personal ini, 



 

77 
 

diharapkan proses pemulihan pembelajaran pasca-pandemi dapat 

berlangsung secara lebih efektif dan bermakna bagi seluruh peserta 

didik. 

d. Relevansi Musyawarah dengan Problematika Dunia Pendidikan 

Kontemporer 

Prinsip musyawarah (syura) sebagai metode pengambilan 

keputusan, seperti yang dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam 

memimpin masyarakat Madinah, menawarkan solusi transformatif 

bagi berbagai problematika pendidikan kontemporer. Dalam era yang 

menuntut partisipasi dan demokratisasi, musyawarah menjadi kunci 

menuju tata kelola pendidikan yang lebih inklusif dan efektif. 

Berikut merupakan analisis relevansi prinsip musyawarah 

dengan problematika dunia pendidikan kontemporer: 

1. Mengembalikan Suara: Melawan Krisis Partisipasi dengan 

Semangat Musyawarah 

Dalam landscape pendidikan kontemporer, sebuah 

problematika yang kerap mengemuka adalah krisis partisipasi dan 

kepemilikan. Siswa, guru, dan bahkan orang tua seringkali merasa 

hanya sebagai objek dalam sebuah sistem besar; mereka adalah 

pihak yang hanya menerima dan menjalankan kebijakan, bukan 

sebagai subjek yang dilibatkan secara aktif dalam perumusannya. 

Dampaknya jelas: komitmen terhadap proses pendidikan menjadi 

rendah. Ketika seseorang tidak merasa memiliki, ia akan enggan 

untuk bertanggung jawab dan berjuang lebih keras. Proses 

pendidikan pun berubah dari sebuah perjalanan kolektif menjadi 

sebuah jalur produksi yang kaku dan impersonal. 

Di sinilah prinsip musyawarah menampakkan relevansinya 

yang sangat kuat. Musyawarah hadir bukan sekadar sebagai alat 

diskusi, melainkan sebagai katalis untuk membangun rasa 

kepemilikan (ownership) bersama. Ketika sebuah keputusan lahir 

dari proses di mana setiap suara dari siswa, guru, hingga orang tua 

didengar dan dipertimbangkan dengan sungguh-sungguh, maka 



 

78 
 

keputusan itu bukan lagi menjadi "peraturan dari atas", melainkan 

"kesepakatan kita bersama". Inilah yang kemudian melahirkan 

tanggung jawab kolektif; semua pihak merasa terpanggil untuk 

memastikan kesepakatan itu berjalan dengan baik, karena mereka 

adalah bagian darinya. 

Untuk mewujudkan ini, beberapa solusi konkret dapat 

diimplementasikan. Pertama, dengan cara Dewan Musyawarah 

Kelas. Sebuah majelis kecil yang dibentuk di setiap kelas, terdiri 

dari perwakilan siswa dan didampingi oleh wali kelas. Forum ini 

menjadi ruang bagi siswa untuk menyampaikan aspirasi, 

mengusulkan kegiatan, atau mendiskusikan tantangan belajar 

mereka. Dengan demikian, siswa tidak lagi menjadi pihak yang 

pasif, tetapi mitra aktif dalam menciptakan iklim kelas yang 

kondusif. 

Kedua, forum Guru-Orang Tua Berkala, yakni dengan 

memformat ulang pertemuan orang tua dan guru dari sekadar 

pengumuman nilai menjadi sebuah forum musyawarah strategis. 

Di sini, kebijakan sekolah—seperti program anti-perundungan, 

sistem penilaian, atau kegiatan pengembangan karakter—dibahas 

bersama. Keterlibatan orang tua dalam proses ini memastikan 

bahwa kebijakan sekolah selaras dengan nilai yang diterapkan di 

rumah dan mendapat dukungan penuh. 

Ketiga, Tim Pengembang Sekolah yang Inklusif, yaitu dengan 

membentuk sebuah tim khusus untuk perencanaan dan 

pengembangan sekolah jangka panjang yang keanggotaannya tidak 

hanya terdiri dari kepala sekolah dan jajaran manajemen, tetapi 

juga melibatkan perwakilan guru, staf, orang tua, dan bahkan 

alumni. Keberagaman perspektif ini memastikan bahwa arah 

perkembangan sekolah benar-benar mencerminkan kebutuhan dan 

cita-cita bersama seluruh komunitas pendidikan. 

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, semangat 

musyawarah mampu mengubah krisis partisipasi menjadi sebuah 



 

79 
 

ekosistem pendidikan yang hidup, di mana setiap individu merasa 

dihargai, memiliki, dan bertanggung jawab untuk bersama-sama 

menumbuhkan masa depan yang lebih baik. 

2. Memutus Mata Rantai Konflik: Musyawarah sebagai Jalan 

Damai di Lingkungan Pendidikan 

Dalam dinamika komunitas pendidikan, konflik horizontal 

adalah sebuah keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Benturan 

kepentingan, miskomunikasi, atau perbedaan pendapat dapat 

memicu perselisihan, baik antar-siswa, antar-guru, maupun antara 

guru dan orang tua. Problematika utamanya seringkali bukan pada 

adanya konflik itu sendiri, tetapi pada ketiadaan mekanisme yang 

efektif untuk menyelesaikannya dengan baik. Konflik yang 

dibiarkan mengendap atau diselesaikan dengan cara yang keliru 

akan berubah menjadi bara dalam sekam, merusak iklim 

kepercayaan, dan menghambat proses belajar-mengajar. 

Di tengah situasi ini, prinsip musyawarah menawarkan 

sebuah pendekatan resolusi konflik yang konstruktif dan 

menyejukkan. Musyawarah tidak berfokus pada mencari siapa 

yang menang dan siapa yang kalah, melainkan pada upaya bersama 

untuk memahami akar masalah dan menemukan titik terang yang 

dapat diterima oleh semua pihak yang bertikai. Dengan menjadikan 

musyawarah sebagai fondasi, kultur yang dibangun adalah kultur 

dialog, bukan konfrontasi. Proses ini mengajarkan semua pihak 

untuk beralih dari sikap saling menyalahkan menjadi sikap saling 

mendengarkan, sehingga hubungan yang retak dapat diperbaiki, 

bukan dipertajam. 

Untuk mewujudkan mekanisme ini, beberapa solusi konkret 

dapat diterapkan: Pertama, Mediasi Berbasis Musyawarah, dengan 

membentuk tim mediator (yang bisa terdiri dari guru BK, guru 

senior, atau staf yang terlatih) yang bertugas memfasilitasi 

pertemuan antara pihak-pihak yang berselisih. Dalam mediasi ini, 

musyawarah digunakan sebagai panduan untuk membuka ruang 



 

80 
 

dialog, mengidentifikasi kebutuhan masing-masing, dan 

mendorong mereka untuk bersama-sama merumuskan kesepakatan 

damai. 

Kedua, Restorative Justice melalui Circle Discussion, yakni 

dengan mengadopsi pendekatan restorative justice (perbaikan 

hubungan) yang diwujudkan dalam bentuk diskusi melingkar. 

Semua pihak yang terdampak konflik duduk dalam lingkaran 

setara. Setiap orang mendapat kesempatan untuk berbicara tentang 

perasaan dan dampak yang mereka alami tanpa interupsi. 

Musyawarah dalam lingkaran ini bertujuan memulihkan hubungan 

yang rusak, bukan menghukum, dengan fokus pada reparasi dan 

rekonsiliasi. 

Ketiga, Pembentukan Komite Etik Berprinsip Musyawarah, 

yakni dengan membentuk sebuah komite etik yang anggotanya 

berasal dari perwakilan berbagai unsur sekolah (guru, staf, orang 

tua, dan bahkan siswa senior). Komite ini bertugas menangani 

pelanggaran etik yang lebih kompleks dengan cara 

mengedepankan prinsip musyawarah. Setiap kasus dibahas dengan 

mendengarkan semua pihak yang terlibat sebelum mengambil 

sebuah keputusan yang adil dan mendidik. 

Dengan solusi-solusi ini, musyawarah terbukti bukan sekadar 

retorika, melainkan sebuah pisau bedah yang tepat untuk mengurai 

benang kusut konflik. Melalui musyawarah, lingkungan 

pendidikan tidak lagi menjadi medan pertikaian, tetapi berubah 

menjadi ruang pembelajaran nyata tentang cara menghargai 

perbedaan, mengelola emosi, dan membangun perdamaian 

3. Melampaui Komando: Mentransformasi Kepemimpinan 

Otoriter dengan Semangat Musyawarah 

Dalam banyak lembaga pendidikan, model kepemimpinan 

yang otoriter masih menjadi paradigma yang dominan. 

Problematika utamanya terletak pada praktik pengambilan 

keputusan penting yang seringkali diambil secara sepihak oleh 



 

81 
 

pimpinan seperti kepala sekolah atau pemilik yayasan tanpa 

melibatkan pertimbangan atau partisipasi dari guru, staf, siswa, dan 

orang tua yang justru akan terkena dampak langsung dari 

keputusan tersebut. Pendekatan seperti ini tidak hanya mematikan 

inisiatif dan kreativitas, tetapi juga menciptakan lingkungan yang 

hirarkis dan penuh ketidakpastian, dimana loyalitas buta seringkali 

dianggap lebih penting daripada kontribusi substantif. 

Menghadapi kondisi ini, prinsip musyawarah menawarkan sebuah 

alternatif transformatif. Musyawarah secara fundamental mendorong 

pergeseran dari model komando menuju kepemimpinan yang kolaboratif 

dan demokratis. Seorang pemimpin yang mempraktikkan musyawarah 

tidak dilihat sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan sebagai 

fasilitator yang mampu menggali kebijaksanaan kolektif dari seluruh 

anggota komunitasnya. Keunggulan dari model ini adalah kelestarian 

(sustainability) sebuah keputusan. Sebuah keputusan yang lahir dari 

proses musyawarah, meski membutuhkan waktu lebih lama, akan 

memiliki dasar legitimasi yang kuat karena didukung oleh semua pihak, 

sehingga implementasinya pun akan berjalan dengan komitmen dan rasa 

tanggung jawab bersama. 

Untuk mewujudkan transformasi ini, diperlukan solusi-solusi yang 

konkret dan sistematis. Pertama, dewan sekolah yang representatif dan 

berwenang yakni dengan membentuk atau merevitalisasi dewan sekolah 

yang tidak hanya menjadi stempel legitimasi, tetapi benar-benar memiliki 

kewenangan substantif. Keanggotaannya harus mencerminkan seluruh 

pemangku kepentingan, termasuk perwakilan guru, staf, orang tua, siswa 

(untuk tingkat tertentu), dan komunitas. Dewan ini menjadi mitra 

sekaligus penyeimbang bagi pimpinan dalam merumuskan visi, misi, dan 

kebijakan strategis sekolah. 

Kedua, kebijakan wajib konsultasi untuk keputusan strategis: 

Menetapkan aturan main yang jelas dan mengikat bahwa setiap 

keputusan strategis, seperti perubahan kurikulum besar-besaran, 

pengangkatan dan promosi guru, pembangunan infrastruktur, atau 

penetapan anggaran signifikan, harus melalui proses konsultasi dan 

musyawarah dengan pihak-pihak yang terdampak sebelum ditetapkan 

secara final. 



 

82 
 

Ketiga, sistem evaluasi pemimpin berbasis partisipasi, yakni 

dengan mengembangkan instrumen evaluasi kinerja pemimpin (seperti 

kepala sekolah) yang tidak hanya berpatok pada pencapaian akademis 

semata, tetapi juga pada sejauh mana prinsip partisipasi dan musyawarah 

dijalankan. Umpan balik dari guru, staf, dan komite sekolah menjadi 

komponen kunci dalam penilaian kinerja dan kelanjutan masa 

jabatannya. 

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, kepemimpinan 

pendidikan dapat dialihkan dari sebuah posisi yang terisolasi menjadi 

sebuah peran yang terhubung. Musyawarah mengajarkan bahwa otoritas 

sejati seorang pemimpin tidak berasal dari kekuasaan untuk memerintah, 

tetapi dari kemampuannya untuk merangkul, mendengarkan, dan 

membangun konsensus. Pada akhirnya, lembaga pendidikan yang 

dipimpin dengan cara ini tidak hanya akan lebih adaptif dan inovatif, 

tetapi juga menjadi teladan nyata bagi praktik demokrasi dan 

penghargaan terhadap martabat manusia. 

e. Relevansi Pemberdayaan dan Delegasi dengan Problematika 

Pendidikan Kontemporer 

Prinsip pemberdayaan dan delegasi, yang secara gemilang 

dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam memberdayakan sahabat 

muda seperti Usamah bin Zaid, ternyata menjadi solusi strategis bagi 

berbagai problematika pendidikan kontemporer. Dalam sistem 

pendidikan yang sering terjebak dalam birokrasi yang kaku dan 

sentralistik, pemberdayaan dan delegasi menawarkan jalan menuju 

pendidikan yang lebih adaptif dan memberdayakan. 

Berikut merupakan analisis relevansi pemberdayaan dan 

delegasi dengana problematika Pendidikan kontemporer: 

1. Mengembalikan Jiwa Pendidik: Mengatasi Beban dan Burnout 

Guru melalui Pemberdayaan dan Delegasi 

Di jantung setiap sistem pendidikan yang berkualitas, terdapat 

guru yang berdaya dan bersemangat. Namun, realitas yang sering kita 

jumpai justru adalah problematika beban kerja guru yang berlebihan, 

yang berujung pada kelelahan fisik dan mental (burnout). Akar 

masalahnya seringkali bukan terletak pada tugas mengajar itu sendiri, 



 

83 
 

melainkan pada menumpuknya tugas-tugas administratif yang 

menghabiskan waktu dan energi. Laporan, dokumen, dan prosedur 

birokrasi yang bertumpuk menggerogoti waktu yang seharusnya bisa 

dialokasikan untuk tugas pokok: mempersiapkan materi ajar yang 

inovatif, berinteraksi secara mendalam dengan siswa, dan berefleksi 

untuk meningkatkan kualitas pembelajaran. Guru terperangkap dalam 

rutinitas "pekerja kertas", sehingga jiwa pendidiknya terkikis secara 

perlahan. 

Menghadapi tantangan sistemik ini, solusinya terletak pada 

paradigma pemberdayaan dan delegasi. Prinsip ini memahami bahwa 

untuk mengembalikan fokus guru pada tugas utamanya, beban-beban 

non-pengajaran harus dialihkan. Pendelegasian tugas non-esensial, 

seperti penginputan data, pengelolaan perpustakaan, atau koordinasi 

logistik event, kepada tenaga pendukung administrasi atau sistem 

digital yang efisien, adalah sebuah keharusan. Lebih dari itu, guru 

perlu diberdayakan untuk mengelola waktu dan prioritasnya secara 

mandiri. Dengan memberikan kepercayaan dan ruang gerak, guru 

dapat menjadi manajer bagi proses belajarnya sendiri, sehingga 

mereka merasa memiliki kendali atas pekerjaannya kembali. 

Untuk mewujudkan hal ini, diperlukan solusi-solusi konkret 

yang restruktural, bukan sekadar imbauan. Pertama, pembentukan tim 

khusus untuk tugas administrative. Sekolah perlu merekrut atau 

membentuk tim dukungan operasional yang menangani spesifik 

tugas-tugas administratif. Dengan adanya tenaga ahli di bidang 

administrasi, guru dapat benar-benar fokus pada konten pedagogis dan 

interaksi dengan siswa, tanpa harus direpotkan oleh urusan yang 

bukan merupakan keahlian inti mereka. 

Kedua, otonomi guru dalam pengembangan materi ajar. 

Memberikan keleluasaan dan kepercayaan penuh kepada guru untuk 

merancang, memilih, dan mengembangkan materi ajar yang paling 

sesuai dengan karakteristik siswanya. Ketika guru memiliki otonomi 

ini, tugas yang awalnya terasa sebagai "beban" administratif berubah 



 

84 
 

menjadi "tantangan kreatif" yang memicu semangat dan kepuasan 

profesional. 

Dengan menerapkan langkah-langkah strategis ini, kita tidak 

sekadar mengurangi beban administratif guru. Lebih dari itu, kita 

sedang memberdayakan kembali jiwa pendidik mereka. Seorang guru 

yang terbebaskan dari belenggu rutinitas yang tidak esensial akan 

menjadi guru yang lebih bersemangat, lebih kreatif, dan lebih hadir 

secara mental bagi siswanya. Pada akhirnya, pemberdayaan guru 

bukanlah sebuah kemewahan, melainkan investasi paling 

fundamental untuk menciptakan ruang belajar yang hidup dan 

bermakna. 

2. Memutus Mata Rantai Krisis Regenerasi: Membangun Kader 

Pemimpin Pendidikan melalui Pemberdayaan dan Delegasi 

Dalam ekosistem pendidikan yang dinamis, sebuah 

problematika kritis seringkali luput dari perhatian, yakni kesenjangan 

keterampilan kepemimpinan. Tantangan ini tidak hanya tentang 

mencari pengganti untuk posisi pimpinan formal, melainkan tentang 

minimnya regenerasi kepemimpinan yang berkualitas. Akar 

masalahnya terletak pada kurangnya kesempatan sistematis bagi para 

pendidik, terutama guru, untuk mengasah dan mengembangkan 

keterampilan memimpin. Tanpa wadah untuk berlatih, bakat-bakat 

kepemimpinan yang potensial tidak pernah terasah, sehingga ketika 

posisi strategis kosong, tidak ada kader yang siap dan matang untuk 

mengisi kekosongan tersebut. 

Menghadapi tantangan ini, pendekatan pemberdayaan dan 

delegasi muncul sebagai strategi yang relevan dan efektif. Konsep ini 

berfokus pada pemberdayaan calon pemimpin melalui program 

pembinaan yang langsung menyentuh praktik nyata, seperti 

mentorship (bimbingan langsung dari pemimpin senior) dan job 

shadowing (mengamati dan belajar langsung dari seorang pemimpin 

dalam kesehariannya). Lebih dari sekadar pelatihan teoritis, 

pendekatan ini dilengkapi dengan pendelegasian tanggung jawab 



 

85 
 

kepemimpinan secara bertahap. Calon pemimpin tidak hanya diajari, 

tetapi juga diberi kepercayaan untuk memegang tanggung jawab yang 

semakin besar, layaknya seorang pilot yang belajar menerbangkan 

pesawat di dalam simulator sebelum mengudara sesungguhnya. 

Untuk mewujudkan strategi ini, diperlukan solusi-solusi konkret 

yang terstruktur. Pertama, program Teacher Leadership dengan 

pendelegasian wewenang nyata, yakni dengan membentuk program 

kepemimpinan guru yang tidak sekadar simbolis. Guru diberikan 

wewenang dan tanggung jawab nyata, seperti memimpin komunitas 

praktik, mengkoordinir proyek pengembangan sekolah, atau 

mengevaluasi program kurikulum. Ini adalah ruang berlatih yang 

sesungguhnya di dalam lingkungan mereka sendiri. 

Kedua, sistem Rotating Leadership untuk berbagai inisiatif 

sekolah, yakitu dengan menerapkan sistem kepemimpinan yang 

berputar untuk berbagai proyek atau event sekolah, seperti peringatan 

hari besar, lomba, atau program literasi. Setiap guru mendapat giliran 

untuk menjadi "penanggung jawab proyek", sehingga mereka 

terpaksa keluar dari zona nyaman dan melatih keterampilan 

manajerial, negosiasi, dan pengambilan keputusan. 

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, lembaga pendidikan 

tidak lagi pasif menunggu lahirnya pemimpin secara kebetulan, 

melainkan aktif membangun dan membudayakan kepemimpinan. 

Pemberdayaan dan delegasi menciptakan siklus regenerasi yang sehat, 

di mana setiap guru memiliki peluang untuk tumbuh menjadi 

pemimpin masa depan. Pada akhirnya, sekolah yang dipenuhi oleh 

guru-guru yang memiliki mental pemimpin akan menjadi organisasi 

pembelajar yang tangguh, adaptif, dan siap menghadapi tantangan 

pendidikan masa depan. 

3. Membangun Jiwa Merdeka: Mentransformasi Pembelajaran Pasif 

Menjadi Kemandirian melalui Pemberdayaan dan Delegasi 

Dalam ruang-ruang kelas kita hari ini, seringkali terbentang 

sebuah problematika yang halus namun berdampak luas, rendahnya 



 

86 
 

kemandirian dan inisiatif siswa. Kondisi ini tercermin dari kebiasaan 

pembelajaran yang pasif, di mana siswa terbiasa hanya menunggu 

instruksi guru, enggan bertanya, dan kurang terlatih untuk 

mengembangkan self-directed learning, kemampuan untuk 

mengarahkan pembelajarannya sendiri. Sistem yang terlalu terstruktur 

dan berpusat pada guru tanpa sadar telah mematikan naluri ingin tahu 

dan rasa tanggung jawab siswa terhadap proses belajarnya sendiri, 

menghasilkan lulusan yang pintar secara akademis namun rapuh 

dalam menghadapi dinamika kehidupan yang sesungguhnya. 

Menjawab tantangan ini, pendekatan pemberdayaan dan 

delegasi menawarkan perspektif yang segar dan transformatif. 

Relevansinya terletak pada upaya untuk memberdayakan siswa 

sebagai subjek pembelajaran aktif. Hal ini dapat diwujudkan melalui 

model pembelajaran berbasis proyek dan inkuiri, di mana siswa tidak 

lagi sekadar menerima informasi, tetapi aktif mengejar pertanyaan, 

menyelidiki masalah, dan mengkonstruksi pemahamannya sendiri. 

Pendekatan ini berjalan beriringan dengan pendelegasian tanggung 

jawab pembelajaran secara bertahap dari guru kepada siswa. Guru 

beralih peran dari "pemberi tahu" menjadi "fasilitator" yang 

memberikan kepercayaan dan ruang bagi siswa untuk memegang 

kendali atas proses belajarnya. 

Untuk menerapkan filosofi ini dalam aksi nyata, beberapa solusi 

konkret dapat diimplementasikan. Pertama, proyek kolaboratif yang 

dikelola siswa, yakni dengan memberikan kesempatan kepada siswa 

untuk merancang, mengelola, dan mengeksekusi sebuah proyek 

kolaboratif mulai dari tema, pembagian tugas, jadwal, hingga evaluasi 

akhir. Di sini, siswa belajar memimpin, bernegosiasi, mengambil 

inisiatif, dan memecahkan masalah nyata, yang semuanya adalah cikal 

bakal dari kemandirian sejati. 

Kedua, Choice Boards (Papan Pilihan), merupakan sebuah alat 

yang memberikan otonomi pada siswa untuk memilih cara mereka 

mencapai tujuan pembelajaran. Guru menyediakan berbagai opsi 



 

87 
 

aktivitas (misalnya, membuat video, menulis esai, atau membuat 

presentasi visual) yang mengarah pada pemahaman konsep yang 

sama. Dengan memiliki pilihan, siswa merasa memiliki kendali, yang 

secara signifikan meningkatkan motivasi intrinsik dan rasa tanggung 

jawab. 

Dengan menerapkan strategi ini, kita tidak sekadar mengajarkan 

konten akademis, tetapi sedang memberikan "kemandirian" kembali 

kepada siswa. Kita membangun fondasi untuk melahirkan pembelajar 

sepanjang hayat yang tidak takut menghadapi ketidakpastian, yang 

mampu berpikir kritis, dan yang memiliki inisiatif untuk menciptakan 

solusi. Pada akhirnya, pendidikan yang memerdekakan adalah 

pendidikan yang percaya dan berani mendelegasikan tanggung jawab 

kepada sang pemilik masa depan, yaitu siswa itu sendiri. 

f. Relevansi Keteladanan dengan Problematikan Pendidikan 

Kontemporer 

Prinsip keteladanan (uswah hasanah) yang menjadi ciri khas 

kepemimpinan Nabi Muhammad SAW ternyata merupakan jawaban 

mendasar bagi berbagai problematika pendidikan kontemporer. 

Dalam dunia yang semakin kompleks dan penuh dengan distorsi nilai, 

keteladanan muncul sebagai kekuatan transformatif yang paling 

efektif. 

Berikut merupakan analisis relevansi keteladanan dengan 

problematika Pendidikan kontemporer: 

1. Menjemput Peran: Menjawab Krisis Teladan di Era Digital 

dengan Keteladanan Nyata 

Di tengah gemerlap era digital, dunia pendidikan 

menghadapi sebuah problematika yang senyap namun massif, yaitu 

krisis figur dan role model. Generasi muda kini lebih banyak 

menghabiskan waktu di dunia maya, di mana mereka lebih terpapar 

kepada influencer media sosial yang kerap mengedepankan gaya 

hidup konsumtif, pencitraan, dan nilai-nilai instan. Sementara itu, 

figur pendidik di sekolah, yang seharusnya menjadi sumber 



 

88 
 

keteladanan, perlahan semakin tersingkir dari pusat perhatian. 

Jurang antara dunia virtual dan realitas ini menciptakan krisis 

identitas, di mana nilai-nilai luhur seperti integritas, kesantunan, 

dan ketekunan terancam tergerus oleh popularitas semu. 

Menghadapi gelombang pengaruh digital ini, keteladanan 

(role modeling) justru menemukan relevansinya yang paling 

mendasar. Di saat influencer hanya menampilkan versi kehidupan 

yang terkurasi, guru dan pendidik hadir sebagai teladan nyata yang 

hidup dan bernapas dalam keseharian siswa. Mereka memberikan 

alternatif yang konkret, otentik, dan dapat dipertanggungjawabkan. 

Lebih dari sekadar transfer pengetahuan, keteladanan menciptakan 

ikatan emosional dan psikologis yang jauh lebih dalam dan 

berbekas daripada sekadar pengajaran verbal. Seorang guru yang 

jujur, adil, dan penuh empati tidak hanya dikenang karena apa yang 

diajarkannya, tetapi terutama karena bagaimana dia menjalani 

nilai-nilai tersebut dalam tindakan nyata. 

Untuk mengonsolidasikan peran keteladanan ini dalam 

konteks kekinian, diperlukan solusi-solusi yang strategis dan 

aplikatif. Pertama, pembelajaran berbasis Storytelling tentang 

keteladanan lokal, yakni dengan memanfaatkan kekuatan 

storytelling untuk menyampaikan kisah-kisah keteladanan nyata 

dari lingkungan sekitar, mulai dari guru itu sendiri, tokoh 

masyarakat, hingga orang tua siswa. Cerita-cerita otentik tentang 

kegigihan, kejujuran, atau kepedulian sosial ini akan lebih mudah 

dicerna dan diingat daripada nasihat abstrak. 

Kedua, Pemodelan Digital Citizenship oleh Pendidik. Guru 

harus aktif menjadi model dalam penggunaan teknologi yang sehat 

dan bertanggung jawab. Ini mencakup cara berkomunikasi yang 

santun di grup kelas, kemampuan memverifikasi informasi 

sebelum menyebarkannya, serta keseimbangan dalam 

menggunakan gawai. Dengan mempraktikkan digital citizenship 



 

89 
 

secara konsisten, guru memberikan contoh nyata bagaimana 

menghadapi tantangan era digital dengan bijak. 

Pada akhirnya, melawan krisis teladan di era digital tidak 

dengan melarang atau menolak kemajuan teknologi, tetapi dengan 

menguatkan kehadiran manusiawi para pendidik sebagai 

mercusuar nilai. Keteladanan yang konsisten, otentik, dan relevan 

akan selalu memiliki daya pikat yang lebih kuat daripada sekadar 

popularitas virtual. Dengan menjadi teladan hidup yang inspiratif, 

guru tidak hanya mengajar, tetapi sedang menjembatani nilai-nilai 

luhur menuju hati generasi penerus di tengah riuh rendah dunia 

digital. 

2. Memulihkan Hati Nurani Pendidikan: Menjawab Dekadensi 

Moral melalui Kekuatan Keteladanan 

Dalam beberapa tahun terakhir, dunia pendidikan kita 

diguncang oleh fenomena dekadensi moral dan etika di kalangan 

pelajar yang kian mengkhawatirkan. Problematika ini 

termanifestasi dalam meningkatnya kasus perundungan (bullying), 

maraknya ketidakjujuran akademik seperti menyontek dan 

plagiarisme, serta merebaknya perilaku antisosial yang 

mengabaikan norma-norma kesopanan dan penghormatan. Kondisi 

ini tidak hanya mengganggu iklim belajar, tetapi lebih jauh 

mengancam fondasi karakter generasi penerus bangsa, menandai 

adanya krisis nilai yang memerlukan penanganan mendesak dan 

mendalam. 

Menghadapi situasi yang kompleks ini, pendekatan 

keteladanan (role modeling) muncul sebagai solusi yang paling 

relevan dan fundamental. Nilai-nilai moral dan etika tidak dapat 

diajarkan hanya melalui ceramah atau buku teks, ia harus 

dihidupkan melalui contoh konkret dalam kehidupan sehari-hari. 

Siswa lebih mudah menangkap dan menyerap makna kejujuran, 

empati, dan tanggung jawab ketika mereka menyaksikannya 

langsung dalam tindakan nyata guru, staf, dan pimpinan sekolah 



 

90 
 

mereka. Lebih penting lagi, konsistensi antara perkataan dan 

perbuatan dari para pendidik inilah yang membangun kredibilitas 

dan kepercayaan (trust). Ketika seorang guru menuntut kejujuran 

tetapi memberi jawaban ujian secara tidak fair, atau melarang 

perundungan tetapi membiarkan candaan yang menyakiti, pesan 

moral yang disampaikan menjadi tidak bermakna dan kepercayaan 

siswa pun luntur. 

Untuk menginternalisasi nilai-nilai luhur tersebut, diperlukan 

solusi-solusi konkret yang berfokus pada praktik dan pemodelan. 

Pertama, Integrity Modeling oleh Guru dan Pimpinan. Setiap 

pendidik dan pemimpin institusi harus secara aktif dan konsisten 

menjadi teladan integritas. Ini mencakup hal-hal sederhana seperti 

mengakui kesalahan, menepati janji, bertanggung jawab atas 

tindakan, dan berlaku adil kepada semua siswa. Keteladanan ini 

menciptakan "jejak moral" yang dapat diikuti oleh siswa. 

Kedua, Transparansi dalam Penilaian dan Proses Akademik, 

dengan membangun sistem penilaian yang transparan dan jelas 

bagi siswa. Ketika siswa memahami bagaimana mereka dinilai dan 

melihat bahwa prosesnya adil, kepercayaan mereka pada sistem 

dan pada gurunya akan tumbuh. Transparansi ini adalah bentuk 

nyata dari pengajaran kejujuran dan keadilan. 

Ketiga, Restorative Practice yang Ditunjukkan melalui 

Contoh Nyata. Menangani pelanggaran moral, seperti perundungan 

atau ketidakjujuran, tidak dengan hukuman semata, tetapi dengan 

pendekatan restorative practice yang memulihkan hubungan. Guru 

dan staf harus mendemonstrasikan proses ini, misalnya dengan 

memfasilitasi pertemuan antara pelaku dan korban untuk 

mendengarkan, memahami dampak, dan bersama-sama 

menemukan jalan untuk memperbaiki kesalahan. Melalui contoh 

nyata ini, siswa belajar tentang empati, tanggung jawab, dan 

rekonsiliasi. 



 

91 
 

Pada hakikatnya, memerangi dekadensi moral adalah sebuah 

pekerjaan budaya yang dimulai dari diri setiap pendidik. Dengan 

menjadikan keteladanan sebagai kurikulum tersembunyi yang 

paling powerful, sekolah tidak hanya sekadar mencetak siswa yang 

pandai, tetapi terutamanya menempa manusia-manusia 

berintegritas yang memahami makna kebajikan bukan sebagai 

teori, tetapi sebagai sebuah cara hidup. Dalam pertarungan 

melawan erosi moral, keteladanan yang konsisten adalah senjata 

kita yang paling ampuh. 

3. Merajut Kebinekaan: Menjawab Disorientasi Nilai melalui 

Keteladanan Multikultural 

Di tengah arus globalisasi dan masyarakat yang kian 

majemuk, dunia pendidikan menghadapi tantangan baru yang 

kompleks: disorientasi nilai dalam masyarakat multikultural. 

Problematika ini muncul ketika siswa terpapar pada benturan nilai 

dari berbagai budaya, tradisi, dan keyakinan yang berbeda. Tanpa 

pemandu yang tepat, keragaman yang seharusnya menjadi 

kekayaan justru dapat menimbulkan kebingungan identitas, 

keraguan terhadap nilai-nilai yang dianutnya, bahkan potensi 

konflik akibat ketidaktahuan dan prasangka. 

Dalam labirin nilai yang kompleks ini, keteladanan dari para 

pendidik memegang peran yang sangat relevan dan strategis. 

Seorang guru yang menjadi teladan dalam menghargai perbedaan 

tidak hanya mengajarkan teori toleransi, tetapi secara nyata 

menunjukkan cara melakukan navigasi nilai yang bijaksana. Ketika 

siswa menyaksikan gurunya mampu menghormati keyakinan yang 

berbeda, menerima pendapat yang berseberangan dengan elegan, 

dan menunjukkan empati terhadap latar belakang budaya yang 

beragam, mereka mendapatkan contoh konkret bagaimana hidup 

harmonis dalam perbedaan. Pemodelan toleransi dan inklusivitas 

melalui tindakan nyata inilah yang membekas lebih dalam daripada 

sekadar materi pembelajaran di buku teks. 



 

92 
 

Untuk mewujudkan keteladanan multikultural ini, diperlukan 

solusi konkret yang sistematis, yakni Program Mentorship Lintas 

Budaya, dengan membentuk program bimbingan yang 

mempertemukan siswa dari latar belakang budaya yang berbeda. 

Dalam program ini, siswa tidak hanya belajar tentang budaya lain, 

tetapi lebih penting lagi, mereka belajar berinteraksi dan 

membangun hubungan personal secara langsung. Peran guru 

sebagai fasilitator dalam program ini menjadi teladan nyata dalam 

membangun jembatan antarbudaya. 

Pada hakikatnya, menghadapi disorientasi nilai di era 

multikultural bukan dengan menutup diri atau memaksakan nilai 

tunggal, melainkan dengan membuka ruang dialog dan 

menunjukkan melalui keteladanan bagaimana merayakan 

perbedaan sebagai kekuatan. Sekolah, melalui para pendidiknya, 

harus menjadi microcosm dari masyarakat ideal yang inklusif dan 

harmonis. Dengan demikian, kita tidak hanya membantu siswa 

menemukan identitasnya, tetapi juga mencetak generasi yang 

percaya diri dengan akar budayanya sekaligus lentur dalam 

menjalin persaudaraan kemanusiaan yang universal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

93 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

5.1. Kesimpulan 

Berdasarkan telaah mendalam terhadap pemikiran Said Ramadhan 

Al-Buthi dalam kitab Fiqh as-Sīrah An-Nabawiyyah, dapat disimpulkan 

beberapa hal pokok sebagai berikut: 

1. Penelitian terhadap Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah karya Syaikh 

Muhammad Said Ramadhan al-Buthi telah mengungkap sebuah konsep 

pendidikan yang holistik dan integratif, yang bersumber dari keteladanan 

Nabi Muhammad SAW. Melalui pendekatan fiqh as-sirah (pemahaman 

mendalam terhadap sirah Nabawiyah), al-Buthi tidak hanya 

menceritakan sejarah, tetapi mengekstrak prinsip-prinsip pendidikan 

yang universal dan timeless. Konsep pendidikan al-Buthi menekankan 

pada pembangunan karakter (akhlāq), penanaman nilai, dan keteladanan 

(qudwah) sebagai fondasi, sambil mengintegrasikan aspek intelektual, 

spiritual, emosional, dan sosial dalam sebuah kerangka yang seimbang. 

2. Relevansi pemikiran al-Buthi sangat kuat untuk menjawab tantangan 

pendidikan modern, seperti krisis identitas, dekadensi moral, dan 

berbagai problematika yang bervariatif. Pendidikan berbasis Sirah ala al-

Buthi menawarkan solusi dengan membentuk insan kamil (manusia 

paripurna) yang tidak hanya cerdas intelektual tetapi juga kuat spiritual 

dan berakhlak mulia. 

Dengan demikian, tesis ini menyimpulkan bahwa Fiqh as-Sīrah an-

Nabawiyyah karya al-Buthi bukan sekadar teks keagamaan historis, 

melainkan sebuah khazanah pemikiran pendidikan yang sangat kaya. 

Konsep pendidikan yang ditawarkannya bersifat kontekstual dan aplikatif, 

mampu menjawab problematika kontemporer dengan kembali pada fondasi 

nilai yang kokoh. Implementasi prinsip-prinsip ini, melalui 

rekontekstualisasi yang kreatif dan responsive, dapat melahirkan sebuah 



 

94 
 

paradigma pendidikan integratif yang tidak hanya mengejar kecerdasan 

intelektual, tetapi juga membangun manusia yang utuh (insān kāmil), 

berakhlak mulia, dan siap menghadapi kompleksitas zaman. 

 

5.2. Implikasi 

Temuan penelitian ini memiliki beberapa implikasi, baik secara 

teoretis maupun praktis: 

1. Implikasi Teoretis: 

a. Memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan 

menawarkan paradigma pendidikan yang bersumber dari otentisitas 

Sirah Nabawiyah dengan pendekatan filosofis (fiqh). 

b. Menguatkan posisi Sirah Nabawiyah bukan hanya sebagai mata 

pelajaran tambahan, tetapi sebagai landasan filosofis (foundation) dan 

kerangka acuan (framework) dalam menyusun kurikulum pendidikan 

Islam. 

2. Implikasi Praktis: 

a. Bagi Lembaga Pendidikan: Perlu merancang kurikulum integratif 

yang memasukkan nilai-nilai Sirah Nabawiyah (ala pemikiran Al-

Buthi) ke dalam semua mata pelajaran, tidak terbatas pada Pelajaran 

Agama Islam. 

b. Bagi Pendidik (Guru/Dosen): Perlu meningkatkan kapasitas untuk 

mampu mengajarkan Sirah Nabawiyah tidak hanya sebagai narasi 

sejarah, tetapi sebagai sumber inspirasi dan solusi, dengan metode 

yang menarik dan kontekstual. 

c. Bagi Pembuat Kebijakan Pendidikan: Dapat dijadikan pertimbangan 

untuk merumuskan kebijakan yang mendukung penguatan pendidikan 

karakter berbasis keteladanan Nabi Muhammad SAW. 

 

5.3. Keterbatasan Penelitian 

Sebagaimana lazimnya dalam sebuah penelitian, meskipun penulis 

telah berupaya semaksimal mungkin untuk menjaga obyektivitas dan 

mendalami masalah, penelitian dengan judul "Konsep Pendidikan 



 

95 
 

Karakter dalam Kitab Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah Karya 

Ramadhan Al-Buthi " ini memiliki beberapa keterbatasan. Keterbatasan-

keterbatasan ini penting untuk diungkapkan sebagai bentuk kejujuran 

akademik dan untuk memberikan arah bagi penelitian selanjutnya. Adapun 

keterbatasan tersebut adalah sebagai berikut: 

1. Keterbatasan Sumber Primer dan Konteks Pemikiran 

Penelitian ini secara utama berfokus pada kitab Fiqh As-Sirah An-

Nabawiyyah sebagai sumber primer pemikiran Al-Buthi. Namun, 

pemikiran seorang ulama besar seperti Al-Buthi tidak terbentuk dalam 

ruang hampa. Keterbatasan waktu dan ruang lingkup penelitian 

menyebabkan analisis tidak dapat mengulas secara mendalam seluruh 

latar belakang sosio-kultural, politik, dan intelektual Al-Buthi di Suriah 

pada masanya, serta karya-karya beliau yang lain yang mungkin 

memperkaya pemahaman terhadap perspektifnya tentang pendidikan. 

2. Ruang Lingkup yang Terfokus pada Satu Pemikir 

Penelitian ini merupakan studi atas pemikiran satu tokoh (single-

author study). Meskipun hal ini memungkinkan pendalaman yang lebih 

intensif, namun keterbatasannya adalah tidak adanya perbandingan 

(komparasi) secara sistematis dengan pemikir Sirah atau pendidikan 

Islam kontemporer lainnya. Akibatnya, posisi unik dan kontribusi 

spesifik pemikiran Al-Buthi dalam peta wacana pendidikan Islam 

modern mungkin belum sepenuhnya tergambar dengan latar belakang 

pemikiran yang lebih luas. 

3. Belum Melibatkan Pengujian Empiris (Aplikasi di Lapangan) 

Penelitian ini bersifat kepustakaan (library research) yang fokus 

pada telaah teks dan konsep. Oleh karena itu, penelitian ini terbatas 

pada level konseptual dan teoritis. Keterbatasan utama adalah belum 

diujinya konsep pendidikan berbasis Sirah hasil telaah ini dalam setting 

pendidikan yang sesungguhnya (sekolah, madrasah, atau pesantren). 

Keefektifan, tantangan, dan dinamika penerapannya dalam praktik di 

kelas masih memerlukan penelitian lanjutan yang bersifat empiris. 

4. Interpretasi terhadap Teks 



 

96 
 

Proses memahami dan menafsirkan pemikiran dari sebuah teks, 

apalagi yang ditulis dalam bahasa Arab dengan nuansa yang kaya, 

memiliki unsur subjektivitas. Meskipun penulis berusaha untuk tetap 

setia pada teks asli dan menggunakan referensi pendukung, tidak 

menutup kemungkinan adanya interpretasi yang berbeda dari penafsir 

lain terhadap gagasan-gagasan Al-Buthi yang sama. Keterbatasan ini 

diakui sebagai bagian dari dinamika penelitian kualitatif berbasis teks. 

5. Keterbatasan pada Aspek Tertentu dari Sirah 

Kitab Fiqh as-Sīrah karya al-Buthi membahas seluruh fase 

kehidupan Nabi Muhammad SAW secara panjang lebar. Namun, karena 

fokus penelitian adalah pada "refleksi pendidikan", maka analisis dalam 

penelitian ini cenderung terbatas pada peristiwa-peristiwa Sirah yang 

memiliki relevansi paling kuat dengan prinsip-prinsip pendidikan. 

Tidak semua detail sejarah dalam kitab tersebut dikupas secara 

mendalam dan seimbang. 

Dengan menyadari berbagai keterbatasan di atas, diharapkan 

pembaca dapat memahami konteks dan cakupan dari penelitian ini secara 

lebih utuh. Keterbatasan-keterbatasan ini justru membuka peluang dan 

peluang bagi peneliti lain untuk mengembangkan, memperdalam, dan 

melengkapi temuan dari studi ini di masa yang akan datang. 

 

5.4. Saran 

Berdasarkan kesimpulan dan implikasi di atas, berikut ini 

disampaikan beberapa saran konstruktif: 

1. Bagi Lembaga Pendidikan Formal (Sekolah/Madrasah/Perguruan 

Tinggi): 

a. Pengembangan Kurikulum: Membentuk tim untuk mengintegrasikan 

nilai-nilai dan hikmah dari Fiqh as-Sīrah al-Buthi ke dalam kurikulum 

operasional (Silabus dan RPP). Misalnya, mata pelajaran Sosiologi 

dapat dikaitkan dengan piagam Madinah, atau pelajaran Leadership 

dikaitkan dengan strategi dakwah Nabi. 



 

97 
 

b. Pelatihan Guru: Menyelenggarakan workshop dan pelatihan 

berkelanjutan bagi para pendidik untuk menguasai metodologi 

pengajaran Sirah Nabawiyah yang inspiratif dan aplikatif, bukan 

sekadar hafalan tahun dan peristiwa. 

c. Pembuatan Bahan Ajar: Mengembangkan buku panduan atau modul 

pembelajaran Sirah Nabawiyah untuk siswa dan guru yang mengacu 

pada pendekatan fiqh dan analisis hikmah seperti yang dilakukan al-

Buthi. 

2. Bagi Keluarga dan Masyarakat: 

a. Pendidikan Informal: Orang tua disarankan untuk menjadikan Sirah 

Nabawiyah sebagai bahan cerita dan diskusi harian di rumah, 

menekankan pada penanaman nilai dan keteladanan. 

b. Komunitas Belajar: Masyarakat dapat membentuk halaqah atau 

kajian-kajian komunitas yang membedah kitab Fiqh As-Sīrah atau 

kitab Sirah lainnya untuk menguatkan pemahaman dan 

mengaplikasikannya dalam kehidupan bermasyarakat. 

3. Bagi Peneliti Selanjutnya: 

a. Riset Eksperimen: Diperlukan penelitian lebih lanjut yang bersifat 

eksperimen untuk menguji efektivitas model pembelajaran berbasis 

Sirah Nabawiyah (dengan pendekatan Al-Buthi) terhadap 

pembentukan karakter peserta didik. 

b. Studi Komparatif: Dapat dilakukan studi komparatif antara pemikiran 

Said Ramadhan Al-Buthi dan pemikir Sirah kontemporer lainnya  

untuk mendapatkan perspektif yang lebih kaya. 

c. Pengembangan di Berbagai Disiplin Ilmu: Penelitian dapat 

diperdalam dengan menelaah relevansi Fiqh As-Sirah dalam bidang 

spesifik lain, seperti pendidikan politik, ekonomi Islam, atau psikologi 

Islam. 

Dengan mengimplementasikan saran-saran di atas, diharapkan 

pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah dapat menjadi kekuatan transformatif 

dalam membangun peradaban Islam yang unggul dan berkarakter di masa 

depan. 



 

98 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Buthi, M. S. R. (2023). Fiqh as-Sīrah an-Nabawiyyah. Dar al-Fikr. 

Al-Ghazali. (2011). Ihyā’ ’Ulūmuddīn. In 4. Dār al-Minhāj. 

Al-Ḥasanī, A.-S. M. bin as-S. ‘Alawī al-M. (n.d.). Al-Qawā’id al-Asāsiyyah fi 

Ulūm al-Qur’an. Haiah aṣ-Ṣafwah al-Mālikiyyah. 

Al-Jauziyyah, A.-Q. (2016). ’Uddah aṣ-Ṣābirīn. Dār Ibn Kaṡīr. 

Ali, S. bin. (1997). Syarḥ aṭ-Ṭahawiyyah. Wakālah Syu’ūn al-Maṭbū’āt. 

Amaliyah, S. (2021). Konsep Pendidikan Keluarga Menurut Ki Hadjar 

Dewantara. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(1). 

An-Nās, I. S. (n.d.). U’yūn al-Aṡār. 

Anam, H., Yusuf, M. A., & Saada, S. (2023). Kedudukan Al-Quran dan Hadis 

sebagai Dasar Pendidikan Islam. Jurnal PAI: Jurnal Kajian Pendidikan 

Agama Islam, 2(2), 204–219. https://doi.org/10.33507/pai.v2i2.1117 

Anwar, K., & Choeroni. (2019). Model Pengembangan Pendidikan Karakter 

Berbasis Penguatan Budaya Sekolah Religius Di SMA Islam Sultan Agung 3 

Semarang. Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan Islam, 2(2). 

Ariani, F. (2024). Historiografi Islam Modern : Telaah Fiqhus Sirah Karya 

Muhammad Sa ’ id Ramadhan Al-Buthi. 23(2), 150–162. 

Ath-Thabari. (2009). Tārīkh aṭ-Ṭabarī. Bait al-Afkār. 

Bahtiar, M. S., Syafri, U. A., & Handrianto, B. (2021). Pendidikan Karakter Pada 

Pembelajaran Sirah Nabawiyah dalam Kitab Khulashoh Nurul Yaqin. Rayah 

Al-Islam, 5(2), 255–267. 

Basith, A. (2019). Konsep Istinbath Hukum Kontemporer Menurut Said 

Ramadlan Al Buthi. An-Nidzam, 6(1), 147–171. 

Bastoni, T. F. (2021). Nilai-nilai Pendidikan Dalam Kitab ar-Rahiqul Makhtum 

Karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri. 



 

99 
 

BP, A. R., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., & Yumriani. (2022). 

Pengertian Pendidikan, Ilmu Pendidikan dan Unsur-unsur Pendidikan. Jurnal 

Al Urwatul Wutsqa, 2(1). 

Chaer, M. T., & Wahyuna, A. H. (2020). Pendidikan Karakter Berbasis Sirah 

Nabawiyah. Al-Aufa: Jurnal Pendidikan Dan Kajian Keislaman, 02(01). 

Fachrizal, A., & Hanum, A. (2024). Arah dan Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal 

Ihsanika, 2(1). 

Fauziyah, F., & Alfani, M. (2021). Hadis-Hadis Misoginis (Studi Komparasi 

Pemikiran Sa’id Ramadan Al-Buthi dan Abou El Fadl). Mushaf Journal: 

Jurnal Ilmu AL Quran Dan Hadis, 4(2), 167–186. 

Firdaus. (2019). Musyawarah dalam Perspektif al-Qur’an. Jurnal Al-Mubarak, 

4(2), 214–215. 

Fitriyah, F. K., & Djazilan, M. S. (2020). Kontekstualisasi Nilai Pendidikan 

Karakter dalam Sirah Nabawiyah: Studi Hermeneutika Pada Pemikiran dan 

Metode Paul Ricoeur. Journal of Islamic Civilization, 2(2). 

Hafidz, F. (2023). Pembentukan Karakter Berbasis Sirah Nabawiyyah Di SD 

Aisiyyah Bina Insani Kragan. Jurnal Penelitian, 17(1). 

Hakim, L., & Mujiati, N. (2019). Pemikiran Al-Buthi Tentang Problematika 

Dakwah. Mediakita, 3(1). https://doi.org/10.30762/mediakita.v3i1.1799 

Hamzah, A. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research). Literasi 

Nusantara Abadi. 

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. Wal Ashri Publishing. 

Hasbillah, A. ’Ubaydi. (2012). Sirah Nabawiyah dan Demitologisasi Kehidupan 

Nabi. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 1(2), 251–275. 

Hasbulloh, A. S., Hasan, A., & Umar, M. (2023). Tinjauan Teori Al-Mashlahah 

Al-Buthi Terhadap Hak Anak dalam Perspektif Hukum Islam dan Perjanjian 

Internasioan. Indonesia Journal of Islamic Juriprudence, Economic, and 

Legal Thoery, 1(4), 608–639. 



 

100 
 

Hasibuan. (2007). Manajemen: Dasar, Pengertian, dan Masalah. Bumi Aksara. 

Helmi, T. I., & Mohammad, T. (2016). Sirah Nabawiyyah Definisi dan 

Kepentingan Mempelajarinya. 1–13. 

Hisyām, I. (1995). as-Sīrah an-Nabawiyyah. Dār al-Hadīṡ. 

Husna, A. N. (2016). Psikologi Anti-Materialisme. Buletin Psikologi, 24(1), 12–

21. https://doi.org/10.22146/bpsi.12676 

Husnullail, M., Risnita, Jailani, M. S., & Asbui. (2024). Teknik Pemeriksaan 

Keabsahan Data dalam Riset Ilmiah. Jurnal Genta Mulua, 15(2), 70–78. 

Idris, I., & Ridho, A. R. (2024). Urgensi Pendidikan Menurut Al-Qur’an dan 

Hadits. Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(3), 357–366. 

https://doi.org/10.15575/mjiat.v2i3.31325 

Irawan, B. (2012). Tafsir Ayat-ayat Kasih Sayang dalam Masyarakat Plural. 

Jurnal Teologia, 23(1), 75–88. 

Irsyad, M., & Alwis. (2017). Kontribusi Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi 

dalam Studi Al-Qur’an. Al-Aqwam: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 3(1), 

1–18. 

Jabrān, A. J. (n.d.). Durūs Uṣūl al-Fiqh al-Makiyyah. Dā’irah al-Auqāf wa asy-

Syu’un al-Islāmiyyah. 

Jaya, S. A. F. (2019). Al-Qur’an dan Hadis sebagai Sumber Hukum Islam. Indo-

Islamika, 9(2). 

Katsir, I. (1999). Tafsīr al-Qur’an al-’Aḍīm. In 1. Dār Ṭaibah. 

Kusumawati, R. (2008). Kecerdasan Buatan Manusia (Artificial Intelligence): 

Teknologi Masa Depan. Jurnal Ulul Albab, 9(2). 

Mahfuz, H., & Muslimin, E. (2025). Penerapan Metode Bercerita Dalam 

Pembelajaran Sirah Nabawiyah : Studi Deskriptif Pada Santri. An-Nuha: 

Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 238–251. 

Makhsun, T. (2020). Pendidikan Agama Islam Berbasis Sirah Nabawiyah. 



 

101 
 

Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(2). 

Manna’ al-Qaththan. (1995). Mabahits fi Ulum al-Quran. Dār al-Kutub al-

’Ilmiyyah. 

Mappasiara. (2018). Pendidikan Islam (Pengertian, Ruang Lingkup dan 

Epistemologinya). VII(1). 

Megawati, M. (2024). Nilai-nilai Pendidikan Akhlak dalam Buku Sirah 

Nabawiyah Karya Syaikh Shafiyurrahman Al Mubarakfuri di Era Digital. 

IAIN Parepare. 

Mekarisce, A. A., & Jambi, U. (2020). Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data pada 

Penelitian Kualitatif di Bidang Kesehatan Masyarakat. Jurnal Ilmiah 

Kesehatan Masyarakat, 12(33). 

Muhilda, V. (2023). Pendidikan Karakter dalam Buku Sirah Nabi Muhammad 

Karya Al Hafizh Adz Dzahabi. Turats, 16(2), 15–32. 

Muqit, A. (2020). Makna Zuhud Dalam Kehidupan Prespektif Tafsir Al- Qur ’an. 

Jurnal Ta’wiluna, 1(2). 

Mustakim, I., Hakim, L. N., & Munir. (2023). Pendidikan Karakter Jujur 

Perspektif Sirah Nabawiyah. Jurnal Pandu, 1(1), 18–25. 

https://doi.org/10.59966/pandu.v1i1.11 

Musyafiq, A. (2014). Rekonstruksi Pesan profetik Berdasarkan Koleksi Hadis dan 

Sirah Nabawiyah. Jurnal At-Taqaddum, 6(2), 165–186. 

Musyafiq, A. (2015). Pengantar Sirah Nabawiyah. Cv Karya Abadi Jaya. 

Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Indonesia, 2(5). 

Nurfajriani, W. V., Wahyu, M., Arivan, I., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2024). 

Tringulasi Data dalam Analisis Data Deskriptif. Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan, 10(17). 

Pramesti, M. W. (n.d.). Motivasi: Pengertian, Proses dan Arti Penting dalam 

Organisasi. 



 

102 
 

Pranyoto, Y. H. (n.d.). Paradigma Pedagofi Refleksi (PPR): Suatu Alternatif 

Pendekatan Pembelajaran dalam Dunia Penndidikan. 51–69. 

Purahman, & Umam, M. K. (2024). Pendidikan Optimisme dalam Islam: 

Optimisme dalam Perspektif Teori Self-Esteem. Jurnal Kariman, 12(1), 

139–157. 

Qodim, H., Halim, A., & Busro. (2018). Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas 

Ushuluddin. Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Rafi’, I. (n.d.). Wafayāt al-A’yān. 

Rangkuti, A. (2017). Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam. Tazkiya, 6(1), 1–

21. 

Ridwan, A. R., Hd, S., Ningsih, S. W., & Saribun, S. (2025). Sumber Ajaran 

Islam. Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, 2(1). 

Riedho, M., & Umam, S. (2025). Menelusuri Pendekatan Intelektual Kontemporer 

dalam Sirah Nabawiyyah : Analisis Perbandingan Historiografi Islam 

Modern. Journal of Global Islamic Studies and Social Science, 1(1), 1–13. 

Rofi’i, M. A., Lestari, F., Ulfiyatin, A., Rafsanjani, M., & Alfiani, N. (2025). 

Konsep Kedermawanan dan Etika Sosial dalam Pemikiran Ibn Miskawayh: 

Kajian Aksiologi ZISWAF dalam Tahdzib al-Akhlak. Ziswaf Asfa Journal, 

3(1), 65–86. 

Rohadi, R., & Roza, E. (2024). Al Qur’an, Hadist, Dan Ijtihad Sebagai Sumber 

Pendidikan Islam. Al Mikraj: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 4(02), 

2003–2011. https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.5519 

Rozak, P. (2017). Indikator Tawadhu dalam Keseharian. Jurnal Madaniyah, 

1(12), 174–187. 

Saiful. (2019). Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren. Pedagogik: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dan Pembelajaran, 6(1). 

Sari, M., & Asmendri. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research) dalam 

Penelitian Pendidikan IPA. Natural Science, 06(01). 



 

103 
 

Siregar, H. D., & Hasibuan, Z. E. (2024). Pendidikan Agama Islam : Pengertian, 

Tujuan, Dasar, dan Fungsi. Jurnal Intellektika, 2(5). 

Siyoto, S., & Sodik, A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media 

Publishing. 

Sugiono. (2010). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta. 

Thohir, A. (2014). Sirah Nabawiyah Nabi Muhammad saw dalam Kajian Ilmu 

Sosial-Humaniora. Penerbit Marja. 

Tsalis, N., & Sarjana, L. A. (2023). Konsep Ihsan Menurut Para Mufassir Al- Qur 

’ an Dan Hubungannya Dengan Pendidikan. Jurnal Innovative, 3(2), 1288–

1300. 

Ulya. (2010). Metode Penelitian Tafsir. Nora Media Enterprise. 

Wahdini, M. (2023). Politik Moderat: Studi Pemikiran Muhammad Sa’id 

Ramadhan Al-Buthi. Jurnal Sosiologi Agama: Jurnal Ilmiah Sosiologi 

Agama Dan Perubahan Sosial, 17(1). 

Wathoni, L. M. N. (2020). Pendidikan Moral Dalam Kitab Ar- Rahīqu Al - 

Makhtūm Karya Syekh Shafy Al Rahmān Al - Mubārakfūrī. 

Yusuf, M., Sestia, L. L., Mawaddah, & Hasanuddin. (2022). Hakikat dan Tujuan 

Pendidikan Islam. Jurnal Bacaka, 2(2). 

 


