TESIS

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH
AS-SIRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI

UNISSULA
ol Idost toluisula

Muhammad Dilla Khoirona
21502400710

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG
SEMARANG
2025/1447



TESIS

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH
AS-SIRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI

UNISSULA
el Idont bol bl

Muhammad Dilla Khoirona

21502400710

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG
SEMARANG
2025/1447



KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-
SIRAH AN-NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI

TESIS

Untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama Islam
dalam Program Studi S2 Pendidikan Agama Islam

Universitas Islam Sultan Agung.

Oleh:
MUHAMMAD DILLA KHOIRONA
21502400710

PROGAM MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG
SEMARANG
17 NOVEMBER 2025



LEMBAR PERSETUJUAN

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-SIRAH AN-
NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI

Oleh:
Muhammad Dilla Khoirona

21502400710

Pada tanggal 06 November 2025 telah disetujui oleh:

Pembimbing I, Pembimbing I,
Dr. Choeroni, M.Ag., M.Pd.I Drs. Asmaji Muchtar, Ph. D
NIK. 211523037 NIK. 211510018
Mengetahui,

Progam Magister Pendidikan Agama Islam
Universitas Islam Sultan Agung Semarang,

Ketua,

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.PI
NIK. 210513020




LEMBAR PENGESAHAN

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB FIQH AS-SIRAH AN-
NABAWIYYAH KARYA RAMADHAN AL-BUTHI

Oleh:
Muhammad Dilla Khoirona
21502400710

Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji Progam Magister
Pendidikan Agama Islam Unissula Semarang
Tanggal, 17 November 2025

Penguji I, Penguji 11,

O ¢ V9ot
Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.P.I Dr. Warsiyah, S.Pd.I, ML.S.1.
NIK. 210513020 NIK. 211521035
Penguji 11T,

o

Drs. Asmaji Muhtar, Ph.D
NIK. 211522037

Mengetahui,
Progam Magister Pendidikan Agama Islam
Universitas Sultan Agung
Semarang Ketua,

g N

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.PI
NIK. 210513020




PERNYATAAN KEASLIAN DAN PERSYARATAN PUBLIKASI

Bismillahirrahmanirrahim.

Dengan ini saya menyatakan dengan sebenar-benarnya, bahwa:

Tesis yang berjudul: “Konsep Pendidikan Karakter Dalam Kitab
Figh As-Strah An-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi” beserta
seluruh isinya Adalah karya penelitian saya sendiri dan tidak terdapat
karya ilmiah yang pernah diajukan oleh orang lain untuk memperoleh
gelar akademik, serta tidak terdapat karya atau pendapat yang pernah
ditulis atau diterbitkan oleh orang lain, kecuali yang tertulis dengan
acuan yang disebutkan sumbernya, baik dalam naskah karangan dan
daftar Pustaka. Apabila ternyata di dalam naskah tesis ini dapat
dibuktikan terdapat unsur-unsur plagiasi, atau pelanggaran terhadap
etika keilmuan dalam karya say aini, maka saya bersedia menerima
sanksi, baik Tesis beserta gelar magister saya dibatalkan serta diproses

sesuai dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Semarang, 06 November 2025

Yang membuat pernyataan,

] oo

EE | MEI( /—v /
a' % | TEMPEL G
1ED49ANX 185542414
™

Muhammad Dilla Khoirona
NIM. 21502400710

N




KATA PENGANTAR

Alhamdulillah penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan

karunia yang dilimpahkan-Nya sehingga tesis ini terselesaikan dengan

baik. Tesis ini berbicara tentang “Konsep Pendidikan Karakter dalam

Kitab Figh As-Sirah An-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi”.

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terima kasih

sedalam-dalamnya kepada semua pihak, yang telah memberikan

bantuan berupa arahan dan dorongan selama penulis studi. Oleh karena

itu, penulis menyampaikan terima kasih dan penghargaan yang

setinggi-tingginya kepada yang terhormat:

1.

Dr. Choeroni, M.Ag., M.Pd.I selaku Pembimbing I dan Drs. Asmaji
Muchtar, Ph. D selaku Pembimbing II. Beliau berdua dengan sabar
dan bijak telah membimbing penulis selama menyususn tesis ini.

Bapak Dr. Agus Irfan, M.PI sebagai Ketua Progam, dan Bapak .....
sebagai Sekretaris Progsm Magister Pendidikan Islam Universitas
Islam Sultan Agung Semarang. Mereka telah begitu banyak mem
berikan motivasi, serta berbagai hal yang tidak terhitung berkaitan
dengan proses pendidikan penulis di Program MPdI Unissula hingga

penulis dapat menyelesaikan tesis ini.

. Tim dosen penguji, dan dosen-dosen Program Magister Pendidikan

Islam Unissula Semarang yang telah banyak mencurahkan ilmu
kepada penulis.

Kedua orang tua penulis, Abah Irsyad dan Ibu Sulis. Terima kasih
untuk setiap doa, belaian kasih, dan pengorbanan tulus tanpa batas

telah menjadi oase yang menghidupi jiwa yang kerap merindukan

Vi



keteduhan. Prestasi ini hanyalah setitik Cahaya yang memantul dari
matahari cinta kalian, kkuserahkan kembali ke pangkuan sumbernya.
5. KH. Naf’an, sang pembimbing jiwa yang setia menuntun langkah
penulis menuju keridaan Ilahi, laksana embun penyejuk yang
meneteskan kesegaran di Tengah dahaganya jiwa yang haus akan
Cahaya. Tak terlupakan pula, kasih sayang Ibu Nyai Zakiyyah bagai
angin yang menghembuskan semangat, mengisi layer perahu ilmu
yang senantiasa dikayuh dalam lautan pengetahuan.
6. Saudaraku dan seluruh keluarga besar, atas doa dan dukungannya
yang selalu mengiringi langkah penulis.
7. Dewan Masayikh dan Dewan Asatidz Al Maimuniyyah.
8. Rekan diskusi dan seluruh rekan-rekan angkatan yang telah berbagi
suka dan duka, serta menjadi teman diskusi yang inspiratif.
Teriring doa semoga amal kebaikan dari berbagai pihak tersebut
memperoleh balasan dari Allah Swt dan dicatat sebagai amal saleh, dan
semoga karya ilmiah ini bermanfaat bagi siapa saja yang mem-bacanya.

Amin.

vii



DAFTAR ISI

Halaman Judul ....coeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieinecieciacenenn i
Halaman Prasyarat Gelar ........cccoivviiiiiiniiiiiiiiiiiniiiiinniiiinniiciensscsnnss ii
Halaman Persetujuan .....cccvviiieiiiiinniiiiineiiiinniieiinsicsessscosessssssnsssossnee iii
Halaman Pengesahan .........cccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiiieicnnnn iv
Halaman Pernyataan Keaslian Tesis ......ccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiienn. v
Halaman Kata Pengantar .......cccovveeiiiiiniiiiiniiiiinciciintcssensscssnsscosensss vi
Halaman Daftar ISi .....ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciecineeees viii
N 1 1] 1 e X
D 1 1 7 xi
Bab I Pendahuluan ......ccoieiiiiiiiiiiiiiiiioniiiiiiiiiiiiieieiiieeciiiecccinneecenns 1
1.1. Latar Belakang .......cooiuiiiiiii i 1
1.2. Identifikasi Masalah .......... .0 0 i, 4

1.3. Pembatasan Masalah dan Fokus Penelitian ............................o 5

1.4. PSR TR | .|/ < - ), | W S . . ... .......... 5
1.5. T RSt AR\ A Y BN |/ R . ............. 6
1.6. May i el S S T T B ... 6
1.7. SistoriieerT SRS 3 e S Sl Y . ................. 7
Bab IT Kajian Teori .ccoeeeeeiiiininiiiiiiiiiaenientesnseeiosenscsncesessoensssnssonsens 9
2.1. Kajiar, | e - - e e ecenermeneenenns 9

1. Deskripsi Tentang Pendidikan Agama Islam .............................. 9

a. Pengertian Pendidikan Agamalslam .................................... 9

b. Tujuan Pendidikan Agamalslam ...............................oe 13

c. Sumber Rujukan Pendidikan Agama Islam ........................... 16

2. Deskripsi Tentang Sirah Nabawiyah ................ccocoi. 25

2.2. Kajian Hasil Penelitian Relevan ..., 32
2.3. Kerangka Konseptual ............cooiiiiiiiiiiii e, 34
Bab III Metode Penelitian ........ccoeviiiiiiiiiiiiieiiiiiiiiiiiiiiiiicienieiieneene 35
3.1, Jenis Penelitian ........o.oiuiiiiiiiii 35
3.2. Tempat dan Waktu Penelitian ................coooiiiiiiiiiii i, 36
3.3. Subjek dan Objek Penelitian ..o 36
3.4. Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data .......................cooa 37

viii



3.5. Keabsahan Data ......ooooviiiiiiii 37

3.6. Teknik Analisis Data ...........ccooiiiiiiiii e 38
Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan ........ccccceviiiiiiiiiiiiiiiiiniiinne.. 39
1.1. Deskripsi Data .......c.oouiiiiiii e 39

1. Biografi Sa’id Ramadhan Al-Buthi ......................... 39

2. Produktivitas Sa’id Ramadhan Al-Buthi .....................co. 42

3. Profil Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah .............................. 45

1.2. Pembahasan
1. Konsep Pendidikan Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi .............................L 53
2. Relevansi Pendidikan Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi dengan Problematika

Pendidikan Kontemporer ..........coviiiiviiiniiiieneiieienieeeenn, 66

Bab V Penutuji <24 . " S B & V. . S ... covveenncnnnconne 93
5.1. KGAUREEE . Y | /< S | | W A T 93
5.2. TiR /AN = ~JN ' A Y. I |/ e ... 94
5.3. KelouE e - T~ I "L/ ............... 94
5.4. Sara "N .\ W . el ... ... 96
Daftar Pustalf¥li-«7 S VL .T"... . B R o ... ................. 98



ABSTRAK

Muhammad Dilla Khoirona, “Konsep Pendidikan Karakter dalam Kitab
Figh as-Sirah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan Al-Buthi”. Semarang: Progam
Magister Pendidikan Islam Unissula, 2025.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh urgensi menemukan solusi pendidikan
yang tidak hanya mengejar aspek kognitif tetapi juga membangun karakter dan
akhlak mulia peserta didik. Sirah Nabawiyah, sebagai rekaman kehidupan Nabi
Muhammad SAW, diyakini mengandung nilai-nilai pendidikan yang paripurna.
Kitab Figh Sirah Nabawiyyah karya Dr. Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Buthi
dipilih sebagai objek penelitian karena keunggulannya dalam menyajikan Sirah
dengan pendekatan analitis (figh) yang menekankan pada penggalian hikmah,
pelajaran (‘ibrah), dan nilai-nilai universal. Penelitian ini bertujuan untuk
merefleksikan dan mengidentifikasi prinsip-prinsip pendidikan berbasis Sirah
Nabawiyah yang termuat dalam kitab tersebut dan relevansinya dengan zaman
modern.

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) dan analisis isi (content analysis). Data
dikumpulkan melalui studi mendalam terhadap kitab Figh Sirah Nabawiyyah dan
dianalisis dengan teknik analisis tematik.

Hasil kajian menunjukkan bahwa model yang ditawarkan Al-Buthi bersifat
integral dan holistik, yang termanifestasi dalam enam pilar prinsip utama: (1)
Integritas dan kepercayaan; (2) Visioner dan komunikasi yang jelas; (3) Empati dan
kepedulian; (4) Musyawarah; (5) Pemberdayaan dan delegasi; (6) Keteladanan.
Pemikiran Al-Buthi ini memiliki relevansi signifikan untuk menjawab tantangan
pendidikan modern, seperti krisis identitas dan dekadensi moral. Model pendidikan
ini ditawarkan sebagai solusi untuk mewujudkan konsep insan kamil, individu yang
paripurna, tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga kuat secara spiritual dan
berakhlak mulia.

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Sirah Nabawiyah, Al-Buthi, Figh as-Sirah.



ABSTRACT

Muhammad Dilla Khoirona, "The Concept of Character Education in the
Book Figh as-Sirah an-Nabawiyyah by Ramadhan Al-Buthi'". Semarang:
Master's Program of Islamic Education, Unissula, 2025.

This research is motivated by the urgency of finding educational solutions that not
only pursue cognitive aspects but also build the character and noble morals of
students. The Prophetic Sirah (biography), as a record of the life of the Prophet
Muhammad (PBUH), is believed to contain comprehensive educational values. The
book Figh as-Sirah an-Nabawiyyah by Dr. Muhammad Sa'id Ramadhan Al-Buthi
was chosen as the research object due to its excellence in presenting the Sirah with
an analytical (figh) approach that emphasizes extracting wisdom, lessons ('ibrah),
and universal values. This study aims to reflect upon and identify the principles of
Sirah-based education contained in the book and their relevance to the modern era.
The research method used is qualitative with a library research approach and
content analysis. Data was collected through an in-depth study of the book Figh as-
Sirah an-Nabawiyyah and analyzed using thematic analysis techniques.

The findings of the study indicate that the model offered by Al-Buthi is integral and
holistic, manifested in six main principle pillars: (1) Integrity and Trustworthiness;
(2) Vision and Clear Communication; (3) Empathy and Compassion; (4)
Deliberation (Shura); (5) Empowerment and Delegation; (6) Exemplary
Leadership. Al-Buthi's thought holds significant relevance for addressing the
challenges of modern education, such as the crisis of identity and moral decadence.
This educational model is proposed as a solution for realizing the concept of insan
kamil (the perfect human being)—an individual who is holistic, not only
intellectually excellent but also spiritually strong and of noble character.
Keywords: Character Education, Sirah Nabawiyyah, Al-Buthi, Figh as-Sirah.

Xi



BAB I

PENDAHULUAN

1.1. Latar Belakang Masalah

Pendidikan memiliki peran yang fundamental dalam kehidupan manusia.
Menurut Al-Ghazali, fungsi pendidikan adalah sebagai instrumen untuk
menanamkan nilai-nilai kebajikan, meningkatkan ketakwaan kepada Allah,
serta mempersatukan masyarakat. Lebih dari itu, pendidikan juga dipahami
sebagai suatu proses untuk meningkatkan martabat dan kualitas hidup umat
manusia. (Makhsun, 2020: 75-79).

Pendidikan pada hakikatnya adalah suatu proses transformasi sikap dan
tata laku individu atau kelompok guna mencapai kedewasaan melalui
serangkaian pengajaran dan pelatihan. Peran pendidikan sangat sentral dalam
membentuk karakter serta cara berpikir manusia. Melalui pendidikan yang
berkualitas, akan lahir generasi yang berintegritas dan memiliki cakrawala ilmu
yang luas. Pada akhirnya, pendidikan yang baik (khoir) akan mewujudkan visi
terciptanya generasi "Khoiru Ummat"

Dalam perspektif Islam, pendidikan berfungsi sebagai suatu mekanisme
untuk memberdayakan umat manusia guna mencapai tingkat kedewasaan
(taklif), baik dalam ranah akhlak maupun pemikiran. Tujuannya adalah untuk
melestarikan dan mengarahkan fitrah insani agar individu mampu memikul
tanggung jawab sebagai khalifah di muka bumi (Chaer & Wahyuna, 2020: 28).
Hal ini sejalan dengan prinsip Islam yang mengangkat martabat orang yang

berilmu, sebagaimana tersurat dalam QS. Al-Mujadalah ayat 11:

W e 13 .\,“3\& 255 s 81 el Gl
KK 535 (&. .\m\@ M’u,j@\}"y (&s



11. Wabhai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu “Berilah
kelapangan di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan
memberi kelapangan untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu)
berdirilah. Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di
antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah Maha Teliti
terhadap apa yang kamu kerjakan.

Berdasarkan ketentuan dalam Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun
2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan, dinyatakan
bahwa fungsi utama pendidikan agama adalah untuk membentuk manusia
Indonesia yang memiliki keimanan dan ketakwaan terhadap Tuhan Yang Maha
Esa, berakhlak mulia, serta mampu memelihara kedamaian dan kerukunan, baik
dalam hubungan intra-umat maupun antarumat beragama..

Pendidikan memainkan peran yang fundamental dalam mengembangkan
individu yang unggul, bertanggung jawab, serta memiliki kompetensi untuk
menjawab tantangan masa depan. Esensi pendidikan tidak hanya terletak pada
penguatan kemampuan akademis, tetapi juga pada pembentukan karakter yang
berlandaskan moralitas ‘dan spiritualitas yang kokoh. Sebuah studi yang
dilakukan oleh Harvard University menguatkan pandangan ini dengan
menyatakan bahwa kesuksesan seseorang sangat dipengaruhi oleh faktor
kepribadian. Temuan penclitian tersebut mengungkapkan bahwa kontribusi soft
skill terhadap kesuksesan mencapai 80 persen, sementara hard skill hanya
menyumbang 20 persen (Saiful, 2019: 28-29).

Dunia kontemporer tengah dihadapkan pada fenomena dekadensi moral
yang nyata. Meningkatnya sikap egois (selfishness) dan hilangnya arah hidup
(the sense of purposelessness) turut berkontribusi terhadap permasalahan
peradaban global, yang pada hakikatnya merefleksikan kemunduran kesadaran
manusia akan nilai-nilai kehidupan yang fundamental. Transformasi sosial yang
signifikan ini merupakan dampak dari krisis moral yang melanda umat manusia
pada periode akhir abad ke-20 hingga awal milenium ketiga

Selanjutnya, muncul berbagai fenomena yang berpotensi merusak
reputasi dunia pendidikan. Beberapa di antaranya meliputi merebaknya

kemerosotan moral di kalangan pelajar dan remaja, praktik seks bebas di ruang



publik, penyalahgunaan narkotika, eksploitasi konten bersifat sensual, serta
maraknya perundungan terhadap anak muda. (Anwar & Choeroni, 2019, 92).

Temuan ini berlandaskan pada survei yang dilakukan terhadap 1.666
responden di beberapa kota metropolitan Indonesia, mencakup Medan,
Bandung, Jakarta, Yogyakarta, dan Surabaya. Studi yang dilaksanakan oleh
Lembaga Studi Cinta dan Kemanusiaan serta Pelatihan Bisnis dan Humaniora
mengungkapkan bahwa praktik seks bebas di kalangan remaja telah menjadi
fenomena yang lazim, dengan prevalensi melebihi angka 50 persen. (Wathoni,
2020: 2).

Belakangan ini, terungkap sejumlah kasus korupsi berskala besar yang
melibatkan oknum-oknum di lingkungan Badan Usaha Milik Negara (BUMN).
Fenomena ini bahkan memperoleh sebutan "Liga Korupsi Indonesia" dari
masyarakat daring. Kerugian negara yang ditimbulkan tidak lagi berada pada
orde miliar, melainkan telah mencapai angka kuadriliun. Ironisnya, kondisi ini
berbanding terbalik dengan situasi ekonomi masyarakat yang masih
memprihatinkan. Salah satu faktor pendorong kemerosotan moral bangsa ini
adalah rendahnya kesadaran masyarakat akan nilai-nilai religiusitas beserta
urgensi penerapannya.

Dalam merespon kompleksitas problem degenerasi moral yang terjadi,
penulis mengajukan suatu solusi melalui implementasi pendidikan berbasis
sirah nabawiyah. Esensi pembelajaran sirah Nabi bukanlah sekadar untuk
mengenal dan memahami kronologi historis dari kehidupan figur paling mulia
di muka bumi ini. Lebih dari itu, pembelajaran ini juga tidak boleh direduksi
menjadi upaya mengambil nilai-nilai positif secara parsial dari peristiwa sejarah
semata. Oleh karena itu, pembelajaran sirah nabawiyah tidak dapat disetarakan
dengan disiplin ilmu umum pada umumnya, karena di dalamnya terkandung
nilai-nilai transcendental yang imperatif untuk diimplementasikan dalam
praktik kehidupan sehari-hari seorang Muslim (Bahtiar et al., 2021: 256).

Rasulullah SAW merupakan figur teladan paripurna bagi seluruh umat
manusia (Muhilda, 2023: 16). Keteladanan beliau telah ditegaskan dalam
firman Allah SWT pada Surah Al-Ahzab ayat 21:



PSR (R NP RNV B SRS S (YR S et

£ ~
21. Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang baik
bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan)
hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah.

Bahkan kalangan orientalis pun mengakui dan menempatkan Rasulullah
sebagai figur sentral dalam sejarah dunia. Oleh karena itu, sudah selayaknya
umat Islam menempatkan beliau sebagai teladan utama, baik dalam hal etika
maupun moral. Dengan demikian, menjadi suatu keharusan bagi setiap muslim
untuk mempelajari dan memahami kehidupan beliau secara komprehensif
melalui kajian sirah nabawiyah, sebagaimana yang termaktub dalam kitab Figh
as-Sirah an-Nabawiyyah.

Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah merupakan salah satu di antara
sejumlah karya monumental yang dihasilkan oleh Ramadhan Al-Buthi. Sebagai
seorang ulama terkemuka di kawasan Timur Tengah, kredibilitas intelektual
penulisnya telah diakui secara luas. Lebih dari enam puluh karya telah beliau
hasilkan, yang mencakup berbagai disiplin ilmu seperti syari'ah, sastra, filsafat,
dan sejarah. Dalam kitab ini, Al-Buthi menyajikan pembahasan dengan narasi
sastrawi yang mudah dicerna namun tetap komprehensif dan mendetail. Setiap
riwayat kehidupan Rasulullah yang dihadirkan dilengkapi dengan analisis
hukum dan hikmah yang relevan untuk dikaji lebih mendalam.

Berdasarkan kajian mendalam terhadap kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi sebagai representasi studi sirah

nabawiyah, peneliti terdorong untuk melakukan penelitian berjudul “Konsep
Pendidikan Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah Karya
Ramadhan Al-Buthi”.

1.2. Identifikasi Masalah
Berdasarkan uraian latar belakang di atas, dapat diidentifikasi beberapa

permasalahan pokok dalam penelitian ini, yaitu:



1. Rendahnya kualitas karakter peserta didik disebabkan oleh praktik-praktik
sehari-hari yang kurang mendukung, yang berasal dari pengaruh keluarga,
lingkungan tempat tinggal, interaksi dengan teman sebaya, serta penetrasi
teknologi.

2. Minimnya pengawasan orang tua terhadap aktivitas anak di dunia digital
berpotensi membentuk karakter yang kurang baik pada peserta didik.

3. Proses pendidikan dinilai belum optimal dalam membentuk karakter karena
lebih menitikberatkan pada pengembangan kecerdasan intelektual (IQ)
dibandingkan dengan penanaman nilai-nilai karakter peserta didik.

4. Rendahnya kualitas konten edukasi dalam berbagai tayangan media sosial
dan televisi turut berkontribusi terhadap tidak optimalnya proses
pembangunan karakter.

5. Beberapa indikator menunjukkan belum optimalnya internalisasi nilai-nilai
karakter pada peserta didik, seperti rendahnya kedisiplinan beribadah,
kurangnya kepatuhan kepada orang tua, minimnya sikap hormat kepada
yang lebih tua, dan terbatasnya praktik akhlakul karimah dalam kehidupan

sehari-hari.

1.3. Pembatasan Masalah dan Fokus Penelitian
Guna memastikan fokus dan kedalaman analisis, penelitian ini
menerapkan batasan kajian. Ruang lingkup pembahasan dalam penelitian ini
dibatasi pada topik “Konsep Pendidikan Karakter Berbasis dalam Kitab
Figh as-Sirah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan al-Buthi”

1.4. Rumusan Masalah
Berangkat dari latar belakang masalah diatas, maka dapat dirumuskan
beberapa permasalahan pokok yang menjadi objek kajian dalam penelitian ini,
yaitu:
1. Bagaimana konsep pendidikan karakter dalam kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi?



2. Bagaimana relevansi konsep pendidikan karakter dalam kitab Figh as-Sirah

an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi dengan problematika pendidikan

kontemporer?

1.5. Tujuan Penelitian

Berangkat dari rumusan masalah yang peneliti kaji, maka penulisan

penelitian ini bertujuan untuk:

1.

Untuk mengetahui konsep pendidikan karakter dalam kitab Figh as-Sirah
an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi.

Untuk mengetahui relevansi pendidikan karakter dalam kitab Figh as-Sirah
an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi dengan problematika pendidikan

kontemporer.

1.6. Manfaat Penelitian

1.

Adapun manfaat penelitian ini antara lain:

Manfaat Teoritis

Secara teoretis, peneclitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi signifikan bagi pengayaan khazanah intelektual Islam, khususnya
dalam ranah Pendidikan Agama Islam, serta memperluas wawasan
akademik terkait kajian pendidikan berbasis sirah nabawiyah menurut
perspektif Ramadhan al-Buthi dalam kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah.
Lebih lanjut, temuan penelitian ini diharapkan dapat berfungsi sebagai
referensi ilmiah, bahan bacaan, dan materi diskusi dalam bidang kajian
pendidikan berbasis sirah nabawiyah, sekaligus menjadi landasan bagi

pengembangan penelitian-penelitian selanjutnya.

2. Manfaat Praktis

a. Secara subjektif, penelitian ini memiliki nilai manfaat dalam mengasah
kompetensi penulis dalam penyusunan karya tulis ilmiah, sekaligus
memenuhi salah satu persyaratan akademik untuk memperoleh gelar
Magister Pendidikan pada Fakultas Agama Islam Universitas Sultan

Agung Semarang.



b. Secara objektif, penelitian ini diharapkan dapat berfungsi sebagai sumber
referensi dan bahan kajian untuk penelitian-penelitian mendatang yang
berkaitan dengan studi pendidikan berbasis sirah nabawiyah.

c. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang komprehensif mengenai konsep pendidikan berbasis sirah
nabawiyah menurut perspektif Ramadhan al-Buthi, sekaligus
memberikan kontribusi berarti bagi pengayaan khazanah intelektual

dalam studi Islam.

1.7. Sistmatika Pembahasan

Penelitian ini disusun dalam lima bab yang terstruktur, dengan setiap bab
memuat beberapa subbab yang saling berhubungan secara koheren. Sistematika
penulisan ini bertujuan untuk memudahkan organisasi dan penyajian materi
skripsi. Adapun kerangka penulisannya dapat diuraikan sebagai berikut:

Bab I memuat pengantar awal yang menjadi landasan bagi pembahasan
lebih mendalam pada bab-bab selanjutnya, atau yang lazim disebut sebagai
pendahuluan. Bagian - pendahuluvan mencakup latar belakang penelitian,
rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan.
Secara esensial, bab ini menghadirkan gambaran komprehensif namun ringkas
mengenai keseluruhan isi skripsi, sekaligus berfungsi sebagai kerangka acuan
bagi pengembangan pembahasan pada Bab II, III, IV, dan V..

Bab II menyajikan kerangka teoretis yang relevan dengan tema penelitian,
yang dalam konvensi akademik disebut sebagai kajian pustaka. Pada bagian ini,
peneliti melakukan eksplanasi sistematis terhadap berbagai konsep dan teori
yang berkorelasi dengan topik tesis, mencakup definisi Pendidikan Agama
Islam, tujuan Pendidikan Agama Islam, sumber-sumber Pendidikan Agama
Islam, serta berbagai analisis teoretis mengenai sirah nabawiyabh..

Bab III memaparkan metodologi penelitian yang digunakan dalam studi
ini. Bagian metodologi penelitian tersebut mencakup beberapa komponen
utama, meliputi, jenis penelitian, lokasi dan waktu pelaksanaan penelitian,
subjek dan objek penelitian, teknik pengumpulan data dan instrumen penelitian,

validitas data, serta teknik analisis data yang diterapkan.



Bab IV memaparkan deskripsi komprehensif mengenai objek penelitian,
yang mencakup biografi Said Ramadhan al-Buthi dan profil kitab Figh as-Sirah
an-Nabawiyyah. Selain itu, bab ini juga menyajikan temuan penelitian yang
meliputi proses ekstraksi nilai-nilai pendidikan berbasis sirah nabawiyah serta
analisis relevansinya dengan problematika kontemporer.

Bab V merupakan bagian penutup yang memuat kesimpulan, implikasi
penelitian, keterbatasan studi, serta rekomendasi untuk pengembangan lebih

lanjut.



BABII

KAJIAN PUSTAKA

2.1. Kajian Teori
1. Deskripsi Tentang Pendidikan Agama Islam
a. Pengertian Pendidikan Agama Islam
Pendidikan dapat dipahami sebagai sebuah proses yang dijalankan
secara sistematis guna mewujudkan potensi yang melekat pada setiap
individu. Proses ini diimplementasikan melalui berbagai aktivitas
pembelajaran dalam spektrum formal, nonformal, dan informal. Cakupan
fundamental dari pendidikan tidak hanya terbatas pada penyampaian
pengetahuan,  tetapi  juga meliputi  pembinaan  kepribadian,
pengintegrasian nilai-nilai etika, serta penguatan keterampilan hidup.
Definisi pendidikan banyak dikemukakan oleh para ahli, berikut
diantaranya:
e Ki Hajar Dewantara
Ki Hajar Dewantara memaknai pendidikan sebagai suatu
proses pembimbingan dalam dinamika hidup dan perkembangan
anak. Esensi dari pandangan ini adalah peran pendidikan dalam
mengarahkan  seluruh potensi inherent (bawaan) yang ada pada
setiap anak, sehingga dalam kapasitasnya sebagai manusia secara
utuh dan sebagai anggota komunitas sosial, mereka dapat mencapai
tingkat keselamatan dan kebahagiaan yang optimal (Amaliyah,
2021).
e Prof. Zaharai Idris
Secara fundamental, pendidikan dapat didefinisikan sebagai
serangkaian aktivitas komunikasi yang bertujuan dan terstruktur,
yang melibatkan interaksi antara individu dewasa (sebagai pendidik)
dengan anak (sebagai peserta didik). Interaksi ini, baik yang
dilaksanakan secara tatap muka maupun dengan memanfaatkan

berbagai media, bertujuan utamanya untuk memberikan asistensi



terhadap pencapaian perkembangan anak secara menyeluruh dan
utuh (BP et al., 2022: 4).
e Undang-undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003

Secara esensial, pendidikan didefinisikan sebagai sebuah
upaya yang disengaja dan tersistem untuk mewujudkan suatu
atmosfer belajar beserta proses pembelajarannya, sehingga peserta
didik dapat secara aktif menumbuhkan seluruh potensi yang
dimilikinya. Tujuan akhir dari pengembangan potensi ini adalah agar
mereka menguasai dimensi spiritual keagamaan, kemampuan
regulasi diri, kepribadian yang kokoh, kecerdasan yang
komprehensif, moralitas yang agung, serta beragam keterampilan
yang menjadi prasyarat baik bagi kehidupannya sendiri maupun
untuk kontribusinya terhadap masyarakat, bangsa, dan negara.

Dari serangkaian pengertian yang telah diuraikan, dapat dipahami
bahwa pendidikan merupakan sebuah aktivitas komunikasi timbal balik
yang bertujuan - untuk < memperluas cakrawala pemikiran serta
memperkuat fondasi epistemologis dan praktis bagi kehidupan individu.

Dinamika perkembangan pendidikan tidak dapat dilepaskan dari
kontribusi agama yang mewarnai baik peran maupun mekanisme
prosesnya. Agama menempati posisi sentral sebagai sumber motivasi
eksistensial dan = berfungsi sebagai mekanisme penting untuk
pengembangan kapasitas - individu serta pengendalian diri. Aspek
aplikatif agama, yang melampaui sekadar pemahaman teoretis
memegang peran imperatif dalam merealisasikan tujuan pendidikan
untuk mencetak pribadi yang komprehensif dan integral (Siregar &
Hasibuan, 2024: 129).

Diskursus akademik mengenai pendidikan Islam diwarnai oleh
penggunaan beberapa istilah fundamental dari bahasa Arab. Para pakar
kerap merujuk pada tiga konsep sentral, yakni al-tarbiyah, al-ta'dib, dan
al-ta'lim, dalam merumuskan definisi Pendidikan Islam. Interpretasi
terhadap ketiga istilah ini bersifat dinamis. Dalam beberapa literatur,

ketiganya digunakan secara sinonim, sementara dalam literatur lainnya,

10



masing-masing didefinisikan dengan nuansa makna dan cakupan yang
berbeda (Mappasiara, 2018: 148).

Secara konseptual, al-tarbiyah merupakan sebuah proses transmisi
dan transformasi ilmu, bukan sekadar dari pendidik kepada peserta didik,
melainkan sebuah upaya untuk menumbuhkan sikap dan ghirah
(semangat) dalam memahami dan merefleksikan makna kehidupan.
Tujuan akhir dari proses ini adalah terwujudnya dimensi spiritual berupa
keimanan dan ketakwaan, serta dimensi moral yang tercermin dalam budi
pekerti dan kepribadian yang agung.

Secara etimologis, para linguis mengidentifikasi istilah ta'lim
sebagai padanan konsep pengajaran. Dalam perspektif historis,
penggunaan terminologi al-ta'lim telah tercatat sejak fase awal
implementasi pendidikan Islam. Di kalangan ahli pendidikan, terdapat
konsensus bahwa al-ta'lim memiliki cakupan makna yang lebih universal
apabila dibandingkan dengan konsep al-farbiyah maupun al-ta'dib.
Senada dengan pandangan ini, Abdul Fattah Jalal berargumen bahwa al-
ta'lim merepresentasikan istilah yang lebih presisi dalam mendefinisikan
hakikat pendidikan. Sementara itu, Rasyid Ridha mengartikan al-ta'lim
sebagai proses transmisi berbagai disiplin ilmu ke dalam kesadaran
individu tanpa dibatasi oleh sekat atau regulasi yang bersifat restriktif.

Terminologi al-ta'dib secara konvensional diterjemahkan sebagai
konsep yang mencakup sopan santun, budi pekerti, moral, etika, akhlak,
dan adab. Menurut Muhammad Naquib al-Attas, istilah inilah yang
merepresentasikan konsep paling tepat dan komprehensif untuk
mendefinisikan pendidikan Islam. Argumen ini didasari pada
pertimbangan bahwa istilah al-tarbiyah dinilai terlalu luas cakupannya,
mengingat penerapan al-tarbiyah juga dapat merujuk pada proses
pengasuhan terhadap hewan. Esensi dari a/-fa'dib itu sendiri terletak pada
proses transformasi sikap dan mental individu. Sebagai ilustrasi, proses
ini mencakup internalisasi nilai-nilai seperti ketaatan dan penghormatan

terhadap kedua orang tua.

11



Terdapat perbedaan perspektif di kalangan para pemikir mengenai
terminologi yang paling tepat untuk mendefinisikan pendidikan dalam
konteks Islam. Sayid Muhammad al-Naquib al-Attas cenderung memilih
istilah al-ta'dib dibandingkan terminologi lainnya dengan pertimbangan
bahwa al-ta'dib secara eksklusif merujuk pada pendidikan bagi manusia,
sementara konsep al-tarbiyah dan al-ta'lim memiliki cakupan aplikasi
yang lebih luas, termasuk untuk makhluk lain seperti hewan. Di sisi lain,
Abdurrahman al-Nahlawi berpendapat bahwa istilah al-tarbiyah-lah
yang paling tepat untuk mendefinisikan pendidikan. Sementara itu, tokoh
pendidikan Abdul Fattah Jalal menawarkan perspektif berbeda dengan
menyatakan bahwa al-fa'lim merupakan istilah yang lebih tepat untuk
mendefinisikan konsep pendidikan.

Setelah  berbagai pandangan mengenai terminologi kunci
Pendidikan yakni al-tarbiyah, al-ta'lim, dan al-ta'dib dipaparkan secara
konseptual, aspek fundamental yang perlu dikemukakan selanjutnya
adalah perumusan makna Pendidikan Islam itu sendiri secara
terminologis.

Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak hanya berorientasi pada
pengembangan kapasitas intelektual, melainkan juga bertujuan untuk
melakukan pensucian jiwa (tazkiyatun nafs) serta membentuk karakter
(khulug) yang berlandaskan pada nilai-nilai ketuhanan. Para ahli
pendidikan Islam telah merumuskan definisi pendidikan Islam yang
bersifat multiinterpretatif, sebagai berikut:

e Hasan Langgulung

Pendidikan Islam dapat didefinisikan sebagai suatu proses
sistematis  dalam  mempersiapkan  generasi muda  guna
mengaktualisasikan peranannya, diiringi dengan transfer ilmu serta
internalisasi nilai-nilai Islam yang selaras dengan tujuan penciptaan
manusia. Tujuan fundamental dari proses ini adalah untuk
memfasilitasi pelaksanaan amal shaleh di dunia sebagai manifestasi
pengabdian, guna memetik hasilnya di kehidupan akhirat.

e Ahmad Tafsir

12



Ahmad Tafsir mendefinisikan pendidikan Islam sebagai suatu
bentuk bimbingan yang diimplementasikan oleh satu pihak kepada
pihak lain, dengan tujuan mengoptimalkan perkembangan potensi
individu secara holistik selaras dengan prinsip-prinsip ajaran Islam.

e Peraturang Pemerintah Republik Indonesia No 55 Tahun 2007

Landasan hukum untuk Pendidikan Agama dan Pendidikan
Keagamaan di Indonesia termaktub dalam Peraturan Pemerintah
Republik Indonesia Nomor 55 Tahun 2007. Pada Bab I Pasal 1 dan 2
peraturan  tersebut  dinyatakan @ bahwa  pendidikan  ini
diimplementasikan melalui mata pelajaran atau kuliah di seluruh
jenjang pendidikan. Tujuannya bersifat multifaset, yakni untuk
memberikan landasan pengetahuan, membentuk sikap dan
kepribadian peserta didik agar menjadi insan yang beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa. Selain itu, pendidikan ini
juga bertujuan untuk mengembangkan kompetensi serta kapabilitas
peserta ~ didik, dalam merespons nilai-nilai agama, sekaligus
mempersiapkan  mercka  menjadi  pribadi  yang mampu
mengaktualisasikan ajaran agamanya dalam kehidupan (Siregar &
Hasibuan, 2024: 130).

Berdasarkan sejumlah definisi yang telah diuraikan, dapat
disimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan suatu
disiplin ilmu sekaligus praktik pendidikan yang mengintegrasikan nilai-
nilai dan ajaran Islam ke dalam seluruh dimensi kehidupan. Tujuan
utamanya adalah membentuk insan kamil (manusia paripurna) yang
bertaqwa, berakhlak mulia, serta mampu memberikan kontribusi positif
bagi masyarakat. Lebih lanjut, PAI dipahami sebagai suatu usaha yang
bersifat sadar dan terencana dalam mempersiapkan peserta didik untuk
mengenal, memahami, menghayati, mengimani, hingga mengamalkan
ajaran agama Islam dengan dilandasi ketakwaan dan akhlak mulia, yang

bersumber dari kitab suci Al-Qur'an dan Al-Hadits.

b. Tujuan Pendidikan Agama Islam

13



Secara etimologis, istilah 'tujuan' merujuk pada makna arah,
haluan, atau jurusan. Sementara itu, dalam perspektif terminologis,
tujuan diartikan sebagai suatu sasaran atau target akhir yang hendak
dicapai oleh seorang individu atau sekelompok orang melalui
pelaksanaan suatu aktivitas (Fachrizal & Hanum, 2024, 29).

Zakiah Darajat mendefinisikan tujuan sebagai suatu harapan yang
ingin diwujudkan pasca diselesaikannya suatu usaha atau kegiatan. Oleh
karena itu, tujuan pendidikan Islam pada hakikatnya adalah sasaran yang
dituju oleh pelaku, baik individu maupun kolektif, dalam
menyelenggarakan pendidikan Islam (Yusuf et al., 2022, 208)

Pada hakikatnya, tujuan inti dari Pendidikan Agama Islam adalah
untuk menanamkan ketakwaan dan akhlak mulia, serta menegakkan
prinsip kebenaran guna membentuk pribadi manusia yang utuh dan
berbudi luhur -sesuai dengan ajaran Islam. Tujuan fundamental ini
ditetapkan berdasarkan sebuah pemahaman bahwa Pendidikan Islam
merupakan suatu bentuk bimbingan yang menyeluruh, baik terhadap
aspek rohani maupun jasmani, yang dilandasi oleh ajaran Islam. Proses
bimbingan ini diwujudkan melalui praktik sikmah berupa pengarahan,
pelatihan, pengasuhan, serta pengawasan atas penerapan seluruh ajaran
Islam.

Lebih lanjut, tujuan Pendidikan Agama Islam ini berakar pada
sebuah sistem nilai yang unik dan ideal, yang bersumber dari Al-Qur'an
dan Hadits. Sistem nilai ini mencakup keyakinan yang kokoh kepada
Tuhan, serta manifestasinya dalam bentuk kepatuhan dan penyerahan diri
secara total kepada segala perintah-Nya, sebagaimana yang telah
dicontohkan dan dipraktikkan oleh Rasulullah SAW.

Idealitas tujuan dalam proses kependidikan Islam memuat
seperangkat nilai-nilai Islami yang menjadi sasaran pencapaian melalui
pelaksanaan pendidikan yang berlandaskan ajaran Islam secara gradual
dan bertahap. Senada dengan konsep ini, Suwarno mendefinisikan tujuan
pendidikan Islam sebagai suatu rumusan yang menggambarkan nilai-

nilai Islam yang diharapkan terinternalisasi dan mewujud dalam diri

14



peserta didik pada akhir penyelenggaraan proses kependidikan. (Nabila,
2021: 869-870).

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan pendidikan
Islam pada hakikatnya merupakan proses internalisasi dan aktualisasi
nilai-nilai Islami dalam konstitusi psikologis peserta didik. Proses ini
diupayakan oleh pendidik muslim melalui suatu mekanisme yang
terencana dan terfokus pada pembentukan output atau lulusan yang
memiliki kepribadian Islami. Karakteristik ideal dari lulusan tersebut
mencakup dimensi spiritual, moral, intelektual, dan sosial, yang terwujud
dalam sikap beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia, sehat jasmani-rohani, menguasai ilmu pengetahuan,
serta menjadi pribadi yang cakap, kreatif, mandiri, dan bertanggung
jawab sebagai warga negara dalam kehidupan yang demokratis.

Pada tataran yang lebih tinggi, keseluruhan proses ini bertujuan
untuk membentuk individu yang sanggup mengaktualisasikan potensi
dirinya secara optimal sebagai hamba Allah yang taat, sekaligus
menguasai ilmu pengetahuan yang memadai untuk menjalani kehidupan
duniawi tanpa mengabaikan orientasi ukhrawi. Pada akhirnya, cita-cita
tertinggi - pendidikan Islam adalah terwujudnya manusia muslim
paripurna (al-insan al-kamil) yang kehidupannya dijiwai oleh sikap
tawakkal secara totalitas kepada keagungan Allah SWT.

Beberapa ahli telah mengemukakan pandangan mengenai tujuan
pendidikan. Sebagai salah satu contoh, Muhammad Athiyah al-Abrasyi
memaparkan bahwa tujuan pendidikan Islam terbagi atas lima sasaran
utama, yaitu:

Membentuk akhlak mulia.
Mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat.
Mempersiapkkan untuk mencari rizki dan memelihara segi manfaatnya.
Menumbuhkan semangat ilmiah di kalangan peserta didik.
Mempersiapkan tenaga profesional yang terampil.

Menurut H.M. Arifin, tujuan pendidikan Islam merupakan suatu

idealitas atau cita-cita yang memuat nilai-nilai Islam yang diupayakan

15



pencapaiannya melalui serangkaian proses kependidikan berlandaskan
ajaran Islam secara gradual. Lebih lanjut, Prof. H.M. Arifin, M.Ed.
menjabarkan tujuan tersebut dengan menitikberatkan pada tiga dimensi
relasi manusia dalam kapasitasnya sebagai Khalifah di muka bumi, yaitu:
Menanamkan sikap hubungan yang harmonis, selaras, dan seimbang
dengan Tuhannya.
Membentuk sikap hubungan yang harmonis, selaras, dan seimbang
dengan masyarakatnya.
Mengembangkan kemampuannya untuk menggali, mengelola dan
memanfaatkan kekayaan alam ciptaan Allah bagi kepentingan
kesejahteraan hidupnya, dan hidup sesamanya serta bagi kepentingan
ibadahnya kepadanya, dengan dilandasi sikap hubungan yang
harmonis.

Berdasarkan uraian-uraian teoritis yang telah dipaparkan, peneliti
menyimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam tidak hanya memiliki
fungsi untuk menginternalisasikan nilai-nilai islami, tetapi juga berperan
dalam mengembangkan kapasitas peserta didik untuk mengaplikasikan
nilai-nilai tersebut secara dinamis dan fleksibel, namun tetap dalam
koridor normatif yang ditetapkan oleh idealitas wahyu Ilahi.

Implikasinya, Pendidikan Islam dituntut untuk berfungsi secara
optimal dalam membina peserta didik agar mencapai tingkat kedewasaan
dan kematangan yang utuh, yang tercermin dalam keimanan, ketakwaan,
serta kemampuan mengaktualisasikan ilmu yang telah diperoleh. Dengan
demikian, output yang diharapkan adalah lahirnya individu yang tidak
hanya mampu merefleksikan ajaran Islam secara kognitif (thinker), tetapi
juga mengimplementasikannya dalam praksis kehidupan (practitioner),
serta bersikap dialogis dan responsif dalam menyikapi dinamika

perkembangan zaman..
Sumber Rujukan Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Islam menempati posisi sebagai komponen integral

dalam keseluruhan sistem ajaran Islam, yang cakupannya meliputi

16



berbagai dimensi kehidupan, mencakup akidah, ibadah, muamalah, dan
akhlak. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak sekadar dimaknai
sebagai proses transmisi pengetahuan (¢ransfer of knowledge), melainkan
juga sebagai suatu upaya pembentukan karakter (character building) dan
pembinaan spiritual yang komprehensif. Berdasarkan kerangka
pemahaman ini, sumber-sumber pendidikan Islam memainkan peran
fundamental dan determinan dalam membentuk landasan filosofis serta
mengarahkan pencapaian tujuan-tujuan pendidikan tersebut (Rohadi &
Roza, 2024: 2003).

Dalam disiplin Ilmu Ushul Fikih, terdapat sejumlah sumber
otoritatif yang berfungsi sebagai landasan epistemologis untuk
membangun suatu sistem regulasi yang mengatur kehidupan manusia
dalam kapasitas gandanya, yaitu sebagai hamba Allah (‘abdulldah) dan
sekaligus Khalifah di muka bumi. Sumber-sumber primer tersebut
selanjutnya dikaji dan dielaborasi secara mendalam oleh para ahli
melalui metode istinbath al-ahkam (penggalian hukum) yang sistematis,
guna merumuskan produk hukum (hukm syar’7) sebagai respons legal-
formal terhadap berbagai persoalan kontemporer (Jaya, 2019: 204).

Ahmad Jabir Jabran, dalam karya monumentalnya berjudul Duriis
Usil al-Figh al-Makiyyah, menegaskan bahwa dalil-dalil hukum yang
dapat dijadikan landasan epistemologis harus bersumber secara primer
dari al-Qur'an dan Hadis. Argumen ini berakar dari konsensus (ijma')
para ulama Ahlussunnah wal Jamaah yang menegaskan bahwa penetapan
hukum-hukum Islam tidak didasarkan pada pertimbangan akal semata,
melainkan berlandaskan pada sumber-sumber syariat yang otentik.
Pendirian in1 sekaligus menegaskan perbedaannya secara diametral
dengan paradigma Mu'tazilah yang dinilai memberikan porsi berlebihan
pada peran akal. Lebih jauh, kedua sumber utama ini tidak hanya
berfungsi sebagai fondasi normatif, tetapi juga berperan sebagai panduan
operasional dalam membingkai proses Pendidikan (Jabran, n.d.: 19).

1. Al Qur’an

17



Secara etimologis, terma al-Qur'an bermakna sebagai bacaan yang
sempurna (Anam et al., 2023: 211). Sementara dalam ranah terminologis,
para ahli mengemukakan beragam interpretasi untuk mendefinisikan
konsep tersebut. Beberapa definisi operasional al-Qur'an yang
dirumuskan oleh para pakar di bidang ini di antaranya adalah sebagai
berikut:

e Sayyid Muhammad bin Sayyid Alawi al-Maliki al-Hasani
Dalam karya monumentalnya berjudul a/-Qawa’id al-Asasiyyah
fi ‘Uliim al-Qur’an, penulis menerangkan bahwa al-Qur’an pada
hakikatnya merupakan firman (kalam) Allah SWT yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad SAW. Teks suci ini berfungsi ganda, baik
sebagai mukjizat abadi bagi Nabi maupun sebagai pedoman hidup.
Keotentikannya terjamin secara absolut melalui proses transmisi
mutawatir, yaitu periwayatan yang dilakukan oleh sejumlah besar
orang pada setiap generasinya sehingga mustahil terjadi kesepakatan
untuk memalsukannya. Dengan demikian, teks al-Qur’an terbebaskan
dari segala bentuk intervensi, distorsi, atau campur tangan manusia
(Al-Hasant, n.d.: 9-10).
e Manna al-Qaththan
Manna al-Qaththan, dalam karya ilmiahnya yang berjudul
Mabahis fi ‘Ulam al-Quran, mendefinisikan al-Qur'an sebagai
Kalamullah vyang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW.
Karakteristik esensialnya mencakup: pertama, susunan lafaznya
bersifat mukjizat; kedua, aktivitas membacanya bernilai ibadah; dan
ketiga, teksnya ditransmisikan melalui metode periwayatan mutawatir
yang terjamin keotentikannya. Lebih lanjut, al-Qur'an termanifestasi
dalam bentuk mushaf yang tersusun secara kodifikasi baku, dimulai
dari Surah al-Fatihah dan diakhiri dengan Surah an-Nas (Manna’ al-
Qaththan, 1995).
e Subhi Sholih
Subhi Sholih mendefinisikan al-Qur'an sebagai firman Ilahiah

(Kalamullah) yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW. Lebih

18



lanjut, teks suci ini sampai kepada umat manusia melalui proses
transmisi mutawatir, sebuah metode periwayatan yang menjamin
keotentikan teks melalui jalur periwayatan yang begitu luas dan
berlapis pada setiap generasi, sehingga mustahil terjadinya
kesepakatan untuk memalsukan teks. Sebuah karakteristik definitif
yang melengkapi definisi ini adalah pembacaannya yang bernilai
ibadah, yang mengonfirmasi dimensi sakral dan praktis dari interaksi
dengan teks tersebut (Idris & Ridho, 2024: 361).

Berdasarkan analisis terhadap berbagai definisi yang telah
diuraikan, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur'an secara esensial
merupakan firman Ilahiah (Kalamullah) yang diwahyukan kepada Nabi
Muhammad SAW. Teks suci ini memiliki karakteristik definitif yang
komprehensif, yang meliputi: (1) fungsi sebagai mukjizat kenabian; (2)
transmisi melalui metode periwayatan mutawatir yang menjamin
keotentikan historisnya; (3) struktur kanonikal yang tersusun secara
baku, diawali dengan Surah al-Fatihah dan diakhiri dengan Surah an-
Nas; serta (4) status interaksional dimana aktivitas pembacaannya
bernilai -ibadah. Konfigurasi karakteristik inilah yang membentuk
integritas.

Sebagai sumber primer dalam yurisprudensi Islam, Al-Qur'an
menempati posisi sentral dan paling otoritatif dalam hierarki sumber
hukum. Dalam kapasitasnya sebagai landasan fundamental dan referensi
utama, seluruh dimensi kehidupan, termasuk ranah pendidikan, harus
bersandar dan berpedoman pada nilai-nilai serta prinsip-prinsip yang
terkandung di dalamnya. (Agus Ritki Ridwan et al., 2024: 133).

Terdapat sejumlah nilai pedagogis terkait akhlak dan moralitas
yang diajarkan dalam Al-Qur’an. Berbagai ayat di dalamnya
menitikberatkan pada signifikansi pembentukan karakter mulia, yang
mencakup integritas, ketabahan, kemurnian niat, serta sikap rendah hati.

Salah satu contoh termanifestasi dalam Surah Al-Bagarah Ayat 177.:

19



A5y < Al w»«J\ Js ;&h u\ﬂ e
uxd,wj /z&u\,fv\ p\ﬂm AT
;M /”:;’Mbﬂbaﬂ\ s e
\31 ASCEIRS SR NI R NG l.»fe;J\ &

u‘-d\ dJJ\ZU\ Gie el 58l ¢\-~U\d u’J‘-““J
OJ"’*‘J\ r‘ 3;5)5 \3”«’

177. Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan
barat, melainkan kebajikan itu ialah (kebajikan) orang yang beriman
kepada Allah, hari Akhir, malaikat-malaikat, kitab suci, dan nabi-nabi;
memberikan harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, orang
miskin, musafir, peminta-minta, dan (memerdekakan) hamba sahaya;
melaksanakan salat; menunaikan zakat; menepati janji apabila berjanji;
sabar dalam kemelaratan, penderitaan, dan pada masa peperangan.
Mereka itulah orang-orang yang benar dan mereka itulah orang-orang
vang bertakwa (QS. Al-Bagarah: 177).

Berdasarkan penjelasan ayat tersebut, Al-Qur’an menegaskan
bahwa esensi kebaikan tidak terbatas pada aspek ritual ibadah semata,
melainkan juga tercakup dalam internalisasi sifat-sifat luhur serta
implementasi perbuatan  baik = secara = nyata. Perbuatan tersebut
termanifestasi dalam bentuk kepedulian sosial, pemenuhan komitmen,
dan ketabahan dalam menghadapi kesulitan. Pendidikan akhlak yang
berlandaskan nilai-nilai Al-Qur’an berperan signifikan dalam
membentuk individu yang berintegritas serta memiliki kapasitas untuk
memberikan kontribusi yang konstruktif bagi tatanan masyarakat
(Rohadi & Roza, 2024: 2006).

Di samping menekankan pendidikan akhlak, Al-Qur’an juga
menitikberatkan signifikansi pendidikan intelektual dan ilmiah. Kitab
suci ini mendorong umat Muslim untuk mengembangkan kapasitas

berpikir kritis, mengejar pengetahuan, serta memahami hukum-hukum

alam semesta. Prinsip ini dapat ditelusuri sebagai kontekstualisasi dari

20



wahyu pertama yang diturunkan kepada Rasulullah, sebagaimana

termaktub dalam Surah Al-‘Alaq Ayat 1-5:

B
£

53 @ ke 5 SN 38 @ 3l sl 855 et 3

s _ ~ 1 |- - T < s
& A du e o dy e o 0289 a5
1. Bacalah dengan (menyebut) nama T;hanmz: yang menciptakan!
2. Dia menciptakan manusia dari segumpal darah.
3. Bacalah! Tuhanmulah Yang Maha Mulia,
4. yang mengajar (manusia) dengan pena.
5. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya (QS. Al-
‘Alaq: 1-5).

Ayat permulaan dari rangkaian wahyu tersebut menegaskan prinsip
fundamental tentang imperatif membaca, proses pembelajaran, serta
pencarian ilmu pengetahuan. Lebih lanjut, Al-Qur’an memuat banyak
ayat yang mendorong refleksi terhadap alam semesta dan pemahaman
atas fenomena-fenomena alamiah sebagai manifestasi dari keagungan
penciptaan. Dengan demikian, Kitab- Suci ini menganjurkan suatu
pendekatan pendidikan yang holistik, yang merangkum dimensi spiritual
dan intelektual sekaligus, serta mengintegrasikan kerangka iman dengan
paradigma keilmuan.

Selain dimensi spiritual dan intelektual, Al-Qur'an juga
menempatkan pendidikan sosial dan kemanusiaan sebagai sebuah nilai
fundamental. Kitab suci ini mengajarkan imperatif untuk memelihara
relasi sosial yang harmonis, mengedepankan prinsip saling menghormati,
serta membangun kolaborasi dalam rangka mewujudkan kemaslahatan
bersama. Prinsip-prinsip pedagogis sosial ini mendapatkan landasan

otoritatifnya, antara lain, dalam Surah Al-Hujurat Ayat 13:
i L as Slass g S5 5 S0 281Gl
).9) ,J?JJM&*’TJLS’J/JJ:M Lo 20
5, - )z £ Vo) 2 g
@ e e A L SE AN e SGS1 A

13. Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu
dari seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal.
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah

21



orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui
lagi Maha Teliti.
Ayat tersebut menegaskan signifikansi kolaborasi sosial dan

pemahaman lintas budaya sebagai fondasi bagi terwujudnya tatanan
masyarakat yang harmonis. Lebih lanjut, pendidikan berbasis Al-Qur'an
menitikberatkan pada imperatif penegakan keadilan sosial dan
terwujudnya kesejahteraan universal. Prinsip ini diaktualisasikan melalui
penguatan sikap kedermawanan serta kepedulian terhadap kelompok
marginal dan masyarakat yang kurang beruntung. (Rohadi & Roza, 2024:
2006)

Al-Qur'an turut memaparkan sejumlah metodologi pedagogis yang
dapat diimplementasikan dalam proses pembelajaran. Salah satu
pendekatan yang menonjol adalah metode narasi (Qasas), di mana Al-
Qur'an menyajikan kisah-kisah para Nabi dan umat terdahulu sebagai
medium refleksi dan peringatan. Narasi-narasi tersebut tidak sekadar
mengandung muatan nilai-nilai etis, melainkan juga mengajarkan
strategi serta taktik hidup yang aplikatif dalam konteks kehidupan nyata.

Sebagai bagian dari metodologi pedagogisnya, Al-Qur'an
memperkenalkan pendekatan perumpamaan (4msal) sebagai instrumen
untuk mentransmisikan konsep-konsep abstrak dan kompleks ke dalam
bentuk yang lebih mudah dipahami. Lebih lanjut, Kitab Suci ini juga
mengaplikasikan metode dialog (hiwar). Melalui manhaj ini, Al-Qur'an
mendemonstrasikan signifikansi diskursus dan pertukaran perspektif
dalam proses pembelajaran, yang pada gilirannya memfasilitasi
pengembangan pemikiran kritis serta kompetensi komunikatif pada
peserta didik. (Rohadi & Roza, 2024: 2006-2007).

Berdasarkan interpretasi terhadap Al-Qur'an sebagai referensi
utama dalam Pendidikan Agama Islam, dapat dirumuskan suatu hipotesis
bahwa kitab suci ini berfungsi sebagai sumber pendidikan Islam yang
menyediakan kerangka komprehensif bagi pembentukan individu yang
berakhlak mulia, memiliki kapasitas intelektual, dan sikap bertanggung
jawab. Melalui integrasi nilai-nilai dan metodologi pedagogis yang

termuat dalam Al-Qur'an, sistem pendidikan Islam berpotensi

22



menghasilkan generasi yang tidak hanya menguasai pengetahuan dan
keterampilan, tetapi juga memiliki karakter moral dan etika yang unggul.
Pendidikan berbasis Al-Qur'an mencakup spektrum holistik yang
meliputi pengembangan karakter, kapasitas intelektual, hingga
kompetensi sosial, yang secara kolektif berkontribusi terhadap

terwujudnya tatanan masyarakat yang lebih baik dan harmonis.

. Hadis

Hadis menempati posisi sebagai sumber hukum Islam sekunder
setelah Al-Qur'an. Fungsi utamanya adalah sebagai penguat (¢a'kid) dan
penjelas (bayan) terhadap berbagai persoalan, baik yang telah
diisyaratkan dalam Al-Qut'an maupun persoalan-persoalan kontemporer
yang dihadapi umat Muslim dalam praktik kehidupan sehari-hari,
merujuk pada apa yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW. (Anam
et al., 2023: 212).

Secara etimologis, istilah "Hadis" bermakna sesuatu yang baru,
cerita, ucapan, atau kabar. Sementara secara terminologis, Hadis
didefinisikan sebagai scgala perkataan (agwal), perbuatan (af'al),
petsetujuan (tagrir) yang disandarkan kepada Rasulullah SAW. (Agus
Rifki Ridwan et al., 2024: 136). Sebagai salah satu sumber otoritatif
utama dalam Islam, Hadis memainkan peran krusial dalam membentuk
fondasi pendidikan Islam. Hadis berfungsi memberikan kontekstualisasi
praktis terhadap ajaran-ajaran Al-Qur'an sekaligus memperluas dimensi
pemahaman keagamaan. Dalam ranah pendidikan, Hadis memuat
sejumlah nilai esensial yang fundamental bagi pengembangan karakter,
etika, spiritualitas, serta kompetensi hidup.

Hadis memegang peran signifikan dalam konteks pendidikan
karakter dan etika. Banyak riwayat Hadis yang menitikberatkan pada
imperatif akhlak mulia serta adab dalam berinteraksi sosial. Sebagaimana

termaktub dalam sebuah riwayat yang dikutip oleh Imam Al-Baihagqi:

23



e Al Lol oy JB: B e Al 2,8 0 ol e
é%ﬁ\})&drﬁ’y&ul J\Er.\wj

“Dari Abu Hurairah, Beliau berkata: Rasulullahh saw bersabda:
Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak™

Riwayat tersebut mengindikasikan bahwa penyempurnaan akhlak
merupakan salah satu tujuan fundamental dari risalah Islam. Dalam
kerangka pendidikan, prinsip ini dioperasionalkan melalui internalisasi
nilai-nilai positif seperti integritas, kesantunan, dan empati kepada
peserta didik..

Hadis berfungsi sebagai panduan operasional dalam pendidikan
spiritual dan ritual keagamaan. Banyak riwayat Hadis yang menguraikan
tata cara pelaksanaan ibadah secara spesifik, seperti salat, puasa, zakat,

dan haji. Sebagaimana dinyatakan dalam sebuah sabda Rasulullah SAW:

ol g, LS
“Salatlah kalian sebagaimana kalian semua melihat aku salat”
Riwayat terscbut menegaskan bahwa praktik peribadatan harus
selaras dengan keteladanan yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad
SAW. Pendidikan Islam berkewajiban untuk memastikan bahwa peserta
didik tidak hanya menguasai aspek teoretis ibadah, tetapi juga mampu
mengaplikasikannya secara prosedural yang benar. Melalui studi Hadis,
peserta didik diajarkan mengenai signifikansi pelaksanaan ibadah serta
pemeliharaan hubungan spiritual dengan Allah SWT (Rohadi & Roza,
2024: 2008).
Di samping itu, Hadis juga memiliki peran signifikan dalam
pengembangan kompetensi hidup (life skills), sebagaimana tercermin

dalam sebuah riwayat yang disampaikan oleh Imam Al-Bukhari:

t\fd\jw\ :JU\ngifL.@,:ﬁgwdw
“Ada dua nikmat yang banyak manusia tertipu, yaitu kesehatan
dan waktu luang (HR. al-Bukhari)”

24



Riwayat tersebut mengajarkan prinsip fundamental mengenai
kompetensi manajemen waktu sebagai bagian dari /ife skills. Manajemen
waktu menempati posisi krusial dalam menghadapi kompleksitas
dinamika kehidupan modern. Signifikannya, Islam melalui teladan Nabi
Muhammad SAW telah menegaskan urgensi pengelolaan waktu secara
efektif jauh sebelum berkembangnya berbagai teori manajemen
kontemporer. Ajaran ini menawarkan perspektif fundamental bahwa
kesehatan merupakan aset primer, sementara waktu merupakan sumber
daya yang terbatas (scarce resource) yang tidak boleh teralokasi secara
sia-sia. Dengan mengoptimalkan pengelolaan kedua aset tersebut,
seorang pelajar dapat mengembangkan diri menjadi pribadi yang

produktif, kontributif, dan terhindar dari inefisiensi dalam kehidupannya.

Berdasarkan analisis  keseluruhan, Hadis sebagai sumber
pendidikan Islam menyediakan kerangka panduan yang komprehensif
mencakup multidimensi kehidupan. Integrasi nilai-nilai Hadis dalam
struktur kurikulum pendidikan memungkinkan peserta didik tidak hanya
memperoleh pemahaman keagamaan yang substantif, tetapi juga
menginternalisasi nilai-nilai etika, dimensi spiritual, serta beragam
kompetensi hidup yang esensial bagi pengembangan diri mereka di masa

depan.

2. Deskripsi Tentang Sirah Nabawiyah

Sirah Nabawiyah pada esensinya merepresentasikan kristalisasi dari
misi kenabian yang disampaikan oleh Rasulullah kepada umat manusia.
Seluruh aspek misi tersebut terangkum secara komprehensif dalam narasi
wacana, perilaku, keteladanan, orientasi, serta pola hidup yang
diimplementasikan oleh Nabi Muhammad. (Hafidz, 2023: 143). Secara
etimologis, leksem sirah (s_w4)) berakar pada kata kerja sara - yasiru, yang
mengandung makna antara lain biografi, narasi historis, jalan hidup,
perilaku, dan tradisi. (Helmi & Mohammad, 2016: 3). Dalam konteks
penggunaan secara leksikal, apabila istilah sirah disebutkan secara
independen tanpa dikaitkan dengan figur tertentu, maka yang dimaksud

secara definitif adalah riwayat hidup atau biografi Nabi Muhammad saw.

25



Berdasarkan tinjauan terminologis, terdapat beragam teori yang
dikemukakan oleh para pakar. Berikut ini merupakan elaborasi definisi dari
Sirah Nabawiyyah yang dirinci dari perspektif terminologis:

a. Sa’ad al-Mursifi
Dalam karya monumentalnya, al-Jami' al-Sahih [i as-Sirah an-
Nabawiyyah, ia medefinisikan Sirah Nabawiyyah sebagai sebuah narasi
komprehensif yang merekam perjalanan hidup Nabi Muhammad saw.
Cakupan narasi ini dimulai dari manifestasi irhdasat (fenomena pra-
kenabian yang mengindikasikan kelahiran seorang nabi), yang menjadi
pertanda bagi kemunculan kenabiannya. Rentang kajiannya meliputi
peristiwa-peristiwa sebelum dan saat kelahiran, fase pertumbuhan,
pengangkatan sebagai nabi, pelaksanaan dakwah, hingga wafatnya
(Hasbillah, 2012: 257).
b. Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri
Menurut Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri, Sirah Nabawiyah
merupakan suatu narasi komprehensif yang merekonstruksi seluruh
perjalanan hidup Rasulullah SAW, mulai dari periode kelahiran hingga
detik-detik wafatnya. Cakupan narasi ini meliputi analisis multidimensi
terhadap  berbagai aspek, baik yang bersifat personal, sosial-
keagamaan, maupun kepemimpinan, termasuk di dalamnya aspek
dakwah, ketatanegaraan, kemiliteran, serta pola interaksi yang
dibangun oleh Rasulullah dengan komunitas Muslim dan non-Muslim
(Hafidz, 2023: 144).
c. Zakaria Bashier
Dalam karya monumentalnya yang berjudul Sunshine at
Madinah, Zakaria Bashier menginterpretasikan Sirah Nabawiyah
sebagai sebuah disiplin studi yang mengkaji perjalanan hidup serta
perkembangan misi kenabian Muhammad saw. sebagaimana
termanifestasi dalam realitas sejarah.

Berdasarkan interpretasi para ahli mengenai Sirah Nabawiyah,

peneliti menyimpulkan bahwa Sirah Nabawiyah merupakan suatu disiplin

ilmu yang mengkaji secara komprehensif kehidupan Rasulullah saw. Ruang

26



lingkup kajiannya mencakup seluruh fase hidup Rasulullah, mulai dari
periode pra-kenabian (kelahiran, remaja, dan dewasa), pengangkatan
sebagai Rasul, hingga wafatnya. Selain itu, studi ini juga menganalisis
berbagai aspek kehidupan beliau yang multidimensi, seperti aspek
pendidikan, dakwah, dan sosial.

Sejumlah cendekiawan Muslim telah mengemukakan periodisasi
mengenai kodifikasi Sirah Nabi. Para ahli tersebut berpendapat bahwa fase
penulisan biografi Nabi Muhammad secara komprehensif baru dimulai pada
periode berikutnya, tepatnya setelah gerakan pembukuan hadis-hadis Nabi
berlangsung. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa proses
pendokumentasian hadis-hadis Nabi terjadi secara kronologis lebih awal
jika dibandingkan dengan penulisan Sirah Nabawi.

Bukti historis mengindikasikan bahwa aktivitas transkripsi Hadis
telah dilakukan pada masa Rasulullah saw. Keyakinan ini diperkuat oleh
adanya instruksi langsung dari Nabi Muhammad kepada sejumlah Sahabat
untuk mendokumentasikan sabda-sabdanya. Kebijakan tersebut didasarkan
pada keyakinan Nabi bahwa para Sahabat pada periode tersebut telah
memiliki kapasitas intelektual untuk membedakan karakteristik linguistik
al-Qur'an dan Hadis, sehingga potensi tercampurnya kedua teks tersebut
dapat diantisipasi (Musyafiq, 2014: 175).

Periode kodifikasi Sirah Nabawiyah serta catatan mengenai berbagai
peperangan Nabi secara kronologis lebih akhir dibandingkan dengan proses
pembukuan Hadis, meskipun tradisi lisan mengenai materi-materi tersebut
telah berkembang di kalangan Sahabat. Memasuki era Tabi'in, minat
terhadap studi Sirah Nabawi mengalami peningkatan signifikan yang
ditandai dengan munculnya sejumlah tokoh yang secara aktif mengompilasi
data sejarah kenabian dari berbagai manuskrip ke dalam bentuk tulisan yang
tersistematisasi.

Proses kodifikasi Sirah Nabawiyah serta rekaman peristiwa
peperangan yang diikuti oleh Rasulullah saw. secara kronologis tertuang
lebih akhir dibandingkan dengan pendokumentasian hadis-hadis Nabi,

sekalipun tradisi periwayatan lisan mengenai materi tersebut telah eksis di

27



kalangan para Sahabat. Pada periode pasca-Sahabat atau generasi Tabi'in,
perkembangan studi Sirah mendapatkan respons yang signifikan. Banyak
intelektual dari generasi ini yang mulai melakukan kompilasi data terkait
sejarah kenabian dari berbagai fragmen naskah tertulis.

Pada periode Tabi'in, inisiatif sistematis untuk mengodifikasi data
sejarah kehidupan Nabi Muhammad saw. telah dilakukan oleh sejumlah
tokoh terkemuka, antara lain ‘Urwah bin az-Zubair, Abban bin Utsman,
Wahb bin Munabbih, Syurahbil bin Sa’d, dan Ibnu Syihab az-Zuhri.
Sayangnya, karya-karya monumental yang mereka hasilkan telah punah
ditelan zaman, dan yang tersisa hanyalah beberapa fragmen yang berhasil
dihimpun oleh sejarawan ternama seperti Imam at-Tabari dalam kitabnya.
Di sisi lain, terdapat klaim akademis bahwa sebagian naskah atributif Wahb
bin Munabbih diduga masih tersimpan di Perpustakaan Heidelberg, Jerman,
meskipun klaim ini memerlukan verifikasi lebih lanjut (Hisyam, 1995: 9).

Generasi selanjutnya melahirkan sejumlah sejarawan terkemuka yang
secara khusus mendalami penulisan Sirah Nabawiyah, di antaranya
Muhammad bin Ishaq, al-Wagqidi, dan Muhammad bin Sa'ad. Di antara para
penulis tersebut, karya Muhammad bin Ishaq diakui secara luas oleh
kalangan ulama sebagai rekaman sejarah Nabi yang paling kredibel.
Pencapaian intelektual ini kelak dilanjutkan oleh Abu Muhammad Abdul
Malik (Ibnu Hisyam) yang melakukan penyuntingan dan penyempurnaan
terhadap naskah Ibnu Ishaq sekitar setengah abad setelah kitab tersebut
selesai disusun (An-Nas, n.d.: 17).

Kitab Sirah Nabawiyah yang saat ini dikenal sebagai karya Ibnu
Hisyam pada hakikatnya merupakan kompilasi yang bersumber dari Kitab
al-Magazi karya Ibnu Ishaq. Berdasarkan keterangan Ibnu Khaligan, Ibnu
Hisyam berperan sebagai penyusun yang melakukan proses penyuntingan,
penyempurnaan, serta meringkas materi Sirah Nabawiyah dari karya Ibnu
Ishaq tersebut. Hasil editan inilah yang kemudian memperoleh popularitas
dan tersebar luas hingga kontemporer dengan sebutan Sirah Ibnu Hisyam

(Rafi’, n.d.: 29).

28



Pasca periode Ibnu Hisyam, muncul beragam kitab Sirah Nabawiyah
yang disajikan baik dalam format komprehensif maupun tematis. Beberapa
contoh karya representatif dari periode ini meliputi Dala'il an-Nubuwwah
karya al-Ashfihani, al-Syamd'il karya at-Tirmizi, dan Zad al-Ma'ad
karangan Ibnu Qayyim al-Jauziyyah.

Para penulis Sirah Nabawiyah menerapkan metodologi ilmiah yang
ketat dalam menyusun karyanya. Esensi dari pendekatan ini adalah
tanggung jawab intelektual untuk melakukan seleksi dan verifikasi terhadap
berbagai narasi sejarah guna memperoleh data yang terjamin
keotentikannya. Proses penyaringan ini dioperasionalkan melalui penerapan
teori ‘llmu Mustalah al-Hadis, yang mengkaji kriteria validitas rantai
periwayatan (sanad) dan substansi teks (matn), serta teori Jarh wa al-Ta ‘dil,
yang mengevaluasi kredibilitas dan integritas moral setiap periwayat (raw1)
melalui analisis biografis.

Apabila suatu data historis telah memenuhi kriteria verifikasi
berdasarkan kedua teori tersebut, yaitu Iimu Mustalah al-Hadis dan Jarh wa
al-Ta ‘dil, para penulis Sirah Nabawiyah akan mengintegrasikannya secara
langsung ke dalam komposisi karya mereka. Dalam konteks ini, mereka
secara konsisten menahan diri untuk tidak menyisipkan opini subjektif
ataupun interpretasi personal terhadap peristiwa sejarah yang
didokumentasikan, sehingga objektivitas narasi historis dapat terpelihara.

Memahami teks-teks Sirah yang telah terverifikasi validitasnya
merupakan ranah kajian yang terpisah dari penulisan sejarah. Dengan kata
lain, upaya menafsirkan teks sejarah untuk menggali makna, hikmah, atau
hukum-hukum tertentu tidak dapat dikategorikan sebagai bagian dari
disiplin sejarah itu sendiri. Hal ini disebabkan karena proses interpretasi
terhadap sejarah memiliki metode dan kaidahnya tersendiri. Pemahaman
terhadap suatu peristiwa sejarah bukanlah bagian dari sejarah secara murni,
sebab aktivitas interpretasi sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor latar
belakang dan tujuan-tujuan tertentu dari pembaca. Dalam proses ini, unsur
subjektivitas si pembaca sering kali lebih dominan daripada upaya untuk

mempertahankan objektivitas sejarah.

29



Dalam Sirah Nabawiyah, doktrin Islam termanifestasi secara dinamis,
dilengkapi dengan model aplikatif dalam bidang dakwah dan pendidikan.
Rasulullah saw. merepresentasikan figur sentral yang menawarkan
keteladanan komprehensif, mencakup seluruh aspek kehidupan, mulai dari
interaksi sosial hingga prinsip-prinsip kemanusiaan universal. Oleh karena
itu, posisi beliau secara normatif seyogianya ditempatkan sebagai
paradigma utama dalam konstruksi identitas Muslim (Mahfuz & Muslimin,
2025: 241y

Sirah Nabawiyah memiliki multifungsi signifikan, salah satunya
adalah membentuk karakter Muslim menjadi pribadi yang otentik dan
berkomitmen dalam memperjuangkan nilai-nilai Islam. Berikut ini
merupakan elaborasi pandangan para ulama mengenai fungsi-fungsi Sirah
Nabawiyabh.:

1. Quraish Shihab

Menurut Quraish Shihab, eksposisi Sirah Nabawiyah yang akurat
dan komprehensif, apabila disertai dengan pemahaman konseptual dan
internalisasi nilai yang mendalam, memiliki kapasitas transformatif
untuk merangsang respons emosional dan intelektual secara simultan.

2. Ahmad Musyafiq

Mengutip pendappat ulama salaf, bahwasanya mempelajari sirah
nabawiyah akan memberikan pengaruh yang baik bagi pembentukan
generasi yang saleh. Generasi ini nantinya akan sanggup mengibarkan
bendera Islam serta rela mengorbankan jiwa dan hartanya demi
menegakkan risalah Islam.(Musyafiq, 2015: 30-31)

Ramadhan al-Buthi menegaskan bahwa esensi fundamental dari
mempelajari Sirah Nabawiyah bukanlah sekadar untuk mengetahui
peristiwa-peristiwa historis atau narasi-narasi menarik dalam kehidupan
Rasulullah. Oleh karena itu, studi tentang Nabi Muhammad sebagai figur
teladan paripurna tidak boleh direduksi menjadi sekadar kajian historis
tentang seorang tokoh, ataupun disamakan dengan studi sejarah
mengenai periode masa lalu secara konvensional. Lebih substantif lagi,

tujuan utama dari pengkajian Sirah Nabawiyah adalah agar setiap

30



Muslim dapat mengonstruksikan kerangka pemahaman yang
komprehensif mengenai hakikat Islam secara integral, serta
merefleksikan bagaimana prinsip-prinsip Islam termanifestasi secara
konkret dalam kehidupan nyata Nabi Muhammad.

Kajian Sirah Nabawiyah berfungsi sebagai suatu pendekatan
aplikatif yang bertujuan untuk mengelaborasi hakikat Islam secara
komprehensif serta nilai-nilai keteladanan paripurna. Secara lebih
spesifik, ruang lingkup kajian Sirah Nabawiyah dapat diklasifikasikan ke

dalam beberapa domain fokus:

. Memahami Kepribadian Kenabian Muhammad saw. melalui analisis
mendalam terhadap berbagai peristiwa dan kondisi yang beliau hadapi.
Tujuannya adalah untuk menegaskan posisi beliau bukan sekadar figur
terkemuka dalam masyarakatnya, melainkan sebagai seorang Rasul
yang memperoleh wahyu dari Allah swt.

. Memperoleh Paradigma Kehidupan Ideal yang mencakup seluruh
dimensi eksistensi manusia untuk dijadikan kerangka normatif dan
pedoman hidup. Tidak diragukan lagi bahwa paradigma ideal tersebut
terepresentasi secara jelas dan sempurna dalam pribadi Rasulullah saw.

. Mengembangkan Pemahaman Kontekstual atas al-Qur'an, di mana
melalui kajian Sirah Nabawiyah, para peneliti dapat memperoleh
perspektif yang memfasilitasi pemahaman terhadap Kitab Suci al-
Qur'an serta tujuan-tujuan substantif dari ayat-ayatnya. Hal ini
disebabkan banyak ayat al-Qur'an yang memerlukan penafsiran dan
elaborasi makna melalui analisis terhadap peristiwa-peristiwa historis
yang dihadapi Rasulullah saw.

. Mengakumulasi Khazanah Peradaban dan Ilmu Pengetahuan yang
autentik, meliputi aspek akidah, spiritualitas, hukum, dan moralitas.
Sebab, kehidupan Rasulullah saw. pada hakikatnya merupakan
manifestasi konkret dari wahyu Ilahi.

. Menyediakan Model Aplikatif bagi Para Pendidik dan Dai, di mana
para pembina masyarakat dan juru dakwah dapat merujuk pada contoh

operasional dalam metode pembinaan, strategi dakwah, diplomasi

31



eksternal, serta aspek-aspek pendekatan kemasyarakatan lainnya

(Thohir, 2014: 29-30).

2.2. Kajian Hasil Penelitian Relevan
Tinjauan literatur terkait dilakukan untuk memastikan keaslian atau
orisinalitas penelitian ini. Melalui kajian ini, teridentifikasi sejumlah karya
ilmiah yang tema pembahasannya memiliki kemiripan dengan penelitian
yang akan dilaksanakan.

1. Nilai-nilai Pendidikan Dalam Kitab ar-Rahiqul Makhtum Karya Syaikh
Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri. Skripsi ini disusun oleh Tsamrotul Fuadah
Bastoni dari Jurusan Pendidikan Agama Islam, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan
Keguruan, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan. Penelitian
dalam skripsi ini memaparkan nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam
Sirah Nabawiyah berdasarkan Kitab ar-Rahiqul Makhtum karya Syaikh
Safiyurrahman Al-Mubarakfuri. Adapun nilai-nilai pendidikan karakter
pada masa Rasulullah yang diidentifikasi dari kitab tersebut meliputi nilai
religius, kejujuran, keadilan, kepedulian sosial, dan toleransi. (Bastoni,
2021).

2. Nilai-nilai Pendidikan Akhlak dalam Buku Sirah Nabawiyah Karya Syaikh
Shafiyurrahman Al Mubarakfuri di Era Digital. Skripsi ini disusun oleh
Mirga Megawati dari Program Studi Pendidikan Agama Islam, Fakultas
Tarbiyah, Institut Agama Islam Negeri Pare-Pare. Penelitian dalam skripsi
tersebut mengidentifikasi dua nilai pendidikan akhlak yang terkandung
dalam buku yang dikaji, yaitu akhlak pribadi dan akhlak sosial secara Islami.
Nilai-nilai akhlak pribadi yang ditemukan meliputi ketakwaan, kejujuran,
etos kerja keras, pola pikir positif, serta integritas dalam menunaikan
amanah. Sementara itu, aspek sosial yang teridentifikasi mencakup sikap
saling menyayangi, berkeadilan, memiliki kepedulian sosial, menjaga
persaudaraan, keberanian membela kebenaran, tolong-menolong, toleransi,
dan musyawarah (Megawati, 2024).

3. Kontekstualisasi Nilai Pendidikan Karakter dalam Sirah Nabawiyah. Studi
Hermeneutika Pada Pemikiran dan Metode Paul Ricoeur karya Fifi Khoirul

32



Fitriyah dan Muhammad Sukron Djazilan. Artikel ini terpublikasi dalam
Journal of Islamic Civilization Volume 2 Nomor 2. Kajian yang termuat di
dalam jurnal tersebut bertujuan untuk melakukan kontekstualisasi terhadap
keteladanan inspiratif Nabi Muhammad SAW yang terdapat dalam Sirah
Nabawiyah. Dengan menggunakan lensa hermeneutika Paul Ricoeur,
penelitian ini berhasil menafsirkan ulang dan mengidentifikasi 18 butir nilai
pendidikan karakter yang relevan serta berlandaskan pada budaya bangsa.
(Fitriyah & Djazilan, 2020).

4. Rekonstruksi Pesan profetik Berdasarkan Koleksi Hadis dan Sirah
Nabawiyah karya Ahmad Musyafiq. Artikel ini terpublikasi dalam Jurnal
at-Tagaddum Volume 6 Nomor 2. Kajian yang disajikan berupaya
membandingkan Hadis dan Sirah Nabawiyah untuk mengintegrasikan
keduanya sebagai sumber yang utuh dalam memahami pesan profetik Islam.
Konstruksi model pemahaman profetik yang komprehensif berbasis
integrasi Hadis dan Sirah ini diharapkan dapat menjadi solusi strategis
dalam menjawab tantangan transformasi global, khususnya problematika
disintegrasi bangsa yang dipicu oleh paham keagamaan ekstrem (Musyafiq,

2014),

Sejumlah karya tulis ilmiah telah membahas implementasi Sirah
Nabawiyah dalam pendidikan. Akan tetapi, tinjauan yang menyeluruh dan
mendalam mengenai pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah yang bersumber
secara spesifik dari Kitab Figh as-Strah an-Nabawiyyah karya Ramadhan al-

Buthi masih belum ditemukan dalam khazanah penelitian yang ada.

33



2.3. Kerangka Konseptual (Kerangka Berfikir)

/Rumusan Masalah \

1.

\ kontemporer? /

Gambar 1.1

Bagaimana :>
konsep

pendidikan @
karakter dalam

kitab Figh as— e I
Sirah an- Metode:
Nabawiyyah Penelitian

karya Ramadhan Kualitatif,
al-Buthi? Library Research
Ballgalma.na (Penelitian
relevansi K takaan
pendidikan \ P ) /
karakter menurut

al-Buthi dengan

problematika

pendidikan

/

o

U

Proses:

Menelaah, menganalisa,
dan  mengkaji = secara
mendalam konsep

pendidikan karakter dalam
kitab Figh as—Strah an-

Nabawiyyah karya
Ramadhan al-Buthi.

Memaparkan serta
menjelasakan secara
sistematis dan
komprehensif tentang
konsep pendidikan

karakter dalam kitab Figh
as—Sirah an-Nabawiyyah
karya Ramadhan al-Buthi.

~

J

. )
Deskripsi
tentang
Pendidikan
Agama [slam
J
( )
Deskripsi tentang
Sirah Nabawiyah
. J

Metode
Pengumpulan

Data:

Dokumentasi

Hasil Penelitian:

1. Mengetahui

konsep pendidikan

karakter dalam
kitab Figh as—
Sirah an-
Nabawiyyah karya
Ramadhan al-
Buthi.

2. Mengetahui
relevansi
pendidikan
karakter dalam
kitab Figh as—
Strah an-
Nabawiyyah karya
Ramadhan al-
Buthi dengan
problematika
kontemporer.

J

34




BAB III
METODE PENELITIAN

Metode penelitian merupakan suatu kerangka prosedural yang diterapkan
untuk mengungkap kebenaran dalam suatu kajian ilmiah. Menurut Sugiyono dalam
karyanya Metodologi Penelitian Pendidikan, metode penelitian diartikan sebagai
suatu pendekatan ilmiah guna mengumpulkan data yang valid. Tujuan utamanya
adalah untuk menemukan, mengembangkan, dan menguji validitas suatu
pengetahuan, yang pada akhirnya dapat dimanfaatkan untuk memahami,
menyelesaikan, serta mengantisipasi berbagai persoalan dalam bidang pendidikan.
(Sugiono, 2010: 6). Untuk mendeskripsikan tesis yang berjudul “Konsep
Pendidikan Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah Karya Ramadhan

al-Buthi”, berikut diuraikan metode-metode yang diterapkan dalam penelitian ini:

3.1. Jenis Penelitian

Pendekatan penelitian didefinisikan sebagai suatu kesatuan prosedur
sistematis yang mengatur pelaksanaan suatu penelitian, mulai dari perumusan
masalah hingga penarikan kesimpulan. Secara umum, pendekatan penelitian
terbagi menjadi dua jenis, yaitu pendekatan kualitatif dan kuantitatif. Metode
kualitatif merupakan serangkaian tata cara yang menghasilkan data deskriptif.
Penelitian int menitikberatkan pada pencapaian pemahaman mendalam
mengenai suatu permasalahan. Selain itu, karakteristik utama penelitian
kualitatif terletak pada penerapan teknik analisis yang bersifat mendalam.
(Harahap, 2020: 123).

Berlawanan dengan pendekatan kualitatif, penelitian kuantitatif
merupakan metode penelitian yang secara dominan menggunakan representasi
numerik (angka) dalam seluruh tahapannya. Penerapan angka ini mencakup
proses pengumpulan data, interpretasi terhadap data tersebut, hingga penyajian
temuan hasil penelitian. Selanjutnya, untuk keperluan penyajian kesimpulan,
akan lebih efektif jika dilengkapi dengan instrumen visual seperti grafik,
diagram, tabel, atau bentuk ilustrasi data lainnya. (Siyoto & Sodik, 2015: 19-
27).

35



3.2.

3.3.

Berdasarkan penjelasan tersebut, dapat dirumuskan suatu hipotesis
bahwa pendekatan yang lebih sesuai untuk penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif. Hal ini disebabkan fokus penelitian yang akan mengkaji kitab Figh
as-Sirah an-Nabawiyyah, sebuah objek studi yang secara inherent tidak
memerlukan penggunaan data numerik..

Tempat dan Waktu Penelitian

Berdasarkan lokus atau tempat pelaksanaannya, jenis penelitian dapat
dikategorikan ke dalam dua kelompok, yaitu penelitian kepustakaan (l/ibrary
research) dan penelitian lapangan (field research). Penelitian kepustakaan
merupakan jenis penelitian yang dilaksanakan dengan metode pengumpulan
berbagai data dan informasi melalui eksplorasi materi-materi yang tersedia di
perpustakaan. Sumber-sumber tersebut meliputi kitab-kitab, buku, hasil
penelitian terdahulu, jurnal ilmiah, artikel, dan berbagai referensi tertulis
lainnya (Sari & Asmendri, 2020: 44). Sebaliknya, penelitian lapangan
merupakan jenis penelitian yang dalam pelaksanaannya menerapkan metode
observasi secara langsung terhadap objek kajian dengan tujuan untuk
memperoleh data yang relevan dan kontekstual.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini tergolong dalam jenis
penelitian kepustakaan (/ibrary research). Pengumpulan sumber data dalam
penelitian ini dilakukan melalui proses penelaahan, observasi, dan analisis
mendalam terhadap berbagai literatur yang relevan, seperti kitab, buku, jurnal,
serta karya tulis ilmiah lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian. Adapun
metode analisis yang diterapkan dalam penelitian ini meliputi aktivitas
pembacaan mendalam (close reading), pemahaman konseptual, dan
penyusunan mind mapping terhadap berbagai literatur yang dapat mendukung
kelengkapan data penelitian.

Subjek dan Objek Penelitian

Subjek dalam penelitian kepustakaan ini adalah konsep refleksi
pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah, dengan fokus analisis pada nilai-nilai
pendidikan karakter yang dapat diteladani dari biografi Rasulullah SAW.

Adapun objek penelitiannya merujuk pada berbagai literatur primer dan

36



34.

3.5.

sekunder yang membahas topik tersebut, dengan kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah karya Ramadhan al-Buthi sebagai sumber utama.
Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data
Data berperan sebagai komponen fundamental dalam pelaksanaan suatu
penelitian. Tanpa kehadiran data, mustahil sebuah penelitian dapat terlaksana
dengan baik. Proses pengumpulan data merupakan upaya sistematis yang
dilakukan untuk mengakumulasi berbagai informasi yang relevan dengan
permasalahan atau topik kajian yang sedang diteliti (Hamzah, 2020: 59).
Penelitian ini menerapkan teknik pengumpulan data melalui instrumen
dokumentasi. Metode dokumentasi merupakan prosedur penelitian yang
dilakukan dengan menganalisis berbagai sumber tertulis, meliputi kitab-kitab,
buku referensi, jurnal ilmiah, majalah, dan berbagai dokumen tertulis lainnya
yang relevan dengan fokus penelitian. (Ulya, 2010: 29). Penerapan instrumen
dokumentasi dalam penelitian bertujuan untuk mendukung dan menguatkan
validitas temuan, mengingat dokumen-dokumen tersebut mampu menyajikan
gambaran yang komprehensif dan spesifik mengenai objek kajian. Adapun
teknik analisis yang diterapkan pencliti adalah melalui telaah mendalam (in-
depth analysis) terhadap berbagai sumber yang telah terhimpun, baik yang
bersifat primer maupun sekunder..
Keabsahan Data
Dalam penelitian kualitatif, aspek keabsahan data menempati posisi yang
krusial. Oleh sebab itu, penting untuk memastikan bahwa seluruh data yang
terkumpul memiliki tingkat kesahihan yang terjamin dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Guna menjaga validitas data dalam
penelitian ini, diterapkan beberapa teknik, di antaranya:
a. Tringulasi Sumber
Triangulasi merupakan suatu metode verifikasi yang bertujuan untuk
memvalidasi keabsahan data melalui pendekatan perspektif yang beragam.
Teknik ini diimplementasikan dengan meminimalisasi ambiguitas dan
interpretasi ganda yang berpotensi muncul selama proses pengumpulan dan
analisis data berlangsung. (Nurfajriani et al., 2024, 828)
b. Kredibilitas Sumber

37



Dalam penelitian kualitatif, data dianggap kredibel apabila terdapat
kesesuaian antara temuan yang dilaporkan peneliti dengan realitas empiris
yang terjadi pada subjek penelitian. (Mekarisce & Jambi, 2020, 147). Hal
ini dilakukan untuk memastikan bahwa seluruh sumber yang dikutip
bersumber dari referensi akademik yang terpercaya, khususnya karya-karya
para ulama yang diakui kredibilitasnya.

c. Transferbilitas

Transferabilitas mengacu pada derajat kapasitas temuan penelitian
kualitatif untuk dapat diaplikasikan atau ditransfer ke dalam konteks dan
lingkungan penelitian yang berbeda. Peneliti dapat meningkatkan tingkat
transferabilitas melalui deskripsi yang komprehensif mengenai konteks
penelitian serta proposisi-proposisi teoretis yang menjadi landasan
fundamental dalam studi tersebut. (Husnullail et al., 2024, 74-75).

3.6. Teknik Analisis Data

Teknik analisis data merupakan suatu prosedur metodologis untuk
menginterpretasikan data yang telah terkumpul, yang selanjutnya diolah dan
dikategorisasikan berdasarkan karakteristik tertentu. Proses ini bertujuan untuk
memfasilitasi peneliti dalam menyeleksi dan mengorganisir data yang telah
teranalisis, guna kemudian menyajikannya dalam suatu struktur yang
sistematis dan koheren. (Qodim et al., 2018).

Penelitian ini mengimplementasikan teknik analisis isi (content analysis)
guna mengeksplorasi, memahami, mengontekstualisasikan, dan merefleksikan
nilai-nilai pendidikan dari Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah karya
Ramadhan al-Buthi. Dengan demikian, studi ini secara khusus berfokus pada
analisis teks kitab tersebut melalui pendekatan analisis isi untuk mengungkap

refleksi pendidikan yang berbasis Sirah Nabawi.

38



BAB IV

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

4.1. Deskripsi Data
1. Biografi Sa’id Ramadan al-Buthi

Muhammad Said Ramadhan al-Buthi, putra dari ulama terpandang
Syaikh Mulla, lahir pada 1929 M di Desa Jilika, kawasan Kepulauan
Butan yang terletak di perbatasan Turki, Irak, dan Suriah. Ayah beliau
berasal dari keturunan Kurdi dan juga keturunan Nabi Syu’aib. Pada
tahun 1933, ketika usianya 4 tahun, ia bersama ayahnya pindah ke
Damaskus, Suriah, untuk menjauhi kebijakan sekularisasi Mustafa
Kemal Attaturk. Di usia remaja 13 tahun, ia harus menanggung duka
yang dalam akibat wafatnya ibunda setelah lama menderita sakit (Basith,
2019, 149).

Al-Buthi kecil hidup dalam lingkungan yang sehat lagi terpelajar.
Dari sumber-sumber yang penulis temukan, orang yang pertama kali
membimbing beliau di dunia pendidikan adalah salah satu ulama’ di
daerah Turki yang sekaligus ayah beliau sendiri, yakni Syaikh Mulla.
Sejak kecil al-Buthi sudah menunjukkan malakah dan kecerdasannya
dalam menekuni berbagai bidang ilmu, terlebih di usia yang masih sangat
belia ia berhasil hafal al Qur’an 30 juz. Dan pada usia 12 tahun, al-Buthi
telah menghafal Ugid al-Juman, Matn Zubad, dan Nihayah at-Tadrib
(Fauziyah & Alfani, 2021, 331).

Ramadhan al-Buthi mendapatkan fondasi ilmu agamanya, seperti
dasar-dasar tauhid, sejarah Nabi Muhammad SAW, serta ilmu Nahwu dan
Sarf, langsung dari ayahnya yang juga merupakan guru pertamanya.
Berkat bimbingan disiplin sang ayah, ia berhasil menghafal kitab Nazam
alFiyyah Ibn Malik dalam waktu kurang dari setahun. Di sisi lain, ia juga
menempuh pendidikan formal di Madrasah Ibtidaiyah swasta yang
berlokasi di Zuqaq al-Qarmani, dekat Suq Surajah (Irsyad & Alwis, 2017,
23).

39



Usai menamatkan pendidikan madrasah ibtidaiyyah, Ramadhan al-
Buthi didaftarkan oleh ayahnya ke Ma'had al-Taujih al-Islami di kawasan
Midan, Damaskus di bawah asuhan seorang guru terkemuka Syekh
Hasan Habannakah dan Syekh Mahmud al-Mardani. Sejak itu, al-Buthi
lebih banyak menetap di asrama ma'had di bawah pengawasan langsung
Syekh Mahmud al-Mardani. Meski demikian, ia tetap menyempatkan
diri untuk pulang guna terus belajar dari ayahnya sendiri.

Setelah lulus dari Ma'had, Syekh al-Buthi melanjutkan studi ke
jenjang strata satu (S1) di Universitas al-Azhar dengan mengambil
jurusan Syariah dan berhasil menyelesaikannya pada tahun 1956. Pada
tahun yang sama, ia juga meraih gelar diploma dari Fakultas Sastra Arab
di universitas yang sama (Hakim & Mujiati, 2019, 23).

Setelah menyelesaikan program sarjana dan diploma, al-Buthi
kembali ke Suriah. Atas restu ayahnya, ia diangkat sebagai pengajar
Pendidikan [slam di sebuah instansi di bawah Departemen Agama dari
tahun 1958 hingga 1960. Karier akademisnya terus berkembang ketika
pada tahun 1960, ia diangkat scbagai asisten dosen di Fakultas Syariah,
Universitas Damaskus. Universitas tersebut kemudian memberikannya
beasiswa untuk melanjutkan studi.

Pada tahun 1965, Sa'id Ramadan berhasil menyelesaikan program
doktor di Universitas Al-Azhar dengan predikat Mumtaz Syaf 'Ula dalam
bidang Epistemologi Hukum Islam. Disertasinya yang berjudul
“Dawabit al-Maslahah fi asy-Syart'at al-Islamiyyah™ tidak hanya
memperoleh persetujuan untuk diterbitkan oleh universitas, tetapi juga
menjadi salah satu karya monumentalnya yang banyak dikaji hingga kini
(Wahdini, 2023, 55).

Pasca meraih gelar doktor, ia tenggelam dalam beragam aktivitas
intelektual yang mendorong karir akademisnya melesat. Beliau diangkat
menjadi dosen tetap untuk mata kuliah Hukum Perbandingan dan Studi
Agama di Fakultas Syariah Universitas Damaskus. Pada 1975, ia
menduduki jabatan guru besar dalam bidang Figih Perbandingan Mazhab
(Figh Mugaran). Karier puncaknya berlanjut dengan diangkatnya ia

40



sebagai dekan fakultas tersebut pada 1977, serta pernah memegang
amanah sebagai direktur kajian teologi dan perbandingan agama di
universitas yang sama (Hasbulloh et al., 2023, 612).

Latar belakang dan pendidikan yang kaya membentuk Ramadhan
al-Buthi menjadi seorang penulis yang sangat produktif. Menurut
Andreas Critsmann, karya-karyanya mencakup topik yang sangat luas
dan aktual, hampir tanpa batas. Al-Buthi secara aktif menulis tentang isu-
isu yang paling relevan dan mengemuka pada masanya, seperti
perbudakan, jilbab, peran perempuan, pendidikan, jihad, sekularisasi,
revivalisme, radikalisme, dakwah, hingga marxisme. Tidak hanya itu,
dalam bukunya ia juga membahas persoalan seperti aborsi, ekonomi
makro dan mikro, media massa, filsafat, serta kesusastraan Arab.
Produktivitasnya tercermin dari setidaknya 68 judul buku yang telah
diterbitkan (Irsyad & Alwis, 2017, 24).

Beliau mengungkapkan didalam karyanya yang berjudul al-
Lamazhabivyah Akhtar Bid’ah Tuhaddid asy-Syari’ah al-Syari’ah al-
Islamiyyah terkait semangat beliau menulis:

“Saya kerap merenung, alasan apa yang mendorong saya untuk
konsisten menulis. Jika tujuannya adalah ketenaran, saya telah
meraihnya melebihi angan-angan. Jika untuk kekayaan dan
kesejahteraan, Allah telah menganugerahkan rezeki yang melebihi
kebutuhan saya. Dan jika untuk mencari pujian, saya telah menerimanya
lebih dari yang semestinya. Pada hakikatnya, semua hal duniawi itu
hanyalah kesia-siaan dan kosong belaka, kecuali sebuah doa tulus yang
dipanjatkan untuk saya oleh seorang Muslim yang tidak pernah saya
jumpai .”

Ramadhan al-Buthi meninggal dunia dalam sebuah tragedi bom

bunuh diri pada malam Jumat, 9 Jumadil Awwal 1434 H yang bertepatan
dengan 21 Maret 2013. Saat itu, beliau sedang membawakan pengajian
tafsir di Masjid al-Iman. Peristiwa mengerikan ini menewaskan 52 orang,
termasuk cucu beliau sendiri. Awalnya kematiannya menuai kontroversi,
namun kemudian terungkap bahwa aksi teror ini didalangi oleh
kelompok ekstremis Suriah pendukung oposisi. Motif pembunuhan ini

adalah karena al-Buthi merupakan ulama yang paling vokal menentang

41



revolusi Suriah yang bertujuan menggulingkan Presiden Bashar al-

Assad. (Irsyad & Alwis, 2017, 24).

. Produktifitas Sa’id Ramadan al-Buthi

Menurut perspektif Andreas Critsmann, korpus karya Al-Buthi
menjangkau spektrum tema yang sangat komprehensif dan kontemporer.
Al-Buthi secara produktif menuangkan pemikirannya mengenai isu-isu
paling relevan pada zamannya, mulai dari persoalan perbudakan, konsep
jilbab, hingga peran perempuan dalam masyarakat. Selain itu, ia juga
membahas secara mendalam topik-topik seperti pendidikan, doktrin
jihad, sekularisasi, revivalisme keagamaan, radikalisme, strategi dakwah,
hingga ideologi Marxisme.

Dalam karyanya yang berjudul Al-Lamadzhabiyyah Akhthar
Bid'ah Tuhaddid asy-Syart'ah al-Islamiyyah, penulis memaparkan
motivasi intelektual dan spirit yang melatarbelakangi produktifitas al-
Buthi dalam menulis:

“Sebuah refleksi kontemplatif senantiasa mengemuka dalam benak
saya, menelisik motivasi hakiki yang menjadi pendorong konsistensi
saya dalam berkarya tulis. Seandainya yang saya tuju adalah ketenaran,
niscaya ia telah tercapai melampaui segala bentuk ambisi duniawi.
Andaikata  yang @ saya idamkan adalah akumulasi materi dan
kesejahteraan, sungguh Allah telah menganugerahkan limpahan rezeki
yang jauh melebihi sekadar prasyarat hidup. Dan sekiranya yang saya
kejar adalah sanjungan dan pujian, maka ia telah membanjiri saya dalam
takaran yang tak selayaknya. Pada  esensinya, seluruh atribut
keduniawian tersebut tiada lain hanyalah fatamorgana yang hampa dan
tak bermakna. Satu-satunya hal yang mengisi ruang itu dengan makna
adalah sebuah doa tulus yang dipanjatkan dari relung hati seorang
Muslim yang tak pernah saya kenal atau jumpai seumur hidup.”

Lebih jauh lagi, dalam karya tulisnya, Al-Buthi juga mengkaji
persoalan-persoalan seperti aborsi, teori ekonomi makro dan mikro,
dinamika media massa, diskursus filsafat, serta khazanah kesusastraan
Arab. Tingkat produktivitas intelektualnya tergambar nyata melalui tidak
kurang dari 68 judul buku yang telah dihasilkan dan dipublikasikan.

Berikut merupakan karya-karya Sa’id Ramadan al-Buthi:

a. Figh as-Sirah an-Nabawiyyah

42



V.

Z.

Al-Lamadzhabiyyah Akhthar Bid'ah Tuhaddid asy-Syari'ah al-
Islamiyyah

Kubra al-Yaginiyat al-Kauniyyah

Ma’a al-Nas Musyawwarat wa Fatawa

Al-Ta’arruf ala al-Dzat Huwa al-Thariq al-Mua’abbad ila al
Islam

Madhkal Ilad Fahmi al-Judziir

Fi Sabilillah Wa al-Hagq

Al-Buyu’ al-Syai’ah

Fi al-Hadits al-Syarif wa al-Balaghah wa al-Nabawiyyah
Min Huna Wa Hunaka Humum min Qadhaya al-Sa’ah
Min Sunanillah min Ibadihi

Al-Islam Maldadz Kulli Mujtama’at al-Insaniyyah

Tajribah al-Tarbiyyah al-Islamiyyah fi Mizan al-Bahts
Khutbah Jum ah

Hadza Ma Qultuhu Amama Ba’'dhi al-Muluk wa al-Ruasa’
Tahdid al-Nasl Wigayatan wa ‘ljlan

Al-Mazahib al-Tauhidiyyah wa al-Falsafah al-Mu ashirah
Al-Islam wa al-Gharb

Al-Islam wa al-Ashr

Urubah min Tagniyyah lla Ruhiyyah

Al-Zalamiyyun wa al-Nuraniyyun

Al-Hubb fi al-Quraan wa Dauruhu fi Hayati al-Insan
Yughalithunaka idz Yaqulun

Wa Hadzihi Musykilatuna

Syakhshiyyat Istaugafatni

La Ya thihi al-Bathil

aa. ‘Aisyah Ummu al-Mukminin
bb. Al-Bidayah al-Bakurah A’mali al-Fikriyyah

cc. Al-Insan Musayyar am Mukhayyar
dd. Isykaliyyah Tajdi Ushu al-Figh

ee. Allah am al-Insan: Ayyuhuma aqdar ala Ra’iyah Huquq al Insan

43



ff- Hadzihi Musykilatuhum
gg. Al-Insan wa ‘Adalatuha fi al-Ardhi
hh. Min Rawa’l al-Quran
ii. Difa’an al-Isldam wa al-Tarikh
Jjj- Al-Salafiyyah Marhalah Tarikhiyyah Mubarakah wa Laisa
Madzhaban Islamiyyan
kk. al-‘Aqidah al-Islamiyyah wa al-Fikr al-Mu’ashir
I, lla Kulli Fatatin Tu 'minu Billah
mm.  Al-Mar’ah baina Thughyan al-Nizam al-Gharb wa Latahif
al Tasyri’ al-Islamy
nn. Qadhaya Fighiyyah Mu ashirah
oo. Al-Jihad fi al-Islam Kaifa Nafhamuhu wa Numarisuhu
pp. Min al-Fikr wa al-Qalb
qq. Al-Hikam al-‘Athaiyyah Syarhu wa Tahlil
rr. Manhaj al-Hadharah al-Insaniyyah fi al-Quran
ss. Hiwa Haula Musykilat Hadhariyyah
tt. Bathin al-Itsmi: Al-Khatrul al-Akbar fi Hayati al-Muslimin
uu. Al-Islam wa Muskilah al-Syabab
. Man Mas ul ‘an Takhalluf al-Muslimin
WW. Fi Sabilillahi wa al-Haq
xx. Naqd al-Auham al-Maddiyyah al-Jadaliyyah
vy. Muhadharat fi al-Figh al-Muqgaran
zz. Mamuzain: Qishah al-Hubb al-Nabat fi al-Ardhi wa Ayna’a fi al-
Sama’
aaa.  Hadza Walidi: al-Qisshah al-Kamilah li Hayati al-Syekh
Mulla Ramadhan al-Buthi min Wiladatihi ila Wafatihi
bbb.  Siyamand ibn al-Adghal min Rawa’l Qisshah al-Syu’ub
ccc. Dhawabith al-Mashlahah fi al-Syari’ah al-Islamiyyah
ddd.  Al-‘Uqubat al-Islamiyyah wa Uqdah al-Tanaqquh baina wa
bainaha Ma Yusamma bi Thabi’ati al-‘Ashr
eee. Hurriyat al-Insan fi Dhzilli ‘Ubudiyyatih
M. Min Asrar al-Manhaji al-Rabbani

44



ggg.  Manhaj Tarbawi Farid fi al-Quran

hhh.  Man Huwa Sayyid al-Qadr fi Hayat al-Insan?

iii. Hakadza Fal Nad'u ila al-Islam

Jjj. Manhaj al-‘Audah ila al-Islam: Rasm li Minhaj wa Hall li
Musykilat

kkk. Al-Din wa al-Falsafah

lll. Qadhaya Sakhinah

mmm. Al-Mazhab al-Igtishadi baina al-Syuyu’iyah wa al-Islam

nnn.  Al-Sabil al-Wahid fi Zahmat al-Ahdats al-Jariyah

o0oo.  Al-Taghyir: Mafhumuhu wa Tharaiquhu

ppp.  Mabahits fi al-Kitab wa al-Sunnah

qqq.  Adab al-Hiwar fi Kitabillah azza wa Jalla

rrv. Al-Inayah bi_al-Ibadah Asas La Budda Minhu li Tatsbit al
Mujtama’ al-Islami

sss. Fi al-Hadits al-Syarif wa al-Balaghah al-Nabawiyyah

ttt. Masyurat [jtima iyyah

3. Profil Kitab Figh as-Strah an-Nabawiyyah

Figh as-Sirah an-Nabawiyyah merupakan salah satu karya paling
monumental al-Buthi. Figh as-Sirah merupakan sebuah kajian
metodologis dan ilmiah mengenai sejarah hidup Nabi Muhammad SAW.
Dalam buku 1ni, al-Buthi menguraikan biografi Rasulullah secara
komprehensif, mulai dari detik-detik kelahirannya, pengangkatannya
sebagai Nabi, momen hijrah ke Madinah, berbagai kebijakan yang beliau
tetapkan, tahapan-tahapan peperangan dan futihat, hingga wafatnya.
Buku ini juga turut menyentuh sekelumit sejarah para Khulafa’ ar-
Rasyidin.

Figh as-Sirah ditulis sebagai bentuk respon terhadap kebutuhan
kaum Muslimin untuk memahami sirah Nabi Muhammad secara
fungsional, bukan sekedar kronologi sejarah. Dalam pandangan al-Buthi
banyak buku sirah yang hanya menampilkan peristiwa tanpa menggali
hikmah, hukum, dan pelajaran yang terkandung di balik setiap kejadian.

Dalam pengantarnya beliau berkata

45



“Tujuan mempelajari sirah bukan sekedar mengetahui peristiwa,
tetapi menggali kaidah dan pelajaran yang terkandung didalamnya.”

Bagi al-Buthi, tantangan utama dalam konteks kekinian bukan
terletak pada keaslian riwayat Sirah Nabawiyah, melainkan pada sejauh
mana narasi tersebut dapat difungsikan secara relevan. la berpendapat
bahwa akar masalahnya adalah ketidakmampuan umat Islam modern
dalam memandang Sirah sebagai sebuah sumber nilai yang hidup dan
dinamis untuk merespons berbagai persoalan masa kini.

Al-Buthi menyampaikan kritik tajam terhadap para penulis
kontemporer yang hanya menempatkan Nabi Muhammad sebagai figur
historis, pemimpin politik, atau pembaharu sosial semata. Pendekatan
seperti ini, menurutnya, mengabaikan esensi utama kerasulan Beliau,
yaitu sebagai pembawa wahyu Ilahi dan penegak syariat.

Dari pemikiran inilah, Figh Sirah kemudian dirancang sebagai
sebuah proyek aplikatif. Misi utamanya adalah untuk memperlihatkan
bagaimana setiap fragmen kehidupan Rasulullah memuat nilai ibrah,
dasar-dasar hukum, dan hikmah yang masih sangat applicable bagi upaya
rekonstruksi peradaban Islam. Dengan kata lain, karya al-Buthi ini
berfungsi layaknya "manual peradaban" yang mengurai pemanfaatan
Sirah sebagai kerangka acuan bagi pembangunan bidang politik, hukum,
pendidikan, dan etika di masa kini. Dengan demikian, Figh as-Sirah
bukan hanya buku sejarah Nabi, tetapi panduan memahami manhaj Islam
melalui perjalanan kenabian.

Karya sirah Ramadan al-Buthi yang sering disebut sebagai Figh as-
Sirah mempunyai nama lengkap Figh as-Sirah an-Nabawiyyah ma’a
Mujaz li Tarikh al-Khilafah ar-Rasyidah. Dalam cetakan Dar al-Fikr
kitab ini dicetak 1 jilid yang terdiri dari 400 halaman. Kitab ini memuat
9 tema besar, yakni

a. Mugddimat (Pendahuluan)
Dalam pengantarnya, al-Buthi memaparkan betapa
pentingnya mempelajari sirah Nabi dalam memahami Islam. Ia

juga membahas perkembangan studi sirah di era modern, kondisi

46



Jazirah Arab sebagai tempat kelahiran Islam, posisi Nabi
Muhammad sebagai nabi terakhir, serta sisa-sisa ajaran Ibrahim
yang masih ditemukan di masyarakat Jahiliyah.

. Min al-Milad ild al-Bi’sah (Kelahiran hingga Kenabian)

Bagian kedua dari kitab ini membahas periode pra-
kenabian. Al-Buthi menguraikan latar belakang Nabi, mencakup
garis keturunan (nasab), peristiwa kelahirannya, dan bagaimana
ia diasuh di masa bayi. Narasi berlanjut pada pengalaman muda
Nabi, termasuk perjalanan bisnis ke Syam yang
mengantarkannya pada pernikahan dengan Khadijah. Tidak
ketinggalan, peran aktifnya dalam peristiwa pembangunan ulang
Ka'bah dan fase pencarian spiritual melalui uzlah di Gua Hira'
dijelaskan, yang berpuncak pada momen bersejarah, yaitu

permulaan turunnya wahyu Ilahi.,

. Min al-Bi’sah ila al-Hijrah (Dari Kenabian hingga Hijrah)

Bagian ketiga menafsirkan rangkaian peristiwa penting
dalam sejarah dakwah. Dimulai dengan analisis mengenai
tahapan-tahapan dakwah Islam, kemudian periode dimana
dakwah mulai dilakukan secara terang-terangan yang memicu
reaksi keras dari suku Quraisy dalam bentuk intimidasi, berbagai
siasat untuk menghentikan Islam, hingga boikot ekonomi yang
menyiksa. Diceritakan pula respons umat Islam melalui hijrah
pertama ke Habasyiah, datangnya delegasi pertama kepada Nabi,
duka cita yang mendalam pada tahun wafatnya Khadijah dan Abu
Thalib (tahun dukacita), hingga perjalanan dakwah yang penuh
luka ke Thaif. Titik balik spiritual terjadi dengan peristiwa Isra'
Mi'raj, yang diikuti oleh babak baru dakwah dengan
memperkenalkan Islam kepada kabilah-kabilah di luar Mekah
yang berujung pada keislaman kaum Anshar dari Madinah. Inilah
yang membuka pintu untuk hijrah para Sahabat, dan kemudian

diikuti oleh hijrah Nabi sendiri, yang ditandai dengan

47



d.

c.

f.

kedatangannya di Quba dan menetap sementara di rumah Abu
Ayyub al-Anshari.
Asas al-Mujtama’ al-Jadid (Pilar-pilar Masyarakat Baru)

Dalam tema keempat, al-Buthi memaparkan tiga pilar
fundamental yang menjadi penopang berdirinya tatanan sosial-
politik yang baru pasca Hijrah. Ketiga pilar tersebut adalah
pendirian  masjid sebagai  pusat peradaban, upaya
mempersaudarakan sesama muslim untuk menyatukan mereka,
dan perumusan konstitusi yang dikenal sebagai Piagam Madinah
untuk mengatur kehidupan bersama.

Marhalah al-Harb ad-Difa’iyyah (Fase Perang Defensif)

Tema kelima dalam kitab ini membahas fase di mana umat
Islam  mulai terlibat dalam peperangan defensif untuk
mempertahankan diri. Al-Buthi mengawali dengan mukadimah
tentang fase ini, lalu menjabarkan secara kronologis berbagai
konflik yang terjadi, dimulai dari perseteruan dengan Bani
Qainuga, Perang Uhud yang penuh pelajaran, insiden berdarah di
Raji' dan Bi't Ma'unah, pengusiran suku Bani Nadhir, serta
peperangan lainnya seperti Zat ar-Riga’, Bani al-Mustaliq,
Khandaq, dan diakhiri dengan Perang Bani Quraizah.

Al-Fath: Mugaddimatuh wa Nataijuh (Penaklukan: Persiapan
dan Pencapaiannya)

Pembahasan dalam bab ini menjabarkan transisi menuju
fase baru penyebaran Islam. Al-Buthi memaparkan momen-
momen kunci seperti Baiat Ridwan yang bersejarah, penaklukan
benteng Khaibar, dan kedatangan Ja'far bin Abi Thalib beserta
pengikutnya dari Ethiopia. Termasuk juga strategi dakwah
melalui pengiriman surat kepada penguasa dunia dan berbagai
ekspedisi militer. Dijelaskan pula peristiwa-peristiwa besar
seperti Umrah Qadha, Perang Mut'ah, futuh Makkah, dan Perang
Hunain berikut regulasi pembagian ghanimah. Pembahasan

meliputi pula Perang Tabuk dengan analisis tentang mereka yang

48



h.

absen, diikuti oleh peristiwa hijrah tahun 9 H seperti
kepemimpinan haji oleh Abu Bakar, kasus Masjid Dhirar, dan
delegasi Suku Tsaqif yang akhirnya memeluk Islam. Bab ini
mencapai  klimaksnya dengan menggambarkan fenomena
delegasi-delegasi Arab yang berbondong-bondong memeluk
Islam, misi pengajaran prinsip Islam ke berbagai wilayah, dan
ditutup dengan laporan tentang Haji Perpisahan (Wada").

Syakwa ar-Rasiil wa Lihdaquh bi ar-Rafiq al-A’la (Masa sakit dan
wafat Rasulullah)

Tema ketujuh dalam kitab ini menguraikan dua subtema
yang menandai akhir periode kenabian. Pertama adalah
keputusan strategis Rasulullah untuk mengutus pasukan
pimpinan Usamah bin Zaid ke perbatasan Balqa'. Kedua adalah
catatan mendalam tentang hari-hari terakhir Beliau, mulai dari
kondisi sakit yang beliau alami hingga proses sakaratul maut
yang menghantarkan pada wafatnya.

Khatimah fi Ba’d Sifatih wa Fadl Ziyarati Masjidih wa Qabrih

Dalam bagian ini, al-Buthi menafsirkan dan menguraikan
dengan komprehensif mengenai sifat-sifat luhur yang dimiliki
oleh Rasulullah, mencakup baik aspek fisik (syamail) maupun
akhlaknya. Selain itu, pembahasan dilanjutkan dengan penjelasan
mengenai nilai ibadah dan keagungan dari ziarah ke Makam Nabi
Muhammad
Khulasah ‘an Tarikh al-Khilafah ar-Rasyidah

Pada tema terakhir kitabnya, al-Buthi menyertakan analisis
mengenai sejarah para penerus kepemimpinan setelah Rasulullah.
Pembahasan secara kronologis ini menjangkau seluruh masa
Khulafa ar-Rasyidin, dimulai dari era Khalifah Abu Bakar ash-
Shiddiq, berlanjut ke Umar bin Khattab, kemudian Utsman bin
Affan, dan diakhiri dengan masa kepemimpinan Ali bin Abi

Thalib.

49



Dalam mukaddimah kitabnya, al-Buthi memaparkan sumber-
sumber rujukan yang menjadi landasan penulisan Figh as-Sirah.
Sumber utama yang pertama adalah Kitabullah (Al-Qur'an), yang
berfungsi sebagai referensi primer untuk memahami karakteristik
universal Rasulullah. Al-Qur'an mengisahkan beberapa fragmen
sejarah hidup Rasul, seperti detil-detail Perang Uhud dan latar
belakang pernikahan beliau dengan Zainab binti Jahsyi. Selain
mencatat peristiwa, Kitab Suci ini juga memberikan respons dan
tafsiran terhadap berbagai kejadian. Meski demikian, penjelasan
yang tercantum dalam Al-Qur'an bersifat global dan tidak rinci.

Sumber kedua yang dijadikan rujukan adalah Sunnah
Nabawiyah yang telah terjamin kesahihannya, yaitu dengan
merujuk kepada kitab-kitab hadis yang disusun oleh para imam
yang dikenal dengan integritas kejujuran dan keamanahannya.
Meskipun penjelasan dari sumber ini lebth komprehensif dan
mendetail, ' penyajiannya belum menggambarkan kehidupan
Rasulullahsecara kronologis dan sistematis. Kendati demikian,
sebagian besar kontennya diriwayatkan melalui jalur sanad yang
sahih dan bersambung, baik hingga kepada Rasulullah maupun
kepada para Sahabat. Di antara kitab-kitab yang dimaksud adalah
Shahih Al-Bukhari, Shahih Muslim, Al-Jami' karya Imam At-
Tirmdzi, Sunan An-Nasa'i, Sunan Abu Dawud, Sunan Ibnu Majah,
Muwaththa’ Imam Malik, dan Musnad Imam Ahmad.

Sumber ketiga yang dirujuk adalah berbagai kitab sirah.
Kajian sejarah kehidupan Nabi ini bersumber dari riwayat-riwayat
para sahabat yang ditransmisikan secara turun-temurun,
termanifestasi dalam karya-karya klasik seperti karya ath-Thabari,
Ibnu Ishaq, Thabaqat Ibn Sa'd, Sirah Ibnu Hisyam, Fathul Bari
karya Ibnu Hajar, dan Tarikhu al-Khulafa' oleh As-Suyuti. Sebagai
ilustrasi, kisah tentang Rasulullah yang tinggal di pedalaman Bani
Sa'd mengacu secara spesifik pada referensi dalam Sirah Ibnu

Hisyam (Ariani, 2024, 158).

50



Dalam memaparkan hasil kajiannya, al-Buthi menerapkan
metode penyajian yang bersifat deskriptif-analitis. Pendekatan
yang digunakannya adalah tematik-integratif dan manhaji
(metodologis), yang tidak hanya berfokus pada deskripsi peristiwa,
melainkan lebih menekankan pada pencarian makna di baliknya.

Dalam menyusun Figh al-Sirah, Al-Buthi menerapkan
struktur yang unik, yaitu tematik dalam bingkai kronologis. Ini
berarti, walaupun susunan bukunya mengikuti urutan waktu
kehidupan Nabi, setiap bagiannya berfokus pada sebuah tema
khusus. Ia dengan cermat memilah dan menonjolkan kejadian-
kejadian yang sarat dengan implikasi hukum dan pelajaran moral.

Sebagat ilustrasi, terdapat tema yang membahas periode
kehidupan Rasulullah sejak beliau dilahirkan hingga diangkat
menjadi Nabi. Peristiwa-peristiwa sejarah yang termasuk dalam
cakupan tema ini di antaranya adalah detil kelahiran beliau, masa-
masa menyusui, perjalanan dagang ke wilayah Syam, serta
berbagai aktivitas lain yang beliau lakukan.

Selain itu, karya Al-Buthi ini menonjolkan fitur ekstraksi
nilai, yaitu mengambil intisari ibrah (pelajaran) dan figh (hukum)
dari setiap peristiwa. Setiap kali selesai menguraikan suatu
peristiwa, ia menyertakan subbab khusus ang berisi penjelasan
mendalam mengenai hikmah, pelajaran, serta implikasi hukum
yang terkandung di dalamnya.

Sebagai ilustrasi, terdapat pembahasan mengenai alasan di
balik terpilihnya Jazirah Arab sebagai tempat lahir dan
berkembangnya Islam. Pada bagian ini, al-Buthi terlebih dahulu
memaparkan kondisi geografis Arab serta keadaan peradaban dan
budaya negara-negara tetangganya, seperti Persia, Romawi,
Yunani, Italia, dan India. Selanjutnya dijelaskan bahwa hikmah
(ibrah) dari posisi geografis Jazirah Arab yang terletak di tengah
pusat peradaban tersebut adalah untuk mempermudah penyebaran

dakwah Islam ke berbagai bangsa dan negara di sekitarnya. Lebih

51



lanjut, andai Rasulullah muncul dari wilayah atau peradaban lain,
atau jika beliau merupakan seorang intelek yang mendalam akan
kitab-kitab dan peradaban bangsa sekitar, maka akan timbul
kecurigaan bahwa Islam hanyalah produk dari rangkaian
pengalaman budaya dan pemikiran filosofis yang melahirkan
sebuah peradaban baru yang unik.

Di samping itu, al-Buthi juga kerap melontarkan sanggahan
terhadap berbagai tuduhan yang dilayangkan oleh para orientalis
terhadap Islam. Sebagai contoh, dalam kitabnya ini, al-Buthi
menegaskan bahwa tudingan yang menyatakan Rasulullah sebagai
seorang pencari Kepuasan seksual yang tenggelam dalam
kenikmatan duniawi adalah tidak berdasar. Alasannya, seorang
yang demikian tidak akan memilih untuk menikahi seorang janda
yang lebih tua darinya dan setia hidup bersamanya dalam waktu
yang lama tanpa menunjukkan ketertarikan kepada wanita lain.

Ciri pembeda utama yang menonjol dalam karya sirah al-
Buthi dibandingkan karya sejenis lainnya adalah penerapan
pendekatan integrasi multidisipliner. Dalam karyanya, beliau
tidak hanya menceritakan sejarah, tetapi juga aktif
mengaitkannya dengan perspektif fikih, akidah, dan tasawuf.
Melalui integrasi  ini, al-Buthi membuktikan bahwa Sirah
Nabawiyah merupakan perwujudan nyata dan aplikatif dari
seluruh syariat Islam.

Penerapan berbagai metodologi tersebut bertujuan untuk
membangun relevansi atau munasabah yang praktis. Sosok Nabi
Muhammad yang dihadirkan dalam karya ini berperan sebagai
sumber hukum dan etika yang hidup (/iving source). Melalui
kitab Figh as-Sirah, pembaca akan dibimbing untuk memahami
alasan di balik setiap tindakan Nabi serta maknanya bagi konteks
kekinian, baik dari sudut pandang hukum, etika, maupun spiritual

(Riedho & Umam, 2025, 8).

52



Dalam karya Figh as-Sirah-nya, al-Buthi tidak hanya
sekadar mencatat peristiwa sejarah, melainkan memperkayanya
dengan dimensi ilmu fikih dan akidah. Pendekatannya tidak
berhenti pada narasi biografis, tetapi melakukan analisis
mendalam melalui berbagai perspektif keilmuan. Hal ini
merefleksikan upaya untuk memperkaya studi sejarah dengan
pendekatan holistik, selaras dengan tren historiografi modern
yang bersifat multidisipliner. Lebih lanjut, al-Buthi
menghubungkan setiap peristiwa dalam sirah dengan nilai-nilai
universal seperti keadilan, kepemimpinan, dan solidaritas umat.
Dengan cara ini, ia berhasil menciptakan narasi sejarah yang tetap
relevan bagi pembaca kontemporer, menjembatani masa lalu

dengan tantangan serta kebutuhan zaman sekarang.

4.2. Pembahasan
1. Konsep Pendidikan dalam Kitab Figh as-Strah an-Nabawiyyah
Metode refleksi merupakan metode yang diterapkan oleh Syaikh
Said Ramadhan al-Buthi dalam karyanya, di mana beliau menelaah
kembali sejarah hidup dan perjalanan Nabi- Muhammad SAW untuk
kemudian merumuskan esensi nilai-nilai karakter dari setiap detail sirah
Rasulullah.
Berikut adalah nilai-nilai pendidikan karakter dalam kitab Figh as-
Strah an-Nabawiyyah karya Syaikh Said Ramadhan al-Buthi:
a. Integritas dan Kepercayaan (Trustworthiness)

Integritas pada hakikatnya merupakan konsistensi dan
keteguhan yang absolut dalam menjunjung tinggi prinsip-prinsip
moral. Dalam ranah etika, integritas dimaknai sebagai keutuhan serta
keselarasan antara tindakan dengan nilai-nilai kebenaran dan
kejujuran. Ciri utama individu yang berintegritas adalah kesesuaian
antara perilakunya dengan nilai, keyakinan, serta prinsip yang
dianutnya, yang tercermin dari keselarasan antara perkataan dan

perbuatan, sehingga dapat diandalkan.

53



Kepercayaan didefinisikan sebagai suatu harapan positif yang
dipegang oleh seorang individu terhadap individu atau kelompok lain
dalam suatu situasi yang mengandung unsur risiko, yang pada intinya
merupakan tindakan menitipkan keyakinan. Sejalan dengan definisi
tersebut, Robbins memperkuat dengan menyatakan bahwa
kepercayaan merupakan suatu konstruk psikologis yang timbul ketika
seseorang membuat diri mereka rentan dipengaruhi oleh pihak lain,
didasarkan pada ekspektasi positif terhadap niat atau perilaku pihak
tersebut (Rahayu, 2017, 43-45).

Manifestasi dari karakter integritas dan kepercayaan dapat
dilacak dalam partisipasi Nabi Muhammad saw. selama proses
renovasi Kakbah. Rasulullah saw. memainkan peran signifikan
dengan mengajukan solusi diplomatik untuk menyelesaikan
perselisihan . antarsuku mengenai hak prerogatif meletakkan Hajar
Aswad. Seluruh pihak menerima dan mematuhi proposal Beliau
sebagai resolusi konflik, didorong oleh reputasi Beliau sebagai al-
Amin (yang terpercaya) serta figur yang dihormati oleh semua
kalangan.

Berdasarkan analisis terhadap peristiwa tersebut, al-Buthi
menyimpulkan bahwa Rasulullah saw. menempati posisi yang sangat
terhormat dalam persepsi seluruh lapisan dan strata sosial masyarakat
Quraisy. Reputasi Beliau diwujudkan melalui gelar Al-Amin (yang
dapat dipercaya) yang disematkan kepada Beliau. Lebih jauh,
masyarakat Quraisy juga menaruh rasa kecintaan yang mendalam.
Tidak terdapat keraguan sedikit pun dalam benak mereka terhadap
kebenaran setiap ucapan Rasulullah, keagungan akhlaknya, serta
ketulusan niat Beliau setiap kali dimintai bantuan dan pertolongan.

Analisis historis terhadap fenomena ini mengungkapkan
intensitas sentimen permusuhan dan kebencian yang berkembang di
kalangan kaum Quraisy terhadap pribadi Rasulullah saw. pasca-
pengangkatannya sebagai Nabi pembawa risalah. Realitas sosial

tersebut menunjukkan suatu paradoks, di mana masyarakat yang

54



sebelumnya memberikan kepercayaan, afeksi, dan penghormatan
tertinggi justru mengalami transformasi radikal menjadi pihak yang
paling gigih menentangnya. Konfrontasi tersebut termanifestasi jelas
ketika Rasulullah saw., setelah menerima wahyu dan mandat untuk
menyebarkan ajaran Islam, justru dihadapkan pada respons
penolakan, pengingkaran, hostility (permusuhan), serta berbagai
bentuk represi dari masyarakatnya. (Al-Buthi, 2023, 74).

. Visioner dan Komunikasi yang Jelas

Visioner merupakan sebuah konstruk multidimensi yang
menjangkau bidang studi kepemimpinan, manajemen strategis, dan
psikologi organisasi. Pada intinya, seorang visioner didefinisikan
sebagai individu yang memiliki kapasitas untuk mengantisipasi,
memvisualisasikan, serta mengartikulasikan suatu kondisi masa
depan yang idcal dan secara signifikan lebih unggul daripada status
quo. Karakteristik kepemimpinan visioner meliputi orientasi ke masa
depan, keberanian dalam mengambil risiko, pola pikir inovatif dan
kreatif, sikap optimis, kapasitas imajinatif, serta kompetensi
komunikasi yang efektif.

Komunikasi menempati posisi yang fundamental dalam suatu
organisasi. Sebagaimana dinyatakan oleh Nobile, "tanpa komunikasi,
tidak ada yang dapat diselesaikan dalam organisasi." Komunikasi
internal dapat terwujud dalam bentuk verbal, tertulis, maupun melalui
medium perantara alat. Fungsi utamanya adalah memfasilitasi
individu untuk mengakses informasi. Lebih lanjut, komunikasi
internal juga membuka ruang bagi anggota organisasi untuk bertukar
1de melalui proses koordinasi, saling motivasi, serta kolaborasi dalam
penyelesaian masalah.

Komunikasi yang efektif dapat terwujud melalui penerapan
model komunikasi dua arah. De Vries et al. menegaskan bahwa
efektivitas komunikasi ditentukan oleh sifatnya yang timbal balik.
Proses komunikasi dua arah ini berfungsi untuk meminimalisasi

potensi kesalahpahaman dalam pelaksanaan tugas. Lebih jauh,

55



komunikasi juga berperan sebagai suatu mekanisme integratif yang
vital untuk pencapaian tujuan organisasi. (Octaviarnis, 2021, 126).

Dalam kajian Sirah Nabawiyah, Nabi Muhammad SAW
menampakkan visi yang terperinci dan gamblang, yaitu
menyampaikan risalah tauhid serta membentuk suatu masyarakat
yang berperadaban (civilized society) yang berlandaskan prinsip-
prinsip Islam. Visi ini dikomunikasikan secara konsisten oleh Beliau
melalui berbagai medium, termasuk khutbah, dialog konstruktif, dan
keteladanan  perilaku secara langsung. Piagam Madinah
merepresentasikan manifestasi konkret dari visi tersebut, yang
diinstitusionalisasikan ke dalam sebuah kerangka konstitusional untuk
mengatur tatanan masyarakat yang majemuk.

Al-Buthi memaparkan bahwa Piagam Madinah dirumuskan
oleh Rasulullah SAW berdasarkan wahyu dan ditranskripsikan oleh
para Sahabat, untuk selanjutnya dijadikan sebagai konsensus bersama
antara komunitas Muslim dan komunitas Yahudi yang bertetangga.
Fakta historis ini membuktikan bahwa masyarakat Islam sejak
permulaannya telah dibangun di atas fondasi konstitusional yang
komprehensif. Lebih lanjut, piagam ini menjadi bukti otentik bahwa
negara Islam pada periode formatifnya telah memiliki komponen
sistem legislatif dan administrasi kenegaraan yang representatif. (Al-
Buthi, 2023, 167).

Empati dan Kepedulian

Konsep empati berakar pada tradisi filsafat estetika Jerman abad
ke-19 yang awalnya berfokus pada aspek simbolik, konten, dan
emosional. Seiring waktu, pemahaman mengenai empati telah
mengalami evolusi dalam ranah ilmiah dan konseptual. Dalam
perkembangannya, empati didefinisikan sebagai suatu bentuk
kepedulian emosional terhadap penderitaan orang lain, yang
bersumber dari kepekaan terhadap kebutuhan dan perasaan pihak
yang terdampak, sehingga memicu respons psikologis berupa

keprihatinan, simpati, dan kasih sayang.

56



Lebih jauh, empati dikonseptualisasikan sebagai sebuah bentuk
kecerdasan moral dan emosional yang fundamental dalam kompetensi
sosial. Hal ini disebabkan oleh peran empati dalam memengaruhi
kapasitas individu untuk mengekspresikan emosi serta memahami
perasaan pihak lain, termasuk melalui interpretasi terhadap bahasa
tubuh. Secara esensial, empati mewujud dalam sikap rendah hati yang
mendorong pertolongan tanpa disertai kesombongan, melainkan
didasari oleh ketulusan dan keikhlasan dalam membantu sesama.

Empati  berfungsi  sebagai sebuah jembatan  yang
menghubungkan aspek emosional dan rasional dalam dinamika
interaksi sosial. Secara teoretis, konstruk empati terdiri atas dua
komponen utama: komponen afektif, yang merujuk pada kapasitas
untuk ikut merasakan keadaan emosional orang lain, dan komponen
kognitif, yaitu kemampuan untuk memahami perspektif atau sudut
pandang mereka. Konvergensi dari kedua dimensi inilah yang
membentuk landasan bagi munculnya perilaku prososial, seperti
tindakan menolong, berbagi, dan menunjukkan kepedulian terhadap
orang lain. (Nurjaman & Alif, 2025, 98-99).

Kepedulian merupakan suatu bentuk aksi nyata yang
diwujudkan oleh masyarakat sebagai respons terhadap suatu
permasalahan. Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),
kepedulian = didefinisikan sebagai suatu bentuk partisipasi atau
keikutsertaan. Kepedulian sosial, sebagai salah satu pilar pendidikan
karakter, perlu diintegrasikan dalam proses pembelajaran serta
diwujudkan sebagai aktualisasi kesadaran manusia sebagai makhluk
sosial yang bersifat interdependen. Sejalan dengan itu, Samani dan
Hariyanto mendefinisikan sikap peduli sebagai perilaku untuk
memperlakukan orang lain dengan penuh hormat dan kesantunan,
serta kesediaan untuk berbagi. Pada hakikatnya, manusia sebagai
homo socius memerlukan pihak lain dalam memenuhi berbagai
kebutuhannya,  sehingga  menciptakan =~ hubungan  saling

ketergantungan antarsesama individu (Aini et al., 2023, 3820-3822)

57



Pada puncak kemenangan selama Peristiwa Fathu Makkah,
Nabi Muhammad SAW justru mendemonstrasikan manifestasi kasih
sayang universal (rahmah) dengan memberikan amnesti umum
kepada seluruh musuhnya. Meskipun Beliau beserta para pengikut
setia telah mengalami penderitaan akibat pengusiran dan beragam
penyiksaan selama dua dekade, dan terdapat ekspresi emosional dari
beberapa Sahabat seperti Sa'd bin 'Ubadah yang menyebut momen
tersebut sebagai "hari pembalasan," Nabi Muhammad SAW secara
tegas mengoreksi narasi tersebut dan mentransformasikannya menjadi
"hari kasih sayang dan pengampunan."

Rasulullah SAW memberikan jaminan keamanan bagi setiap
individu yang berlindung di kediaman Abu Sufyan, di dalam rumah
masing-masing, atau di area Masjidil Haram. Berhadapan dengan
seluruh penduduk Mekah yang telah menyerah, Beliau tidak
menjatuhkan hukuman, namun justru membebaskan mereka melalui
pernyataan terkenal: "Pergilah! Kalian semua bebas." Al-Buthi
menganalisis - momen bersejarah - ini  sebagai  kulminasi dari
manajemen konflik yang ideal, di mana kasih sayang berhasil
mengambil alih peran kekerasan dalam meluluhkan hati musuh.
Kebijakan pengampunan massal ini terbukti lebih efektif secara
strategis dibandingkan penggunaan kekuatan militer, karena berhasil
mengonversi para penentang paling keras menjadi penganut Islam
yang loyal (Al-Buthi, 2023, 282-283).

. Musyawarah

Secara etimologis, istilah musyawarah berakar dari kata bahasa
Arab "Syura" yang bermakna mengawali, mengungkapkan, serta
memperluas suatu hal, dan secara metaforis merujuk pada aktivitas
mengambil madu dari sarang lebah. Analogi ini menyamakan
pendapat yang paling unggul dengan madu, mengingat keduanya
sama-sama memiliki manfaat yang signifikan. Sebagaimana madu
yang berfungsi sebagai terapi bagi kesehatan, demikian pula pendapat

yang tepat dan konstruktif sangat berguna bagi manusia. Oleh karena

58



itu, esensi musyawarah merupakan upaya untuk memperoleh "madu"
tersebut di mana pun ia berada, yang dalam konteks ini berarti
menerima setiap pendapat yang dianggap benar tanpa memandang
status atau latar belakang pemberi pendapat. (Firdaus, 2019, 74).

Berdasarkan tinjauan terminologis, musyawarah dapat
didefinisikan sebagai suatu proses deliberatif atau diskursus kolektif
yang dilakukan oleh sejumlah pihak guna menyelesaikan perbedaan
perspektif melalui jalur perundingan, dengan tujuan akhir mencapai
konsensus atau keputusan bersama yang bersifat inklusif dan
partisipatoris.

Musyawarah merupakan suatu prinsip yang diakui dalam Islam
sebagai suatu mekanisme untuk mewujudkan keadilan dan
keberlanjutan dalam proses pengambilan keputusan. Melalui
musyawarah, setiap individu diberikan  kesempatan untuk
menyampaikan perspektifnya, mendengarkan pandangan pihak lain,
dan pada akhirnya mencapai konsensus bersama. Prinsip ini juga
mendorong partisipasi aktif dari seluruh anggota masyarakat. Dalam
perspektif Islam, setiap individu memiliki hak dan kewajiban untuk
memberikan kontribusi dalam proses pengambilan keputusan kolektif
yang berdampak pada kehidupan bersama. (Kamil et al., 2023, 243).

Allah SWT secara langsung memerintahkan Nabi untuk
bermusyawarah. Hal tersebut termaktub dalam QS. Ali 'Tmran: 159.

4 z
—~ s = = ~ (S - ..\u

7 \5/':‘ ffy j:“ !f:jf: !.11 ::S LR ::S !!\ - w/?’/ \/ tt

P el < — .)JJ AN SRl s

2 c - de
“/31:,1/{7‘ R P PR A P VA LA P
&
o z s )z ) -
@ G FA LA G A e

159. Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad)
berlaku lemah lembut terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap
keras dan berhati kasar, tentulah mereka akan menjauh dari
sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah
ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka
dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah
membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya
Allah mencintai orang-orang yang bertawakal.

59



Teks ayat tersebut memuat perintah bermusyawarah yang secara
gramatical ditujukan secara tunggal kepada Nabi Muhammad SAW.
Namun, para mufasir berpendapat bahwa meskipun bentuk
perintahnya bersifat spesifik, substansi perintah musyawarah tersebut
bersifat universal dan berlaku bagi seluruh umat. Logika penafsiran
ini didasarkan pada status Nabi SAW sebagai pemimpin komunitas.
Jika seorang Nabi yang memiliki kedudukan ma'shum masih
mengedepankan musyawarah dalam pengambilan keputusan, maka
hal ini lebih-lebih menjadi keharusan bagi umatnya yang tidak
memiliki sifat kemaksuman tersebut.

Karakter musyawarah tercermin secara historis dalam strategi
persiapan Nabi Muhammad SAW menghadapi musuh pada Perang
Khandag. Konflik ini dipicu oleh sejumlah elite Yahudi Bani Nadhir
yang melakukan diplomasi dengan kaum Quraisy di Makkah guna
membentuk aliansi militer melawan Rasulullah SAW. Kedua pihak
tersebut- akhirnya mencapai konsensus untuk melakukan koalisi
ofensif, sekaligus menycpakati waktu penyerangan yang
terkoordinasi.

Selanjutnya, elite Yahudi Bani Nadhir melakukan pendekatan
kepada Bani Ghatafan dengan menyampaikan proposal aliansi yang
sama sebagaimana sebelumnya kepada kaum Quraisy. Bani Ghatafan
memberikan respons afirmatif terhadap ajakan tersebut. Konsolidasi
dilanjutkan dengan memperluas jaringan koalisi melalui pendekatan
kepada Bani Fuzarah dan Bani Murrah, yang kembali memberikan
respons positif. Pada akhirnya, seluruh pihak yang terlibat berhasil
mencapai konsensus mengenai strategi koordinatif, mencakup
penetapan waktu dan lokasi untuk melancarkan ofensif militer
terhadap Rasulullah SAW.

Setelah mendapatkan informasi mengenai pergerakan pasukan
koalisi dari Makkah, Rasulullah saw. segera mengkomunikasikan
perkembangan tersebut kepada komunitas Muslim. Selanjutnya,

Beliau menginisiasi sebuah diskusi untuk menampung masukan

60



strategis. Dalam forum tersebut, Salman Al-Farisi mengajukan
proposal inovatif berupa penggalian parit pertahanan di perimeter
kota. Usulan ini mendapat respons yang sangat positif dari seluruh
peserta rapat dan memperoleh persetujuan bulat untuk segera
diimplementasikan.

Al-Buthi memberikan analisis bahwa pada periode tersebut,
strategi pertahanan dengan penggunaan parit merupakan suatu inovasi
taktis yang belum dikenal dalam tradisi militer bangsa Arab. Kaum
Muslim kemudian bergerak bersama Rasulullah SAW meninggalkan
Madinah dan mendirikan posisi pertahanan di lereng Gunung Sila’,
dengan memanfaatkan topografi gunung sebagai perlindungan di
belakang. Mereka segera mengimplementasikan penggalian parit
sebagai bentuk pertahanan linier untuk membatasi akses pasukan
musuh. Secara kuantitatif, pasukan Muslim berjumlah 3.000 personel,
sementara pasukan koalisi Quraisy dan sekutunya yang terdiri dari
berbagai suku mencapai 10.000 personel. (Al-Buthi, 2023, 229-234).
Pemberdayaan dan Delegasi

Menurut Kasman, pemberdayaan merupakan suatu upaya
strategis untuk meningkatkan kapasitas sumber daya manusia agar
memiliki akuntabilitas yang lebih besar terhadap tugas-tugas mereka.
Pemberian wewenang tidak hanya terbatas pada alokasi sumber daya
non-manusia, tetapi juga mencakup pendelegasian tanggung jawab
dan otoritas antarsesama karyawan. Hal ini dapat diwujudkan melalui
pendelegasian tugas atau wewenang yang terbukti mampu
meningkatkan kinerja. Konsep ini menekankan bahwa pemberdayaan
tidak hanya bersifat vertikal (dari atasan kepada bawahan), melainkan
juga dapat terjadi secara lateral atau horizontal dalam suatu tim kerja.

Sementara itu, delegasi wewenang lebih bersifat hierarkis dan
umumnya diimplementasikan oleh figur kepemimpinan, mengingat
pembagian kekuasaan pada dasarnya terjadi di tingkat manajerial.
Pendelegasian wewenang merupakan proses transfer otoritas dari

atasan kepada bawahan untuk melaksanakan tugas tertentu, dengan

61



tetap mempertahankan hak prerogatif pengambilan keputusan akhir
pada pemberi delegasi. Sejalan dengan pemahaman ini, Pakaya
berpendapat bahwa pendelegasian wewenang merupakan kebijakan
strategis seorang pemimpin untuk mengalihkan sebagian
wewenangnya kepada subordinate yang kompeten, guna memastikan
tercapainya tujuan organisasi (Marcus et al., 2023, 1057).

Nabi Muhammad SAW diakui sebagai seorang pemimpin yang
unggul serta menjadi figur teladan dalam penerapan delegasi
wewenang (fafwid al-sultan) dan tata kelola pemerintahan yang
efektif. Kapabilitas Beliau dalam menyeleksi, membina, serta
mendelegasikan wewenang kepada para sahabat menjadi faktor kunci
yang mendukung keberhasilan penyebaran Islam sekaligus
pembentukan negara Madinah.

Nabi Muhammad SAW tidak menerapkan sistem pemerintahan
terpusat di Madinah, melainkan menerapkan desentralisasi kekuasaan
guna menjamin efektivitas administrasi wilayah. Salah satu metode
yang diimplementasikan  Rasulullah - SAW adalah melalui
pengangkatan gubernur. Beliau mendelegasikan wewenang kepada
para gubernur untuk memimpin wilayah-wilayah yang letaknya jauh
dari pusat pemerintahan. Salah satu contoh historis yang signifikan
adalah penunjukan Mu'adz bin Jabal sebagai gubernur sekaligus
pengajar di Yaman.

Rasulullah SAW juga memberdayakan para Sahabat dalam
bidang administrasi dan dokumentasi. Seiring dengan ekspansi
wilayah kekuasaan, kebutuhan akan sistem administrasi dan
pendokumentasian semakin meningkat. Nabi SAW mendelegasikan
tugas-tugas krusial ini kepada sejumlah Sahabat yang memiliki
kompetensi literasi, di mana Zaid bin Tsabit dan Ubay bin Ka'ab
ditugaskan secara khusus untuk mendokumentasikan wahyu Al-
Qur'an, sementara Sahabat lainnya diberi tanggung jawab untuk
mencatat perjanjian, korespondensi diplomatik dengan penguasa

asing, serta urusan administrasi lainnya.

62



Dalam bidang militer, Nabi SAW tidak senantiasa memimpin
setiap ekspedisi secara langsung. Beliau mendelegasikan
kepemimpinan pasukan kepada para panglima perang (amir) untuk
berbagai misi tertentu. Salah satu contoh konkret dari praktik
pendelegasian wewenang militer oleh Rasulullah adalah penunjukan
Usamabh bin Zaid sebagai komandan dalam sebuah operasi strategis.

Rasulullah SAW memerintahkan kaum Muslimin untuk
melancarkan operasi militer melawan Kekaisaran Romawi. Sebagai
komandan pasukan, Beliau menunjuk Usamah bin Zaid, seorang
sahabat yang masih berusia muda. Rasulullah SAW memerintahkan
pasukan tersebut untuk bergerak menuju wilayah Romawi melalui
lokasi syahidnya ayah Usamah, Zaid bin Haritsah. Selain itu, Beliau
juga menginstruksikan agar pasukan kavaleri menerobos hingga
kawasan Balga' dan Darum di wilayah Palestina. Peristiwa ini terjadi
pada masa ketika Rasulullah SAW mulai mengalami kondisi
kesehatan yang menurun, yang kemudian menyebabkan wafatnya
Beliau.

Golongan munafik menolak keputusan tersebut dengan alasan
bahwa Rasulullah menunjuk seorang pemuda berusia 18 tahun
sebagai komandan bagi pasukan besar yang terdiri dari kaum
Muhajirin dan Anshar. Peristiwa ini merepresentasikan sebuah model
pendelegasian wewenang yang didasarkan pada potensi dan
kompetensi individu, bukan sekadar pertimbangan senioritas,
meskipun pada awalnya menimbulkan kontroversi di kalangan para
sahabat senior (Al-Buthi, 2023, 352).

Keteladanan

Menurut al-Ashfihani, keteladanan didefinisikan sebagai suatu
kondisi ketika seorang individu mengemulasi perilaku individu lain,
baik dalam aspek positif, negatif, kejahatan, maupun kemurtadan.
Metode keteladanan dalam pendidikan diwujudkan melalui
pemberian contoh verbal dan behavioral yang baik oleh pendidik

untuk diimitasi oleh peserta didik, sehingga mereka menginternalisasi

63



nilai-nilai tersebut dalam perkataan dan perbuatan mereka
(Munawaroh, 2019, 142).

Teori Keteladanan, yang dikembangkan secara foundational
oleh Albert Bandura dalam kerangka Teori Pembelajaran Sosial
(Social Learning Theory), menegaskan bahwa mayoritas proses
pembelajaran manusia berlangsung dalam konteks sosial melalui
observasi terhadap perilaku individu lain yang berperan sebagai
model. Berdasarkan teori ini, seseorang tidak memerlukan
pengalaman langsung dengan suatu konsekuensi untuk dapat belajar;
observasi terhadap konsekuensi yang dialami oleh pihak lain sudah
cukup untuk memfasilitasi proses pembelajaran tersebut.

Teori Belajar Sosial dicetuskan oleh Albert Bandura sebagai
bagian dari mazhab behaviorisme dengan prinsip inti berupa
pemodelan (modelling). Pemodelan didefinisikan sebagai proses
pembelajaran melalui metode percontohan, di mana suatu perilaku
diimitasi dalam kehidupan sehari-hari sebagai implikasi dari aktivitas
belajar. Dalam praktiknya, pemodelan umumnya dilakukan oleh figur
dewasa kepada anak-anak, sechingga melahirkan konsep role model,
yakni individu yang dijadikan panutan.

Bandura menegaskan bahwa pembelajaran observasional
melibatkan proses kognitif yang kompleks, bukan sekadar respons
mekanis terhadap stimulus sebagaimana dalam behaviorisme klasik.
Inti dari teori ini terletak pada kemampuan individu untuk
mempelajari perilaku baru hanya melalui pengamatan terhadap
model. Beliau membedakan antara akuisisi, proses memperoleh
representasi kognitif dari perilaku baru, dan kinerja, yang merujuk
pada eksekusi perilaku tersebut. Kinerja perilaku sangat dipengaruhi
oleh faktor penguatan (reinforcement) dan hukuman (punishment)
yang diamati (Handayani et al., 2024, 7954-7955).

Rasulullah saw merupakan role model dalam segala sendi

kehidupan. Hal tersebut termaktub dalam QS. Al-Ahzab ayat 21.

64



;ggﬂs\b;;;@&gwww J i€ 33

D) \ﬂf a:m ;533 =

21. Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri
teladan yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap
(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak

mengingat Allah.
Rasulullah SAW  mempraktikkan keteladanan melalui

partisipasi langsung dan etos kerja keras. Beliau tidak hanya
memberikan instruksi, tetapi juga menjadi model perilaku kerja bagi
seluruh pasukan. Selama proses penggalian parit dalam Perang
Khandaq, Rasulullah SAW tidak berada di tenda komando, melainkan
terlibat secara fisik dalam pekerjaan tersebut bersama para sahabat.
Beliau secara aktif mengangkut tanah, membawa batu, dan bekerja
dengan gigih dalam kondisi lingkungan yang dingin serta situasi
kekurangan pangan..

Dalam suatu riwayat historis dicatat bahwa selama proses
penggalian parit pada Perang Khandaq, para Sahabat menghadapi
kendala teknis berupa sebuah gundukan tanah dengan komposisi yang
sangat padat. Mereka kemudian melaporkan hambatan tersebut
kepada Rasulullah SAW. Menanggapi laporan ini, Beliau bangkit dari
posisinya, dalam kondisi fisik yang lemah hingga perutnya diikat
dengan batu untuk menahan lapar, lalu mengambil cangkul dan
menghantamkannya pada formasi tanah yang keras tersebut. Secara
ajaib, tanah yang awalnya sangat Keras tersebut berubah menjadi
lunak seperti pasir. (Al-Buthi, 2023, 230).

Keterlibatan langsung Rasulullah SAW berimplikasi pada
peningkatan moral dan efikasi diri (self-efficacy) para prajurit. Ketika
seorang pemimpin tertinggi turut berjuang bersama mereka, keluhan
serta kelelahan fisik berubah menjadi semangat dan rasa kehormatan.
Lebih jauh, tindakan beliau mendekonstruksi hierarki sosial dengan
menghilangkan kesenjangan antara pemimpin dan rakyat,
menunjukkan bahwa semua pihak setara dalam menghadapi tugas dan

kesulitan.

65



2. Relevansi Pendidikan Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah dengan Problematika Pendidikan Kontemporer
Pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah bukan sekadar kajian
historis tentang kehidupan Nabi Muhammad SAW, melainkan sebuah
pendekatan pedagogis yang menjadikan perjalanan hidup beliau sebagai
sumber nilai, keteladanan, dan solusi praktis. Dalam konteks dunia
modern yang dipenuhi dengan tantangan kompleks, Sirah Nabawiyah
justru menampilkan relevansinya yang sangat signifikan. Bab ini akan
menguraikan relevansi tersebut dalam beberapa aspek kunci.
a. Relevansi Integritas dan Kepercayaan dengan Problematika
Dunia Pendidikan Kontemporer
Integritas dan kepercayaan (#7ust), yakni nilai fundamental yang
dicontohkan Nabi Muhammad SAW melalui gelar AlI-Amin, bukan
sekadar konsep moral abstrak. Dalam konteks pendidikan
kontemporer, kedua nilai ini merupakan pondasi kritis yang justru
semakin relevan untuk menjawab berbagai tantangan kompleks yang
dihadapi dunia pendidikan dewasa ini.
Berikut merupakan relevansi integritas dan kepercayaan dengan
problematika dunia Pendidikan kontemporer.
1. Kirisis Kepercayaan Akademik: Menjunjung Tinggi Integritas
Di Tengah Maraknya Ketidakjujuran
Dunia pendidikan, yang sejatinya menjadi pilar penjaga
nilai-nilai kebenaran dan kejujuran, kini menghadapi tantangan
besar yang menggerus fondasinya. Krisis kepercayaan akademik
tengah melanda, dimanifestasikan melalui merebaknya praktik-
praktik tidak terpuji seperti plagiarisme, penyuapan, joki tugas,
hingga transaksi jual-beli ijazah. Fenomena ini bukan hanya
sekadar pelanggaran aturan, melainkan sebuah sinyalemen atas
tergerusnya nilai-nilai etika dalam peradaban intelektual.
Relevansi dari persoalan ini terletak pada dua prinsip
mendasar. Pertama, integritas akademik menuntut komitmen

mutlak terhadap kejujuran dalam setiap proses pembelajaran dan

66



penilaian. Tanpa integritas, setiap capaian akademik kehilangan
makna dan kredibilitasnya. Kedua, kepercayaan dari masyarakat
merupakan aset tidak berwujud yang paling berharga. Kepercayaan
inilah yang menjadi modal untuk meyakinkan semua pihak bahwa
sebuah gelar atau nilai akademik merupakan cerminan murni dari
kompetensi dan usaha keras individu yang bersangkutan.

Oleh karena itu, solusi konkret harus diwujudkan secara
sistematis dan kolektif. Langkah awal yang imperatif adalah
melalui penerapan kebijakan integritas akademik yang jelas,
transparan, dan konsisten, sehingga menciptakan kepastian dan
rasa keadilan. Selanjutnya, teknologi, seperti perangkat pendeteksi
plagiarisme, perlu dioptimalkan perannya sebagai alat verifikasi
dan media pembelajaran untuk mencegah terjadinya pelanggaran,
alih-alih ~hanya menjadi alat hukuman. Namun, yang paling
fundamental adalah upaya kolektif untuk membangun dan
menumbuhkan kultur akademik yang sehat; sebuah lingkungan di
mana kejujuran dihargai setinggi-tingginya dan diutamakan
dibandingkan sekadar pencapaian nilai tinggi yang semu. Hanya
dengan cara ini, krisis kepercayaan dapat diatasi dan marwah dunia

pendidikan sebagai benteng integritas dapat kembali dipulihkan.

. Degradasi moral dan epidemi perundungan dalam lingkungan

Pendidikan

Lanskap pendidikan Indonesia kini dihadapkan pada suatu
fenomena yang mengkhawatirkan, yaitu erosi nilai-nilai moral
yang dimanifestasikan melalui peningkatan kasus perundungan,
intoleransi, dan tindak kekerasan di sejumlah sekolah dan
perguruan tinggi. Situasi ini tidak hanya mengancam keselamatan
fisik dan psikologis warga pendidikan, tetapi juga menggerus
fondasi etika yang menjadi raison d'étre institusi pendidikan.

Relevansi persoalan ini bersandar pada dua pilar
fundamental. Pertama, prinsip integritas, yang menuntut

konsistensi absolut antara nilai-nilai luhur yang diajarkan dengan

67



perilaku nyata dalam praktik akademik dan sosial di lingkungan
pendidikan. Lebih dari itu, integritas juga mengimplikasikan
keberanian moral untuk mengambil sikap dalam membela
kebenaran dan keadilan. Kedua, faktor kepercayaan (trust)
memainkan peran krusial. Hanya dalam lingkungan yang dilandasi
rasa saling percaya, antara siswa, guru, dan seluruh pemangku
kepentingan, dapat tercipta ekosistem yang aman, inklusif, dan
kondusif bagi pertumbuhan intelektual serta personal, di mana
setiap individu merasa dihargai dan dilindungi hak-haknya.

Untuk mengatasi problematika yang multidimensi ini,
diperlukan solusi yang komprehensif dan sistemik. Pertama,
implementast program character building yang holistik, yang tidak
hanya berfokus pada peserta didik tetapi juga menekankan pada
keteladanan etis dari para pendidik sebagai figur sentral. Kedua,
pembentukan sistem pelaporan dan penanganan perundungan yang
terstruktur, - terpercaya, dan protektif bagi korban untuk
memastikan keadilan restorative dapat ditegakkan. Ketiga, Inisiasi
dan penguatan safe space atau ruang aman yang memfasilitasi
dialog konstruktif dan resolusi konflik secara damai, partisipatif,
dan edukatif. Melalui langkah-langkah strategis ini, diharapkan
lingkungan pendidikan dapat kembali menjadi benteng yang

membentengi nilai-nilai kemanusiaan dan kebajikan.

. Krisis Identitas dan Tujuan Pendidikan: Sebuah Refleksi atas

Hilangnya Roh Pembentukan Karakter

Pendidikan kontemporer tengah mengalami disorientasi
yang mendalam, di mana sistemnya terjebak dalam paradigma
yang semata-mata berorientasi pada pencapaian nilai administratif
dan output yang terukur. Kondisi ini mengakibatkan pendidikan
kehilangan esensi dan rohnya yang paling fundamental, yaitu
sebagai sebuah proses pembentukan karakter dan identitas manusia

yang utuh.

68



Relevansi dari krisis ini dapat ditinjau dari dua sudut pandang
krusial. Pertama, prinsip integritas menuntut kita untuk
mengembalikan pendidikan pada tujuan utamanya yang telah
tergerus, yakni membentuk insan yang tidak hanya cerdas secara
intelektual tetapi juga berkarakter kuat dan berintegritas tinggi.
Kedua, diperlukan pemulihan kepercayaan terhadap proses
pendidikan itu sendiri sebagai sebuah perjalanan yang bersifat
berkelanjutan dan tidak instan. Kepercayaan ini melibatkan
keyakinan bahwa hasil terpenting dari pendidikan bukanlah
selembar ijazah, melainkan transformasi diri yang terjadi secara
bertahap sepanjang proses pembelajaran.

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan solusi yang
transformatif dan menyentuh akar permasalahan. Solusi Konkret
yang dapat diimplementasikan adalah: (1) Merevitalisasi peran
guru dan dosen, tidak hanya sebagai penyampai ilmu pengetahuan,
tetapt terutama sebagai teladan hidup (role model) yang
mempraktikkan nilai-nilai integritas dalam setiap tindakan; (2)
Melakukan rekonstruksi terhadap sistem evaluasi pembelajaran
sehingga tidak hanya menitikberatkan pada hasil akhir, tetapi juga
memperhatikan aspek proses, usaha, dan perkembangan karakter
peserta didik; serta (3) Mengintegrasikan dan menghidupkan
diskusi-diskusi kritis mengenai etika, nilai, dan filsafat moral ke
dalam kerangka setiap mata pelajaran, sehingga pembentukan
karakter menjadi bagian yang inheren dan tidak terpisahkan dari
seluruh pengalaman akademik.

b. Relevansi Visioner dan Komunikasi yang Jelas dengan
Problematika Dunia Pendidikan Kontemporer
Prinsip visioner dan komunikasi yang jelas sebagaimana
dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam menyampaikan visi Islam
dan memimpin masyarakat Madinah memiliki relevansi mendesak
dengan problematika pendidikan kontemporer. Dalam dunia yang

penuh disrupsi dan perubahan cepat, ketiadaan visi yang jelas dan

69



komunikasi yang efektif justru memperparah krisis pendidikan.

Berikut merupakan analisa relevansi visioner dan komunikasi yang

jelas dengan problematika dunia pendidikan kontemporer.

1. Kiisis Identitas dan Tujuan Pendidikan: Merevitalisasi Makna
di Balik Rutinitas

Pendidikan kontemporer menghadapi tantangan mendasar
berupa penyempitan makna dan tujuan. Institusi pendidikan saat ini
kerap terjebak dalam rutinitas administratif yang birokratis dan
orientasi berlebihan terhadap pencapaian nilai ujian. Fokus sempit
ini mengaburkan sense of purpose yang lebih besar, sehingga
pendidikan kehilangan rohnya sebagai sebuah proses penanaman
nilai dan pembentukan insan yang utuh.

Relevansi krisis ini terletak pada dua aspek kunci yang
bersifat visioner dan komunikatif. Pertama, sebuah visi yang jelas
dan terdefinisikan dengan baik, seperti "Mencetak Generasi
Berakhlak dan Inovatif", berfungsi sebagai kompas penuntun arah.
Visi ini memberikan makna yang mendalam serta kerangka acuan
bagi seluruh aktivitas dan proses pendidikan, melampaui sekadar
pencapaian administratif dan akademis yang bersifat transaksional.
Kedua, visi yang telah dirumuskan harus dikomunikasikan secara
konsisten dan berkelanjutan. Hanya melalui komunikasi yang
efektif dan repetitif, visi tersebut dapat diinternalisasi, dipahami,
dan selanjutnya dijiwai oleh seluruh elemen komunitas sekolah,
termasuk guru, siswa, dan orang tua, sehingga menjadi nilai
bersama yang hidup.

Untuk mengatasi disorientasi ini, diperlukan solusi konkret
yang bersifat strategis dan terintegrasi. Solusi tersebut meliputi: (1)
Perumusan visi dan misi yang inspiratif, mudah diingat, serta
merepresentasikan cita-cita luhur pendidikan, yang kemudian
disosialisasikan secara masif melalui berbagai saluran komunikasi,
seperti media poster, pertemuan formal, dan upacara sekolah; serta

(2) Pengaitan secara eksplisit dan sistematis setiap kegiatan

70



pembelajaran dan aktivitas sekolah dengan visi besar tersebut.
Dengan langkah ini, setiap aspek dari kehidupan akademik tidak
lagi dipandang sebagai rutinitas yang terisolasi, melainkan sebagai
kontribusi yang bermakna bagi terwujudnya tujuan pendidikan
yang lebih mulia.

. Rendahnya Keterlibatan Siswa dalam Proses Pembelajaran:
Analisis dan Solusi

Fenomena rendahnya keterlibatan atau engagement siswa
merupakan problematika mendesak dalam dunia pendidikan
kontemporer. Kondisi ini ditandai dengan sikap pasif, munculnya
rasa bosan, serta ketidakmampuan siswa dalam melihat relevansi
antara materi pembelajaran dengan konteks kehidupan nyata
mereka. Situasi ini mengakibatkan proses pembelajaran menjadi
kurang efektif dan tidak mencapai tujuan pembentukan kompetensi
yang holistik.

Relevansi permasalahan ini perlu ditinjau dari perspektif
visioner dan komunikasi. Pertama, sebuah visi pembelajaran yang
jelas dan terkontekstualisasi, seperti pernyataan "Kita mempelajari
fikih wanita untuk mampu menganalisis permasalahan nyata
problematika Perempuan”, berfungsi sebagai kerangka acuan yang
memberikan makna dan motivasi intrinsik. Visi ini mengubah
pembelajaran dari sekadar transfer informasi menjadi sebuah
proses pencapaian tujuan yang bermakna. Kedua, peran
komunikasi guru yang inspiratif menjadi katalisator penting. Guru
tidak hanya bertugas menyampaikan materi, tetapi juga harus
mampu "menjual" visi tersebut dengan cara yang menggugah
minat dan membangkitkan rasa ingin tahu, sehingga siswa
terdorong untuk terlibat secara aktif dan sukarela.

Sebagai respons terhadap tantangan ini, diperlukan
implementasi solusi konkret yang berorientasi pada siswa (student-
centered). Solusi tersebut adalah dengan penerapan strategi

pembukaan pembelajaran yang powerful, dimana guru memulai

71



pelajaran dengan menyampaikan suatu "misi" atau "tantangan
besar" yang akan dipecahkan bersama, sehingga segera

menciptakan rasa tujuan dan urgensi.

. Komunikasi Sekolah-Orang Tua yang Tidak Efektif:

Mempersempit Jurang Pemahaman

Praktik komunikasi antara sekolah dan orang tua yang tidak
efektif telah menjadi problematika sistemik dalam ekosistem
pendidikan. Kondisi ini tercermin dari seringnya terjadi
kesenjangan informasi dimana orang tua tidak sepenuhnya
memahami proses pembelajaran anak maupun latar belakang
kebijakan sekolah. Situasi ini berpotensi memicu mispersepsi,
menciptakan ekspektasi yang tidak sejalan, dan pada akhirnya
berujung pada kurangnya dukungan yang optimal dari orang tua
terhadap program sekolah.

Relevansi strategis dari persoalan ini terletak pada dua
dimensi utama. Pertama, visi sekolah yang jelas dan terdefinisi
dengan baik berfungsi sebagai fondasi komunikasi. Visi ini
menjawab pertanyaan mendasar, "Mau dibawa ke mana anak-anak
kita?", sehingga memudahkan sekolah untuk menyelaraskan
pemahaman dan ekspektasi dengan orang tua mengenai tujuan
akhir pendidikan yang ingin dicapai. Kedua, aspek komunikasi itu
sendiri memerlukan pendekatan yang proaktif, transparan, dan
memanfaatkan berbagai saluran (seperti website resmi, grup
WhatsApp, dan pertemuan rutin) untuk memastikan informasi
disampaikan secara tepat waktu, konsisten, dan dapat diakses oleh
seluruh pihak.

Untuk membangun kemitraan yang sinergis antara sekolah
dan orang tua, diperlukan implementasi solusi yang konkret dan
berkelanjutan. Solusi tersebut antara lain: (1) Mengubah format
pertemuan orang tua agar tidak terbatas pada pembahasan nilai
akademik semata, melainkan menjadi forum strategis untuk

mensosialisasikan visi, misi, dan program sekolah secara

72



C.

komprehensif, sehingga orang tua dapat memahami "benang
merah" yang menghubungkan kebijakan sekolah dengan
perkembangan anak; serta (2) Menerbitkan newsletter rutin yang
tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga mampu
mendemonstrasikan perkembangan dan capaian nyata dari visi
sekolah melalui bukti-bukti praktis, seperti dokumentasi kegiatan,
testimoni, dan hasil karya siswa. Dengan demikian, orang tua dapat
menyaksikan langsung bagaimana visi tersebut diwujudkan dalam
keseharian anak mereka.
Relevansi Empati dan Kepedulian dengan Problematika Dunia
Pendidikan Kontemporer
Prinsip empati dan kepedulian (compassion), yang merupakan
esensi dari konsep Islam Rahmatan lil 'Alamin, ternyata menjadi
jawaban yang sangat relevan dan strategis bagi berbagai problematika
pendidikan kontemporer. Dalam dunia pendidikan yang semakin
tertekan oleh tuntutan akademis dan teknologi, pendekatan manusiawi
justru semakin dibutuhkan.
Berikut merupakan analisis relevansi empati dan kepedulian
dengan problematika dunia Pendidikan kontemporer:
1. Kirisis Kesehatan Mental di Kalangan Pelajar: Membangun
Ekosistem Peduli di Lingkungan Pendidikan

Dunia pendidikan kontemporer tengah menghadapi
fenomena mengkhawatirkan berupa peningkatan signifikan angka
stres, kecemasan, depresi, hingga kasus bunuh diri di kalangan
pelajar. Situasi kritis ini dipicu oleh akumulasi tekanan akademik
yang berlebihan, tuntutan sosial, serta ketidakmampuan sistem
pendidikan dalam memberikan dukungan psikologis yang
memadai bagi perkembangan mental yang sehat.

Relevansi pendekatan empati dan kepedulian dalam
menangani krisis ini bersifat fundamental. Pertama, kehadiran
pendidik yang empatik memungkinkan deteksi dini terhadap
perubahan perilaku dan kondisi psikologis peserta didik.

73



Sensitivitas ini menjadi early warning system yang vital,
mengingat banyak pelajar yang enggan atau tidak mampu
mengungkapkan pergumulan mental mereka secara verbal. Kedua,
lingkungan belajar yang dipenuhi kepedulian berfungsi sebagai
"safe haven" atau ruang aman yang memberikan perlindungan
psikologis, tempat pelajar yang mengalami kesulitan dapat
menemukan dukungan dan penerimaan tanpa stigma.

Untuk mengatasi krisis multidimensi ini, diperlukan
implementasi solusi yang komprehensif dan proaktif. Solusi
konkret yang dapat diwujudkan meliputi: (1) Penyediaan program
"mental health first aid" atau pertolongan pertama kesehatan
mental bagi guru dan staf pendidikan, yang membekali mereka
dengan keterampilan praktis untuk mengenali dan merespons
tanda-tanda distress psikologis; (2) Transformasi layanan
konseling dari model reaktif (menunggu siswa datang) menjadi
pendekatan proaktif melalui skrining berkala, pendampingan aktif,
dan intervensi dini; serta (3) Pengintegrasian pendidikan
kecerdasan emosional dan ketahanan mental ke dalam struktur
kurikulum, schingga pembangunan kompetensi psikologis menjadi
bagian integral dari proses pembelajaran.

Melalui pendekatan yang holistik ini, institusi pendidikan
tidak hanya bertugas mencerdaskan bangsa, tetapi juga memenuhi
mandatnya untuk membentuk generasi yang tidak hanya unggul
secara akademis, tetapi juga tangguh secara psikologis dan mampu
menghadapi kompleksitas kehidupan modern dengan resilience

yang memadai.

. Maraknya Perundungan dan Eksklusi Sosial: Membangun

Ekosistem Pendidikan yang Berempati

Praktik perundungan dalam berbagai manifestasinya, mulai
dari bentuk fisik, verbal, hingga perundungan digital (cyber
bullying), telah menjadi problematik serius dalam lingkungan

pendidikan. Fenomena ini tidak hanya mengganggu iklim belajar

74



yang kondusif, tetapi lebih jauh lagi mengakibatkan trauma
psikologis yang mendalam pada korbannya, serta berpotensi
merusak pengalaman pendidikan secara keseluruhan.

Relevansi pendekatan berbasis empati dan kepedulian dalam
menangani isu ini bersifat fundamental. Pertama, pengembangan
kemampuan empati berfungsi sebagai mekanisme pencegahan
dengan mengajarkan para pelajar untuk memahami dan merasakan
dampak penderitaan yang dialami orang lain, sehingga dapat
mengurangi kecenderungan untuk melakukan perilaku agresif.
Kedua, kepedulian kolektif menciptakan kultur sekolah di mana
nilai-nilai saling melindungi dan mendukung mengalahkan
dinamika saling menyakiti, sehingga membentuk komunitas yang
inklusif dan responsif terhadap kebutuhan emosional seluruh
anggotanya.

Untuk mengatasi masalah ini secara efektif, diperlukan
penerapan solusi konkret yang sistematis dan berkelanjutan.
Langkah-langkah strategis tersebut meliputi: (1)
Pengimplementasian program peer counseling dan buddy system
yang memanfaatkan dinamika kelompok sebaya untuk
memberikan dukungan dan pengawasan; (2) Pembentukan tim
anti-perundungan yang terdiri dari guru, konselor, dan perwakilan
siswa, yang diberi kewenangan untuk merespons laporan dengan
cepat dan melakukan intervensi yang tepat; serta (3) Integrasi
pendidikan empati ke dalam kurikulum melalui metode role-play
dan diskusi kasus yang mendorong refleksi kritis terhadap
konsekuensi dari tindakan perundungan. Melalui pendekatan
multidimensi ini, diharapkan lingkungan pendidikan dapat
bertransformasi menjadi ruang yang aman dan nyaman bagi

perkembangan sosial-emosional setiap individu.

. Kesenjangan Pembelajaran Pasca-Pandemi: Menjawab

Tantangan melalui Pendekatan Berempati

75



Dunia pendidikan global kini menghadapi realitas baru
pasca-pandemi, yaitu fenomena learning loss dan mengembangnya
kesenjangan kemampuan akademik antarsiswa secara signifikan.
Kondisi ini menyadarkan semua pemangku kepentingan bahwa
pendekatan pengajaran yang seragam (one-size-fits-all) telah
menjadi tidak relevan dan tidak efektif dalam merespons
beragamnya tingkat pemahaman dan kecepatan belajar peserta
didik.

Relevansi pendekatan empati dan kepedulian dalam konteks
ini menjadi semakin krusial. Pertama, seorang guru yang empatik
menyadari sepenuhnya bahwa setiap siswa membawa latar
belakang, pengalaman belajar, dan tantangan yang unik selama
masa pembelajaran jarak jauh. Kesadaran ini mendorong guru
untuk tidak sekadar menyampaikan materi, tetapi benar-benar
memahami proses dan perjalanan belajar masing-masing siswa.
Kedua, kepedulian yang tulus mendorong terciptanya pendekatan
pembelajaran yang personal dan diferensiatif, di mana metode,
materi, dan evaluasi disesuaikan dengan kebutuhan individu,
bukan sekadar mengikuti target kurikulum yang kaku.

Sebagai respons terhadap tantangan ini, diperlukan
implementasi solusi konkret yang berorientasi pada pemulihan
pembelajaran. Langkah-langkah strategis tersebut meliputi: (1)
Penerapan assessment diagnostik yang dilaksanakan dengan
pendekatan empatik, bertujuan untuk memetakan kebutuhan
belajar tanpa memberi stigma atau label negatif pada siswa; (2)
Perancangan dan pelaksanaan pembelajaran berdiferensiasi yang
secara fleksibel menyesuaikan konten, proses, dan produk
pembelajaran sesuai dengan kesiapan, minat, dan profil belajar
siswa; serta (3) Penyediaan program remedial yang bersifat
supportive, berfokus pada penguatan konsep dan membangun
kepercayaan diri, bukan sekadar memberikan hukuman atau tugas

tambahan. Melalui pendekatan yang manusiawi dan personal ini,

76



diharapkan proses pemulihan pembelajaran pasca-pandemi dapat
berlangsung secara lebih efektif dan bermakna bagi seluruh peserta
didik.
d. Relevansi Musyawarah dengan Problematika Dunia Pendidikan
Kontemporer
Prinsip musyawarah (syura) sebagai metode pengambilan
keputusan, seperti yang dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam
memimpin masyarakat Madinah, menawarkan solusi transformatif
bagi berbagai problematika pendidikan kontemporer. Dalam era yang
menuntut partisipasi dan demokratisasi, musyawarah menjadi kunci
menuju tata kelola pendidikan yang lebih inklusif dan efektif.
Berikut merupakan analisis relevansi prinsip musyawarah
dengan problematika dunia pendidikan kontemporer:
1. Mengembalikan Suara: Melawan Krisis Partisipasi dengan
Semangat Musyawarah

Dalam  landscape = pendidikan  kontemporer, sebuah
problematika yang kerap mengemuka adalah krisis partisipasi dan
kepemilikan. Siswa, guru, dan bahkan orang tua seringkali merasa
hanya sebagai objek dalam sebuah sistem besar; mereka adalah
pihak yang hanya menerima dan menjalankan kebijakan, bukan
sebagai subjek yang dilibatkan secara aktif dalam perumusannya.
Dampaknya jelas: komitmen terhadap proses pendidikan menjadi
rendah. Ketika seseorang tidak merasa memiliki, ia akan enggan
untuk bertanggung jawab dan berjuang lebih keras. Proses
pendidikan pun berubah dari sebuah perjalanan kolektif menjadi
sebuah jalur produksi yang kaku dan impersonal.

Di sinilah prinsip musyawarah menampakkan relevansinya
yang sangat kuat. Musyawarah hadir bukan sekadar sebagai alat
diskusi, melainkan sebagai katalis untuk membangun rasa
kepemilikan (ownership) bersama. Ketika sebuah keputusan lahir
dari proses di mana setiap suara dari siswa, guru, hingga orang tua

didengar dan dipertimbangkan dengan sungguh-sungguh, maka

77



keputusan itu bukan lagi menjadi "peraturan dari atas", melainkan
"kesepakatan kita bersama". Inilah yang kemudian melahirkan
tanggung jawab kolektif; semua pihak merasa terpanggil untuk
memastikan kesepakatan itu berjalan dengan baik, karena mereka
adalah bagian darinya.

Untuk mewujudkan ini, beberapa solusi konkret dapat
diimplementasikan. Pertama, dengan cara Dewan Musyawarah
Kelas. Sebuah majelis kecil yang dibentuk di setiap kelas, terdiri
dari perwakilan siswa dan didampingi oleh wali kelas. Forum ini
menjadi ruang bagi siswa untuk menyampaikan aspirasi,
mengusulkan kegiatan, atau mendiskusikan tantangan belajar
mereka. Dengan demikian, siswa tidak lagi menjadi pihak yang
pasif, tetapi mitra aktif dalam menciptakan iklim kelas yang
kondusif.

Kedua, forum Guru-Orang Tua Berkala, yakni dengan
memformat ulang pertemuan orang tua dan guru dari sekadar
pengumuman nilai menjadi sebuah forum musyawarah strategis.
Di sini, kebijakan sckolah—seperti program anti-perundungan,
sistem penilaian, atau kegiatan pengembangan karakter—dibahas
bersama. Keterlibatan orang tua dalam proses ini memastikan
bahwa kebijakan sekolah selaras dengan nilai yang diterapkan di
rumah dan mendapat dukungan penuh.

Ketiga, Tim Pengembang Sekolah yang Inklusif, yaitu dengan
membentuk sebuah tim khusus untuk perencanaan dan
pengembangan sekolah jangka panjang yang keanggotaannya tidak
hanya terdiri dari kepala sekolah dan jajaran manajemen, tetapi
juga melibatkan perwakilan guru, staf, orang tua, dan bahkan
alumni. Keberagaman perspektif ini memastikan bahwa arah
perkembangan sekolah benar-benar mencerminkan kebutuhan dan
cita-cita bersama seluruh komunitas pendidikan.

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, semangat

musyawarah mampu mengubah krisis partisipasi menjadi sebuah

78



ekosistem pendidikan yang hidup, di mana setiap individu merasa
dihargai, memiliki, dan bertanggung jawab untuk bersama-sama

menumbuhkan masa depan yang lebih baik.

. Memutus Mata Rantai Konflik: Musyawarah sebagai Jalan

Damai di Lingkungan Pendidikan

Dalam dinamika komunitas pendidikan, konflik horizontal
adalah sebuah keniscayaan yang tidak dapat dihindari. Benturan
kepentingan, miskomunikasi, atau perbedaan pendapat dapat
memicu perselisihan, baik antar-siswa, antar-guru, maupun antara
guru dan orang tua. Problematika utamanya seringkali bukan pada
adanya konflik itu sendiri, tetapi pada ketiadaan mekanisme yang
efektif untuk menyelesaikannya dengan baik. Konflik yang
dibiarkan mengendap atau diselesaikan dengan cara yang keliru
akan berubah menjadi bara dalam sekam, merusak iklim
kepercayaan, dan menghambat proses belajar-mengajar.

Di tengah situasi ini, prinsip musyawarah menawarkan
sebuah pendekatan resolusi konflik yang konstruktif dan
menyejukkan. Musyawarah tidak berfokus pada mencari siapa
yang menang dan siapa yang kalah, melainkan pada upaya bersama
untuk memahami akar masalah dan menemukan titik terang yang
dapat diterima oleh semua pihak yang bertikai. Dengan menjadikan
musyawarah sebagai fondasi, kultur yang dibangun adalah kultur
dialog, bukan konfrontasi. Proses ini mengajarkan semua pihak
untuk beralih dari sikap saling menyalahkan menjadi sikap saling
mendengarkan, sehingga hubungan yang retak dapat diperbaiki,
bukan dipertajam.

Untuk mewujudkan mekanisme ini, beberapa solusi konkret
dapat diterapkan: Pertama, Mediasi Berbasis Musyawarah, dengan
membentuk tim mediator (yang bisa terdiri dari guru BK, guru
senior, atau staf yang terlatih) yang bertugas memfasilitasi
pertemuan antara pihak-pihak yang berselisih. Dalam mediasi ini,

musyawarah digunakan sebagai panduan untuk membuka ruang

79



dialog, mengidentifikasi kebutuhan masing-masing, dan
mendorong mereka untuk bersama-sama merumuskan kesepakatan
damai.

Kedua, Restorative Justice melalui Circle Discussion, yakni
dengan mengadopsi pendekatan restorative justice (perbaikan
hubungan) yang diwujudkan dalam bentuk diskusi melingkar.
Semua pihak yang terdampak konflik duduk dalam lingkaran
setara. Setiap orang mendapat kesempatan untuk berbicara tentang
perasaan dan dampak yang mercka alami tanpa interupsi.
Musyawarah dalam lingkaran ini bertujuan memulihkan hubungan
yang rusak, bukan menghukum, dengan fokus pada reparasi dan
rekonsiliasi.

Ketiga, Pembentukan Komite Etik Berprinsip Musyawarah,
yakni dengan membentuk sebuah komite etik yang anggotanya
berasal dari perwakilan berbagai unsur sekolah (guru, staf, orang
tua, dan bahkan siswa senior). Komite ini bertugas menangani
pelanggaran  etik  yang lebth kompleks dengan cara
mengedepankan prinsip musyawarah. Setiap kasus dibahas dengan
mendengarkan semua pihak yang terlibat sebelum mengambil
sebuah keputusan yang adil dan mendidik.

Dengan solusi-solusi ini, musyawarah terbukti bukan sekadar
retorika, melainkan sebuah pisau bedah yang tepat untuk mengurai
benang kusut konflik. Melalui musyawarah, lingkungan
pendidikan tidak lagi menjadi medan pertikaian, tetapi berubah
menjadi ruang pembelajaran nyata tentang cara menghargai
perbedaan, mengelola emosi, dan membangun perdamaian
Melampaui Komando: Mentransformasi Kepemimpinan
Otoriter dengan Semangat Musyawarah

Dalam banyak lembaga pendidikan, model kepemimpinan
yang otoriter masih menjadi paradigma yang dominan.
Problematika utamanya terletak pada praktik pengambilan

keputusan penting yang seringkali diambil secara sepihak oleh

80



pimpinan seperti kepala sekolah atau pemilik yayasan tanpa
melibatkan pertimbangan atau partisipasi dari guru, staf, siswa, dan
orang tua yang justru akan terkena dampak langsung dari
keputusan tersebut. Pendekatan seperti ini tidak hanya mematikan
inisiatif dan kreativitas, tetapi juga menciptakan lingkungan yang
hirarkis dan penuh ketidakpastian, dimana loyalitas buta seringkali
dianggap lebih penting daripada kontribusi substantif.

Menghadapi kondisi ini, prinsip musyawarah menawarkan sebuah
alternatif transformatif. Musyawarah secara fundamental mendorong
pergeseran dari model komando menuju kepemimpinan yang kolaboratif
dan demokratis. Seorang pemimpin yang mempraktikkan musyawarah
tidak dilihat sebagai satu-satunya sumber kebenaran, melainkan sebagai
fasilitator yang mampu menggali kebijaksanaan kolektif dari seluruh
anggota komunitasnya. Keunggulan dari model ini adalah kelestarian
(sustainability) sebuah keputusan. Scbuah keputusan yang lahir dari
proses. musyawarah, meski membutuhkan waktu lebih lama, akan
memiliki dasar legitimasi yang kuat karena didukung oleh semua pihak,
sehingga implementasinya pun akan berjalan dengan komitmen dan rasa
tanggung jawab bersama.

Untuk mewujudkan transformasi ini, diperlukan solusi-solusi yang
konkret dan sistematis. Pertama, dewan sekolah yang representatif dan
berwenang yakni dengan membentuk atau merevitalisasi dewan sekolah
yang tidak hanya menjadi stempel legitimasi, tetapi benar-benar memiliki
kewenangan substantif. Keanggotaannya harus mencerminkan seluruh
pemangku kepentingan, termasuk perwakilan guru, staf, orang tua, siswa
(untuk tingkat tertentu), dan komunitas. Dewan ini menjadi mitra
sekaligus penyeimbang bagi pimpinan dalam merumuskan visi, misi, dan
kebijakan strategis sekolah.

Kedua, kebijakan wajib konsultasi untuk keputusan strategis:
Menetapkan aturan main yang jelas dan mengikat bahwa setiap
keputusan strategis, seperti perubahan kurikulum besar-besaran,
pengangkatan dan promosi guru, pembangunan infrastruktur, atau
penetapan anggaran signifikan, harus melalui proses konsultasi dan
musyawarah dengan pihak-pihak yang terdampak sebelum ditetapkan

secara final.

81



€.

Ketiga, sistem evaluasi pemimpin berbasis partisipasi, yakni
dengan mengembangkan instrumen evaluasi kinerja pemimpin (seperti
kepala sekolah) yang tidak hanya berpatok pada pencapaian akademis
semata, tetapi juga pada sejauh mana prinsip partisipasi dan musyawarah
dijalankan. Umpan balik dari guru, staf, dan komite sekolah menjadi
komponen kunci dalam penilaian kinerja dan kelanjutan masa
jabatannya.

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, kepemimpinan
pendidikan dapat dialihkan dari sebuah posisi yang terisolasi menjadi
sebuah peran yang terhubung. Musyawarah mengajarkan bahwa otoritas
sejati seorang pemimpin tidak berasal dari kekuasaan untuk memerintah,
tetapi dari kemampuannya untuk merangkul, mendengarkan, dan
membangun konsensus. Pada akhirnya, lembaga pendidikan yang
dipimpin dengan cara ini tidak hanya akan lebih adaptif dan inovatif,
tetapi juga - menjadi teladan nyata bagi praktik demokrasi dan
penghargaan terhadap martabat manusia.

Relevansi Pemberdayaan dan Delegasi dengan Problematika
Pendidikan Kontemporer

Prinsip pemberdayaan dan delegasi, yang secara gemilang
dicontohkan Nabi Muhammad SAW dalam memberdayakan sahabat
muda seperti Usamah bin Zaid, ternyata menjadi solusi strategis bagi
berbagai problematika pendidikan kontemporer. Dalam sistem
pendidikan yang sering terjebak dalam birokrasi yang kaku dan
sentralistik, pemberdayaan dan delegasi menawarkan jalan menuju
pendidikan yang lebih adaptif dan memberdayakan.

Berikut merupakan analisis relevansi pemberdayaan dan
delegasi dengana problematika Pendidikan kontemporer:
Mengembalikan Jiwa Pendidik: Mengatasi Beban dan Burnout
Guru melalui Pemberdayaan dan Delegasi

Di jantung setiap sistem pendidikan yang berkualitas, terdapat
guru yang berdaya dan bersemangat. Namun, realitas yang sering kita
jumpai justru adalah problematika beban kerja guru yang berlebihan,
yang berujung pada kelelahan fisik dan mental (burnout). Akar

masalahnya seringkali bukan terletak pada tugas mengajar itu sendiri,

82



melainkan pada menumpuknya tugas-tugas administratif yang
menghabiskan waktu dan energi. Laporan, dokumen, dan prosedur
birokrasi yang bertumpuk menggerogoti waktu yang seharusnya bisa
dialokasikan untuk tugas pokok: mempersiapkan materi ajar yang
inovatif, berinteraksi secara mendalam dengan siswa, dan berefleksi
untuk meningkatkan kualitas pembelajaran. Guru terperangkap dalam
rutinitas "pekerja kertas", sehingga jiwa pendidiknya terkikis secara
perlahan.

Menghadapi tantangan sistemik ini, solusinya terletak pada
paradigma pemberdayaan dan delegasi. Prinsip ini memahami bahwa
untuk mengembalikan fokus guru pada tugas utamanya, beban-beban
non-pengajaran harus dialihkan. Pendelegasian tugas non-esensial,
seperti penginputan data, pengelolaan perpustakaan, atau koordinasi
logistik event, kepada tenaga pendukung administrasi atau sistem
digital yang efisien, adalah sebuah keharusan. Lebih dari itu, guru
perlu diberdayakan untuk mengelola waktu dan prioritasnya secara
mandiri. Dengan memberikan kepercayaan dan ruang gerak, guru
dapat menjadi manajer bagi proses belajarnya sendiri, sehingga
mereka merasa memiliki kendali atas pekerjaannya kembali.

Untuk mewujudkan hal ini, diperlukan solusi-solusi konkret
yang restruktural, bukan sekadar imbauan. Pertama, pembentukan tim
khusus untuk tugas administrative. Sekolah perlu merekrut atau
membentuk tim dukungan operasional yang menangani spesifik
tugas-tugas administratif. Dengan adanya tenaga ahli di bidang
administrasi, guru dapat benar-benar fokus pada konten pedagogis dan
interaksi dengan siswa, tanpa harus direpotkan oleh urusan yang
bukan merupakan keahlian inti mereka.

Kedua, otonomi guru dalam pengembangan materi ajar.
Memberikan keleluasaan dan kepercayaan penuh kepada guru untuk
merancang, memilih, dan mengembangkan materi ajar yang paling
sesuai dengan karakteristik siswanya. Ketika guru memiliki otonomi

ini, tugas yang awalnya terasa sebagai "beban" administratif berubah

83



menjadi "tantangan kreatif' yang memicu semangat dan kepuasan
profesional.

Dengan menerapkan langkah-langkah strategis ini, kita tidak
sekadar mengurangi beban administratif guru. Lebih dari itu, kita
sedang memberdayakan kembali jiwa pendidik mereka. Seorang guru
yang terbebaskan dari belenggu rutinitas yang tidak esensial akan
menjadi guru yang lebih bersemangat, lebih kreatif, dan lebih hadir
secara mental bagi siswanya. Pada akhirnya, pemberdayaan guru
bukanlah sebuah kemewahan, melainkan investasi paling
fundamental untuk menciptakan ruang belajar yang hidup dan
bermakna.

Memutus Mata Rantai Krisis Regenerasi: Membangun Kader
Pemimpin Pendidikan melalui Pemberdayaan dan Delegasi

Dalam  ckosistem  pendidikan yang dinamis, sebuah
problematika kritis seringkali-luput dari perhatian, yakni kesenjangan
keterampilan kepemimpinan. Tantangan ini tidak hanya tentang
mencari pengganti untuk posisi pimpinan formal, melainkan tentang
minimnya regenerasi kepemimpinan yang berkualitas. Akar
masalahnya terletak pada kurangnya kesempatan sistematis bagi para
pendidik, terutama guru, untuk mengasah dan mengembangkan
keterampilan memimpin. Tanpa wadah untuk berlatih, bakat-bakat
kepemimpinan yang potensial tidak pernah terasah, sehingga ketika
posisi strategis kosong, tidak ada kader yang siap dan matang untuk
mengisi kekosongan tersebut.

Menghadapi tantangan ini, pendekatan pemberdayaan dan
delegasi muncul sebagai strategi yang relevan dan efektif. Konsep ini
berfokus pada pemberdayaan calon pemimpin melalui program
pembinaan yang langsung menyentuh praktik nyata, seperti
mentorship (bimbingan langsung dari pemimpin senior) dan job
shadowing (mengamati dan belajar langsung dari seorang pemimpin
dalam kesehariannya). Lebih dar1 sekadar pelatihan teoritis,

pendekatan ini dilengkapi dengan pendelegasian tanggung jawab

84



kepemimpinan secara bertahap. Calon pemimpin tidak hanya diajari,
tetapi juga diberi kepercayaan untuk memegang tanggung jawab yang
semakin besar, layaknya seorang pilot yang belajar menerbangkan
pesawat di dalam simulator sebelum mengudara sesungguhnya.

Untuk mewujudkan strategi ini, diperlukan solusi-solusi konkret
yang terstruktur. Pertama, program Teacher Leadership dengan
pendelegasian wewenang nyata, yakni dengan membentuk program
kepemimpinan guru yang tidak sekadar simbolis. Guru diberikan
wewenang dan tanggung jawab nyata, seperti memimpin komunitas
praktik, mengkoordinir proyek pengembangan sekolah, atau
mengevaluasi program kKurikulum. Ini adalah ruang berlatih yang
sesungguhnya di dalam lingkungan mereka sendiri.

Kedua, sistem Rotating Leadership untuk berbagai inisiatif
sekolah, yakitu dengan menerapkan sistem kepemimpinan yang
berputar untuk berbagai proyck atau event sekolah, seperti peringatan
hari besar, lomba, atau program literasi. Setiap guru mendapat giliran
untuk menjadi "penanggung jawab proyek", sehingga mereka
terpaksa keluar dari zona nyaman dan melatih keterampilan
manajerial, negosiasi, dan pengambilan keputusan.

Dengan menerapkan langkah-langkah ini, lembaga pendidikan
tidak lagi pasif menunggu lahirnya pemimpin secara kebetulan,
melainkan aktif membangun dan membudayakan kepemimpinan.
Pemberdayaan dan delegasi menciptakan siklus regenerasi yang sehat,
di mana setiap guru memiliki peluang untuk tumbuh menjadi
pemimpin masa depan. Pada akhirnya, sekolah yang dipenuhi oleh
guru-guru yang memiliki mental pemimpin akan menjadi organisasi
pembelajar yang tangguh, adaptif, dan siap menghadapi tantangan
pendidikan masa depan.

Membangun Jiwa Merdeka: Mentransformasi Pembelajaran Pasif
Menjadi Kemandirian melalui Pemberdayaan dan Delegasi
Dalam ruang-ruang kelas kita hari ini, seringkali terbentang

sebuah problematika yang halus namun berdampak luas, rendahnya

85



kemandirian dan inisiatif siswa. Kondisi ini tercermin dari kebiasaan
pembelajaran yang pasif, di mana siswa terbiasa hanya menunggu
instruksi guru, enggan bertanya, dan kurang terlatih untuk
mengembangkan  self-directed  learning, kemampuan untuk
mengarahkan pembelajarannya sendiri. Sistem yang terlalu terstruktur
dan berpusat pada guru tanpa sadar telah mematikan naluri ingin tahu
dan rasa tanggung jawab siswa terhadap proses belajarnya sendiri,
menghasilkan lulusan yang pintar secara akademis namun rapuh
dalam menghadapi dinamika kehidupan yang sesungguhnya.

Menjawab tantangan ini, pendekatan pemberdayaan dan
delegasi menawarkan perspektif yang segar dan transformatif.
Relevansinya terletak pada upaya untuk memberdayakan siswa
sebagai subjek pembelajaran aktif. Hal ini dapat diwujudkan melalui
model pembelajaran berbasis proyek dan inkuiri, di mana siswa tidak
lagi sekadar menerima informasi, tetapi aktif mengejar pertanyaan,
menyelidiki masalah, dan mengkonstruksi pemahamannya sendiri.
Pendckatan ini berjalan beriringan dengan pendelegasian tanggung
jawab pembelajaran secara bertahap dari guru kepada siswa. Guru
beralih- peran dari "pemberi tahu" menjadi "fasilitator" yang
memberikan kepercayaan dan ruang bagi siswa untuk memegang
kendali atas proses belajarnya.

Untuk menerapkan filosofi ini dalam aksi nyata, beberapa solusi
konkret dapat diimplementasikan. Pertama, proyek kolaboratif yang
dikelola siswa, yakni dengan memberikan kesempatan kepada siswa
untuk merancang, mengelola, dan mengeksekusi sebuah proyek
kolaboratif mulai dari tema, pembagian tugas, jadwal, hingga evaluasi
akhir. Di sini, siswa belajar memimpin, bernegosiasi, mengambil
inisiatif, dan memecahkan masalah nyata, yang semuanya adalah cikal
bakal dari kemandirian sejati.

Kedua, Choice Boards (Papan Pilihan), merupakan sebuah alat
yang memberikan otonomi pada siswa untuk memilih cara mereka

mencapai tujuan pembelajaran. Guru menyediakan berbagai opsi

86



aktivitas (misalnya, membuat video, menulis esai, atau membuat
presentasi visual) yang mengarah pada pemahaman konsep yang
sama. Dengan memiliki pilihan, siswa merasa memiliki kendali, yang
secara signifikan meningkatkan motivasi intrinsik dan rasa tanggung
jawab.

Dengan menerapkan strategi ini, kita tidak sekadar mengajarkan
konten akademis, tetapi sedang memberikan "kemandirian" kembali
kepada siswa. Kita membangun fondasi untuk melahirkan pembelajar
sepanjang hayat yang tidak takut menghadapi ketidakpastian, yang
mampu berpikir kritis, dan yang memiliki inisiatif untuk menciptakan
solusi. Pada akhirnya, pendidikan yang memerdekakan adalah
pendidikan yang percaya dan berani mendelegasikan tanggung jawab
kepada sang pemilik masa depan, yaitu siswa itu sendiri.

Relevansi Keteladanan dengan Problematikan Pendidikan
Kontemporer

Prinsip keteladanan (uswah hasanah) yang menjadi ciri khas
kepemimpinan Nabi Muhammad SAW ternyata merupakan jawaban
mendasar bagi berbagai problematika pendidikan kontemporer.
Dalam dunia yang semakin kompleks dan penuh dengan distorsi nilai,
keteladanan muncul sebagai kekuatan transformatif yang paling
efektif.

Berikut merupakan analisis relevansi keteladanan dengan
problematika Pendidikan kontemporer:

1. Menjemput Peran: Menjawab Krisis Teladan di Era Digital
dengan Keteladanan Nyata
Di tengah gemerlap era digital, dunia pendidikan
menghadapi sebuah problematika yang senyap namun massif, yaitu
krisis figur dan role model. Generasi muda kini lebih banyak
menghabiskan waktu di dunia maya, di mana mereka lebih terpapar
kepada influencer media sosial yang kerap mengedepankan gaya
hidup konsumtif, pencitraan, dan nilai-nilai instan. Sementara itu,

figur pendidik di sekolah, yang seharusnya menjadi sumber

87



keteladanan, perlahan semakin tersingkir dari pusat perhatian.
Jurang antara dunia virtual dan realitas ini menciptakan krisis
identitas, di mana nilai-nilai luhur seperti integritas, kesantunan,
dan ketekunan terancam tergerus oleh popularitas semu.

Menghadapi gelombang pengaruh digital ini, keteladanan
(role modeling) justru menemukan relevansinya yang paling
mendasar. Di saat influencer hanya menampilkan versi kehidupan
yang terkurasi, guru dan pendidik hadir sebagai teladan nyata yang
hidup dan bernapas dalam keseharian siswa. Mereka memberikan
alternatif yang konkret, otentik, dan dapat dipertanggungjawabkan.
Lebih dari sekadar transfer pengetahuan, keteladanan menciptakan
ikatan emostonal dan psikologis yang jauh lebih dalam dan
berbekas daripada sekadar pengajaran verbal. Seorang guru yang
jujur, adil, dan penuh empati tidak hanya dikenang karena apa yang
diajarkannya, tetapi terutama karena bagaimana dia menjalani
nilai-nilai tersebut dalam tindakan nyata.

Untuk mengonsolidasikan  peran keteladanan ini dalam
konteks kekinian, diperlukan  solusi-solusi yang strategis dan
aplikatif. Pertama, pembelajaran berbasis Storytelling tentang
keteladanan lokal, yakni dengan memanfaatkan kekuatan
storytelling untuk menyampaikan kisah-kisah keteladanan nyata
dari lingkungan sekitar, mulai dari guru itu sendiri, tokoh
masyarakat, hingga orang tua siswa. Cerita-cerita otentik tentang
kegigihan, kejujuran, atau kepedulian sosial ini akan lebih mudah
dicerna dan diingat daripada nasihat abstrak.

Kedua, Pemodelan Digital Citizenship oleh Pendidik. Guru
harus aktif menjadi model dalam penggunaan teknologi yang sehat
dan bertanggung jawab. Ini mencakup cara berkomunikasi yang
santun di grup kelas, kemampuan memverifikasi informasi
sebelum  menyebarkannya, serta  keseimbangan  dalam

menggunakan gawai. Dengan mempraktikkan digital citizenship

88



secara konsisten, guru memberikan contoh nyata bagaimana
menghadapi tantangan era digital dengan bijak.

Pada akhirnya, melawan krisis teladan di era digital tidak
dengan melarang atau menolak kemajuan teknologi, tetapi dengan
menguatkan kehadiran manusiawi para pendidik sebagai
mercusuar nilai. Keteladanan yang konsisten, otentik, dan relevan
akan selalu memiliki daya pikat yang lebih kuat daripada sekadar
popularitas virtual. Dengan menjadi teladan hidup yang inspiratif,
guru tidak hanya mengajar, tetapi sedang menjembatani nilai-nilai
luhur menuju hati generasi penerus di tengah riuh rendah dunia
digital.

. Memulihkan Hati Nurani Pendidikan: Menjawab Dekadensi
Moral melalui Kekuatan Keteladanan

Dalam beberapa tahun terakhir, dunia pendidikan kita
diguncang oleh fenomena dekadensi moral dan etika di kalangan
pelajar yang kian mengkhawatirkan. Problematika ini
termanifestasi dalam meningkatnya kasus perundungan (bullying),
maraknya ketidakjujuran akademik seperti menyontek dan
plagiarisme, serta merebaknya perilaku antisosial yang
mengabaikan norma-norma kesopanan dan penghormatan. Kondisi
ini tidak hanya mengganggu iklim belajar, tetapi lebih jauh
mengancam fondasi karakter generasi penerus bangsa, menandai
adanya krisis nilai yang memerlukan penanganan mendesak dan
mendalam.

Menghadapi situasi yang kompleks ini, pendekatan
keteladanan (role modeling) muncul sebagai solusi yang paling
relevan dan fundamental. Nilai-nilai moral dan etika tidak dapat
diajarkan hanya melalui ceramah atau buku teks, ia harus
dihidupkan melalui contoh konkret dalam kehidupan sehari-hari.
Siswa lebih mudah menangkap dan menyerap makna kejujuran,
empati, dan tanggung jawab ketika mereka menyaksikannya

langsung dalam tindakan nyata guru, staf, dan pimpinan sekolah

89



mereka. Lebih penting lagi, konsistensi antara perkataan dan
perbuatan dari para pendidik inilah yang membangun kredibilitas
dan kepercayaan (trust). Ketika seorang guru menuntut kejujuran
tetapi memberi jawaban ujian secara tidak fair, atau melarang
perundungan tetapi membiarkan candaan yang menyakiti, pesan
moral yang disampaikan menjadi tidak bermakna dan kepercayaan
siswa pun luntur.

Untuk menginternalisasi nilai-nilai luhur tersebut, diperlukan
solusi-solusi konkret yang berfokus pada praktik dan pemodelan.
Pertama, Integrity Modeling oleh Guru dan Pimpinan. Setiap
pendidik dan pemimpin institusi harus secara aktif dan konsisten
menjadi teladan integritas. Ini mencakup hal-hal sederhana seperti
mengakui kesalahan, menepati janji, bertanggung jawab atas
tindakan, dan berlaku adil kepada semua siswa. Keteladanan ini
menciptakan "jejak moral" yang dapat diikuti oleh siswa.

Kedua, Transparansi dalam Penilaian dan Proses Akademik,
dengan membangun sistem penilaian yang transparan dan jelas
bagi siswa. Ketika siswa memahami bagaimana mereka dinilai dan
melihat bahwa prosesnya adil, kepercayaan mereka pada sistem
dan pada gurunya akan tumbuh. Transparansi ini adalah bentuk
nyata dari pengajaran kejujuran dan keadilan.

Ketiga, Restorative Practice yang Ditunjukkan melalui
Contoh Nyata. Menangani pelanggaran moral, seperti perundungan
atau ketidakjujuran, tidak dengan hukuman semata, tetapi dengan
pendekatan restorative practice yang memulihkan hubungan. Guru
dan staf harus mendemonstrasikan proses ini, misalnya dengan
memfasilitasi pertemuan antara pelaku dan korban untuk
mendengarkan, memahami dampak, dan bersama-sama
menemukan jalan untuk memperbaiki kesalahan. Melalui contoh
nyata ini, siswa belajar tentang empati, tanggung jawab, dan

rekonsiliasi.

90



Pada hakikatnya, memerangi dekadensi moral adalah sebuah
pekerjaan budaya yang dimulai dari diri setiap pendidik. Dengan
menjadikan keteladanan sebagai kurikulum tersembunyi yang
paling powerful, sekolah tidak hanya sekadar mencetak siswa yang
pandai, tetapi terutamanya menempa manusia-manusia
berintegritas yang memahami makna kebajikan bukan sebagai
teori, tetapi sebagai sebuah cara hidup. Dalam pertarungan
melawan erosi moral, keteladanan yang konsisten adalah senjata
kita yang paling ampuh.

. Merajut Kebinekaan: Menjawab Disorientasi Nilai melalui
Keteladanan Multikultural

Di tengah arus globalisasi dan masyarakat yang kian
majemuk, dunia pendidikan menghadapi tantangan baru yang
kompleks: disorientasi nilai dalam masyarakat multikultural.
Problematika ini muncul Ketika siswa terpapar pada benturan nilai
dari berbagai budaya, tradisi, dan keyakinan yang berbeda. Tanpa
pemandu yang tepat, keragaman yang seharusnya menjadi
kekayaan justru dapat menimbulkan kebingungan identitas,
keraguan terhadap nilai-nilai yang dianutnya, bahkan potensi
konflik akibat ketidaktahuan dan prasangka.

Dalam labirin nilai yang kompleks ini, keteladanan dari para
pendidik memegang peran yang sangat relevan dan strategis.
Seorang guru yang menjadi teladan dalam menghargai perbedaan
tidak hanya mengajarkan teori toleransi, tetapi secara nyata
menunjukkan cara melakukan navigasi nilai yang bijaksana. Ketika
siswa menyaksikan gurunya mampu menghormati keyakinan yang
berbeda, menerima pendapat yang berseberangan dengan elegan,
dan menunjukkan empati terhadap latar belakang budaya yang
beragam, mereka mendapatkan contoh konkret bagaimana hidup
harmonis dalam perbedaan. Pemodelan toleransi dan inklusivitas
melalui tindakan nyata inilah yang membekas lebih dalam daripada

sekadar materi pembelajaran di buku teks.

91



Untuk mewujudkan keteladanan multikultural ini, diperlukan
solusi konkret yang sistematis, yakni Program Mentorship Lintas
Budaya, dengan membentuk program bimbingan yang
mempertemukan siswa dari latar belakang budaya yang berbeda.
Dalam program ini, siswa tidak hanya belajar tentang budaya lain,
tetapi lebih penting lagi, mereka belajar berinteraksi dan
membangun hubungan personal secara langsung. Peran guru
sebagai fasilitator dalam program ini menjadi teladan nyata dalam
membangun jembatan antarbudaya.

Pada hakikatnya, menghadapi disorientasi nilai di era
multikultural bukan dengan menutup diri atau memaksakan nilai
tunggal, melainkan dengan membuka ruang dialog dan
menunjukkan  melalui = keteladanan = bagaimana merayakan
perbedaan sebagai kekuatan. Sekolah, melalui para pendidiknya,
harus menjadi microcosm dari masyarakat ideal yang inklusif dan
harmonis. Dengan demikian, kita tidak hanya membantu siswa
menemukan identitasnya, tetapi juga mencetak generasi yang
percaya diri dengan akar budayanyasekaligus lentur dalam

menjalin persaudaraan kemanusiaan yang universal.

92



BAB YV

PENUTUP

5.1. Kesimpulan
Berdasarkan telaah mendalam terhadap pemikiran Said Ramadhan
Al-Buthi dalam kitab Figh as-Sirah An-Nabawiyyah, dapat disimpulkan
beberapa hal pokok sebagai berikut:

1. Penelitian terhadap Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah karya Syaikh
Muhammad Said Ramadhan al-Buthi telah mengungkap sebuah konsep
pendidikan yang holistik dan integratif, yang bersumber dari keteladanan
Nabi Muhammad SAW. Melalui pendekatan figh as-sirah (pemahaman
mendalam  terhadap - sirah Nabawiyah), al-Buthi tidak hanya
menceritakan sejarah, tetapi mengekstrak prinsip-prinsip pendidikan
yang universal dan timeless. Konsep pendidikan al-Buthi menekankan
pada pembangunan karakter (akhldq), penanaman nilai, dan keteladanan
(qudwah) sebagai fondasi, sambil mengintegrasikan aspek intelektual,
spiritual, emosional, dan sosial dalam sebuah kerangka yang seimbang.

2. Relevansi pemikiran al-Buthi sangat kuat untuk menjawab tantangan
pendidikan modern, seperti krisis identitas, dekadensi moral, dan
berbagai problematika yang bervariatif. Pendidikan berbasis Sirah ala al-
Buthi menawarkan solusi dengan membentuk insan kamil (manusia
paripurna) yang tidak hanya cerdas intelektual tetapi juga kuat spiritual

dan berakhlak mulia.

Dengan demikian, tesis ini menyimpulkan bahwa Figh as-Sirah an-
Nabawiyyah karya al-Buthi bukan sekadar teks keagamaan historis,
melainkan sebuah khazanah pemikiran pendidikan yang sangat kaya.
Konsep pendidikan yang ditawarkannya bersifat kontekstual dan aplikatif,
mampu menjawab problematika kontemporer dengan kembali pada fondasi
nilai  yang kokoh. Implementasi prinsip-prinsip ini, melalui

rekontekstualisasi yang kreatif dan responsive, dapat melahirkan sebuah

93



paradigma pendidikan integratif yang tidak hanya mengejar kecerdasan
intelektual, tetapi juga membangun manusia yang utuh (insan kamil),

berakhlak mulia, dan siap menghadapi kompleksitas zaman.

5.2. Implikasi
Temuan penelitian ini memiliki beberapa implikasi, baik secara
teoretis maupun praktis:
1. Implikasi Teoretis:

a. Memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan
menawarkan paradigma pendidikan yang bersumber dari otentisitas
Sirah Nabawiyah dengan pendekatan filosofis (figh).

b. Menguatkan posisi Sirah Nabawiyah bukan hanya sebagai mata
pelajaran tambahan, tetapi sebagai landasan filosofis (foundation) dan
kerangka acuan (framework) dalam menyusun kurikulum pendidikan
Islam.

2. Implikasi Praktis:

a. Bagi Lembaga Pendidikan: Perlu merancang kurikulum integratif
yang memasukkan nilai-nilai Sirah Nabawiyah (ala pemikiran Al-
Buthi) ke dalam semua mata pelajaran, tidak terbatas pada Pelajaran
Agama Islam.

b. Bagi Pendidik (Guru/Dosen): Perlu meningkatkan kapasitas untuk
mampu mengajarkan Sirah Nabawiyah tidak hanya sebagai narasi
sejarah, tetapi sebagai sumber inspirasi dan solusi, dengan metode
yang menarik dan kontekstual.

c. Bagi Pembuat Kebijakan Pendidikan: Dapat dijadikan pertimbangan
untuk merumuskan kebijakan yang mendukung penguatan pendidikan

karakter berbasis keteladanan Nabi Muhammad SAW.

5.3. Keterbatasan Penelitian
Sebagaimana lazimnya dalam sebuah penelitian, meskipun penulis
telah berupaya semaksimal mungkin untuk menjaga obyektivitas dan

mendalami masalah, penelitian dengan judul "Konsep Pendidikan

94



Karakter dalam Kitab Figh as-Sirah an-Nabawiyyah Karya
Ramadhan Al-Buthi " ini memiliki beberapa keterbatasan. Keterbatasan-
keterbatasan ini penting untuk diungkapkan sebagai bentuk kejujuran
akademik dan untuk memberikan arah bagi penelitian selanjutnya. Adapun
keterbatasan tersebut adalah sebagai berikut:
1. Keterbatasan Sumber Primer dan Konteks Pemikiran
Penelitian ini secara utama berfokus pada kitab Figh As-Sirah An-
Nabawiyyah sebagai sumber primer pemikiran Al-Buthi. Namun,
pemikiran seorang ulama besar seperti Al-Buthi tidak terbentuk dalam
ruang hampa. Keterbatasan waktu dan ruang lingkup penelitian
menyebabkan analisis tidak dapat mengulas secara mendalam seluruh
latar belakang sosio-kultural, politik, dan intelektual Al-Buthi di Suriah
pada masanya, serta karya-karya beliau yang lain yang mungkin
memperkaya pemahaman terhadap perspektifnya tentang pendidikan.
2. Ruang Lingkup yang Terfokus pada Satu Pemikir
Penelitian ini merupakan studi atas pemikiran satu tokoh (single-
author study). Meskipun hal ini memungkinkan pendalaman yang lebih
intensif, namun keterbatasannya adalah tidak adanya perbandingan
(komparasi) secara sistematis dengan pemikir Sirah atau pendidikan
Islam kontemporer lainnya. Akibatnya, posisi unik dan kontribusi
spesifik pemikiran Al-Buthi dalam peta wacana pendidikan Islam
modern mungkin belum sepenuhnya tergambar dengan latar belakang
pemikiran yang lebih luas.
3. Belum Melibatkan Pengujian Empiris (Aplikasi di Lapangan)
Penelitian ini bersifat kepustakaan (library research) yang fokus
pada telaah teks dan konsep. Oleh karena itu, penelitian ini terbatas
pada level konseptual dan teoritis. Keterbatasan utama adalah belum
diujinya konsep pendidikan berbasis Sirah hasil telaah ini dalam setting
pendidikan yang sesungguhnya (sekolah, madrasah, atau pesantren).
Keefektifan, tantangan, dan dinamika penerapannya dalam praktik di
kelas masih memerlukan penelitian lanjutan yang bersifat empiris.

4. Interpretasi terhadap Teks

95



Proses memahami dan menafsirkan pemikiran dari sebuah teks,
apalagi yang ditulis dalam bahasa Arab dengan nuansa yang kaya,
memiliki unsur subjektivitas. Meskipun penulis berusaha untuk tetap
setia pada teks asli dan menggunakan referensi pendukung, tidak
menutup kemungkinan adanya interpretasi yang berbeda dari penafsir
lain terhadap gagasan-gagasan Al-Buthi yang sama. Keterbatasan ini
diakui sebagai bagian dari dinamika penelitian kualitatif berbasis teks.

5. Keterbatasan pada Aspek Tertentu dari Sirah

Kitab Figh as-Sirah karya al-Buthi membahas seluruh fase
kehidupan Nabi Muhammad SAW secara panjang lebar. Namun, karena
fokus penelitian adalah pada "refleksi pendidikan", maka analisis dalam
penelitian ini cenderung terbatas pada peristiwa-peristiwa Sirah yang
memiliki relevansi paling kuat dengan prinsip-prinsip pendidikan.
Tidak semua detail sejarah dalam kitab tersebut dikupas secara
mendalam dan seimbang.

Dengan menyadari berbagai keterbatasan di atas, diharapkan
pembaca dapat memahami konteks dan cakupan dari penelitian ini secara
lebih utuh. Keterbatasan-keterbatasan ini justru- membuka peluang dan
peluang bagi peneliti lain untuk mengembangkan, memperdalam, dan

melengkapi temuan dari studi ini di masa yang akan datang.

5.4. Saran
Berdasarkan kesimpulan dan implikasi di atas, berikut ini
disampaikan beberapa saran konstruktif:
1. Bagi Lembaga Pendidikan Formal (Sekolah/Madrasah/Perguruan
Tinggi):

a. Pengembangan Kurikulum: Membentuk tim untuk mengintegrasikan
nilai-nilai dan hikmah dari Figh as-Sirah al-Buthi ke dalam kurikulum
operasional (Silabus dan RPP). Misalnya, mata pelajaran Sosiologi
dapat dikaitkan dengan piagam Madinah, atau pelajaran Leadership
dikaitkan dengan strategi dakwah Nabi.

96



b. Pelatihan Guru: Menyelenggarakan workshop dan pelatihan
berkelanjutan bagi para pendidik untuk menguasai metodologi
pengajaran Sirah Nabawiyah yang inspiratif dan aplikatif, bukan
sekadar hafalan tahun dan peristiwa.

c. Pembuatan Bahan Ajar: Mengembangkan buku panduan atau modul
pembelajaran Sirah Nabawiyah untuk siswa dan guru yang mengacu
pada pendekatan figh dan analisis hikmah seperti yang dilakukan al-
Buthi.

2. Bagi Keluarga dan Masyarakat:

a. Pendidikan Informal: Orang tua disarankan untuk menjadikan Sirah
Nabawiyah sebagai bahan cerita dan diskusi harian di rumah,
menekankan pada penanaman nilai dan keteladanan.

b. Komunitas Belajar: Masyarakat dapat membentuk halagah atau
kajian-kajian komunitas yang membedah kitab Figh As-Sirah atau
kitab Sirah lainnya wuntuk ~menguatkan pemahaman dan
mengaplikasikannya dalam kehidupan bermasyarakat.

3. Bagi Peneliti Selanjutnya:

a. Riset Eksperimen: Diperlukan penelitian lebih lanjut yang bersifat
eksperimen untuk menguji efektivitas model pembelajaran berbasis
Sirah Nabawiyah (dengan pendekatan Al-Buthi) terhadap
pembentukan karakter peserta didik.

b. Studi Komparatif: Dapat dilakukan studi komparatif antara pemikiran
Said Ramadhan Al-Buthi dan pemikir Sirah kontemporer lainnya
untuk mendapatkan perspektif yang lebih kaya.

c. Pengembangan di Berbagai Disiplin Ilmu: Penelitian dapat
diperdalam dengan menelaah relevansi Figh As-Sirah dalam bidang
spesifik lain, seperti pendidikan politik, ekonomi Islam, atau psikologi
Islam.

Dengan mengimplementasikan saran-saran di atas, diharapkan
pendidikan berbasis Sirah Nabawiyah dapat menjadi kekuatan transformatif
dalam membangun peradaban Islam yang unggul dan berkarakter di masa

depan.

97



DAFTAR PUSTAKA
Al-Buthi, M. S. R. (2023). Figh as-Sirah an-Nabawiyyah. Dar al-Fikr.
Al-Ghazali. (2011). Ihya’ Ulumuddin. In 4. Dar al-Minhaj.

Al-Hasani, A.-S. M. bin as-S. ‘Alaw1 al-M. (n.d.). AI-Qawa ’id al-Asasiyyah fi
Uliim al-Qur’an. Haiah as-Safwah al-Malikiyyah.

Al-Jauziyyah, A.-Q. (2016). 'Uddah as-Sabirin. Dar Ibn Kasir.
Ali, S. bin. (1997). Syarh at-Tahawiyyah. Wakalah Syu’tin al-Matbii’at.

Amaliyah, S. (2021). Konsep Pendidikan Keluarga Menurut Ki Hadjar

Dewantara. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(1).
An-Nas, L. S. (n.d.). U'yiin al-Asar.

Anam, H., Yusuf, M. A., & Saada, S. (2023). Kedudukan Al-Quran dan Hadis
sebagai Dasar Pendidikan Islam. Jurnal PAIL: Jurnal Kajian Pendidikan
Agama Islam, 2(2), 204-219. https://doi.org/10.33507/pai.v2i2.1117

Anwar, K., & Choeroni. (2019). Model Pengembangan Pendidikan Karakter
Berbasis Penguatan Budaya Sekolah Religius Di SMA Islam Sultan Agung 3
Semarang. Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan Islam, 2(2).

Ariani, F. (2024). Historiografi Islam Modern : Telaah Fighus Sirah Karya
Muhammad Sa ’ id Ramadhan Al-Buthi. 23(2), 150-162.

Ath-Thabari. (2009). Tarikh at-Tabart. Bait al-Afkar.

Bahtiar, M. S., Syaftri, U. A., & Handrianto, B. (2021). Pendidikan Karakter Pada
Pembelajaran Sirah Nabawiyah dalam Kitab Khulashoh Nurul Yaqin. Rayah
Al-Islam, 5(2), 255-267.

Basith, A. (2019). Konsep Istinbath Hukum Kontemporer Menurut Said
Ramadlan Al Buthi. An-Nidzam, 6(1), 147-171.

Bastoni, T. F. (2021). Nilai-nilai Pendidikan Dalam Kitab ar-Rahiqul Makhtum
Karya Syaikh Shafiyurrahman Al-Mubarakfuri.

98



BP, A. R., Munandar, S. A., Fitriani, A., Karlina, Y., & Yumriani. (2022).
Pengertian Pendidikan, I[lmu Pendidikan dan Unsur-unsur Pendidikan. Jurnal

Al Urwatul Wutsqa, 2(1).

Chaer, M. T., & Wahyuna, A. H. (2020). Pendidikan Karakter Berbasis Sirah
Nabawiyah. Al-Aufa: Jurnal Pendidikan Dan Kajian Keislaman, 02(01).

Fachrizal, A., & Hanum, A. (2024). Arah dan Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal
Thsanika, 2(1).

Fauziyah, F., & Alfani, M. (2021). Hadis-Hadis Misoginis (Studi Komparasi
Pemikiran Sa’id Ramadan Al-Buthi dan Abou El Fadl). Mushaf Journal:
Jurnal Ilmu AL Quran Dan Hadis, 4(2), 167—186.

Firdaus. (2019). Musyawarah dalam Perspektif al-Qur’an. Jurnal Al-Mubarak,
4(2),214-215.

Fitriyah, F. K., & Djazilan, M. S.(2020). Kontekstualisasi Nilai Pendidikan
Karakter dalam Sirah Nabawiyah: Studi Hermeneutika Pada Pemikiran dan

Metode Paul Ricoeur. Journal of Islamic Civilization, 2(2).

Hafidz, F. (2023). Pembentukan Karakter Berbasis Sirah Nabawiyyah Di SD
Aisiyyah Bina Insani Kragan. Jurnal Penelitian, 17(1).

Hakim, L., & Mujiati, N. (2019). Pemikiran Al-Buthi Tentang Problematika
Dakwah. Mediakita, 3(1). https://doi.org/10.30762/mediakita.v3il1.1799

Hamzah, A. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research). Literasi
Nusantara Abadi.

Harahap, N. (2020). Penelitian Kualitatif. Wal Ashri Publishing.

Hasbillah, A. *Ubaydi. (2012). Sirah Nabawiyah dan Demitologisasi Kehidupan
Nabi. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 1(2), 251-275.

Hasbulloh, A. S., Hasan, A., & Umar, M. (2023). Tinjauan Teori Al-Mashlahah
Al-Buthi Terhadap Hak Anak dalam Perspektif Hukum Islam dan Perjanjian
Internasioan. Indonesia Journal of Islamic Juriprudence, Economic, and

Legal Thoery, 1(4), 608—639.

99



Hasibuan. (2007). Manajemen: Dasar, Pengertian, dan Masalah. Bumi Aksara.

Helmi, T. 1., & Mohammad, T. (2016). Sirah Nabawiyyah Definisi dan
Kepentingan Mempelajarinya. 1-13.

Hisyam, I. (1995). as-Sirah an-Nabawiyyah. Dar al-Hadis.

Husna, A. N. (2016). Psikologi Anti-Materialisme. Buletin Psikologi, 24(1), 12—
21. https://doi.org/10.22146/bpsi.12676

Husnullail, M., Risnita, Jailani, M. S., & Asbui. (2024). Teknik Pemeriksaan
Keabsahan Data dalam Riset I[lmiah. Jurnal Genta Mulua, 15(2), 70-78.

Idris, I., & Ridho, A. R. (2024). Urgensi Pendidikan Menurut Al-Qur’an dan
Hadits. Mashadiruna Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 2(3), 357-366.
https://doi.org/10.15575/mjiat.v2i3.31325

Irawan, B. (2012). Tafsir Ayat-ayat Kasih Sayang dalam Masyarakat Plural.
Jurnal Teologia, 23(1), 75-88.

Irsyad, M., & Alwis. (2017). Kontribusi Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi
dalam Studi Al-Qur’an. Al-Agwam: Jurnal Studi Al-Our’an Dan Tafsir, 3(1),
1-18.

Jabran, A. J. (n.d.). Duris Usiil al-Figh al-Makiyyah. Da’irah al-Auqaf wa asy-
Syu’un al-Islamiyyah.

Jaya, S. A. F. (2019). Al-Qur’an dan Hadis sebagai Sumber Hukum Islam. /ndo-
Islamika, 9(2).

Katsir, 1. (1999). Tafsir al-Qur’an al-’Adim. In /. Dar Taibah.

Kusumawati, R. (2008). Kecerdasan Buatan Manusia (Artificial Intelligence):
Teknologi Masa Depan. Jurnal Ulul Albab, 9(2).

Mahfuz, H., & Muslimin, E. (2025). Penerapan Metode Bercerita Dalam
Pembelajaran Sirah Nabawiyah : Studi Deskriptif Pada Santri. An-Nuha:
Jurnal Pendidikan Islam, 5(2), 238-251.

Makhsun, T. (2020). Pendidikan Agama Islam Berbasis Sirah Nabawiyah.

100



Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(2).

Manna’ al-Qaththan. (1995). Mabahits fi Ulum al-Quran. Dar al-Kutub al-
’Ilmiyyabh.

Mappasiara. (2018). Pendidikan Islam (Pengertian, Ruang Lingkup dan

Epistemologinya). VII(1).

Megawati, M. (2024). Nilai-nilai Pendidikan Akhlak dalam Buku Sirah
Nabawiyah Karya Syaikh Shafiyurrahman Al Mubarakfuri di Era Digital.
IAIN Parepare.

Mekarisce, A. A., & Jambi, U. (2020). Teknik Pemeriksaan Keabsahan Data pada
Penelitian Kualitatif di Bidang Kesehatan Masyarakat. Jurnal llmiah
Kesehatan Masyarakat, 12(33).

Muhilda, V. (2023). Pendidikan Karakter dalam Buku Sirah Nabi Muhammad
Karya Al Hafizh Adz Dzahabi. Turats; 16(2), 15-32.

Mugqit, A. (2020). Makna Zuhud Dalam Kehidupan Prespektif Tafsir Al- Qur ’an.
Jurnal Ta’ wiluna, 1(2).

Mustakim, I., Hakim, L. N., & Munir. (2023). Pendidikan Karakter Jujur
Perspektif Sirah Nabawiyah. Jurnal Pandu, 1(1), 18-25.
https://doi.org/10.59966/pandu.v1il.11

Musyafiq, A. (2014). Rekonstruksi Pesan profetik Berdasarkan Koleksi Hadis dan
Sirah Nabawiyah. Jurnal At-Tagaddum, 6(2), 165—186.

Musyafiq, A. (2015). Pengantar Sirah Nabawiyah. Cv Karya Abadi Jaya.
Nabila. (2021). Tujuan Pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Indonesia, 2(5).

Nurfajriani, W. V., Wahyu, M., Arivan, 1., Sirodj, R. A., & Afgani, M. W. (2024).
Tringulasi Data dalam Analisis Data Deskriptif. Jurnal llmiah Wahana
Pendidikan, 10(17).

Pramesti, M. W. (n.d.). Motivasi: Pengertian, Proses dan Arti Penting dalam

Organisasi.

101



Pranyoto, Y. H. (n.d.). Paradigma Pedagofi Refleksi (PPR): Suatu Alternatif
Pendekatan Pembelajaran dalam Dunia Penndidikan. 51-69.

Purahman, & Umam, M. K. (2024). Pendidikan Optimisme dalam Islam:
Optimisme dalam Perspektif Teori Self-Esteem. Jurnal Kariman, 12(1),
139-157.

Qodim, H., Halim, A., & Busro. (2018). Pedoman Penulisan Skripsi Fakultas
Ushuluddin. Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Rafi’, I. (n.d.). Wafayat al-A’yan.

Rangkuti, A. (2017). Konsep Keadilan dalam Perspektif Islam. Tazkiya, 6(1), 1—
21.

Ridwan, A. R., Hd, S., Ningsih, S. W., & Saribun, S. (2025). Sumber Ajaran
Islam. Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, 2(1).

Riedho, M., & Umam, S. (2025). Menelusuri Pendekatan Intelektual Kontemporer
dalam Sirah Nabawiyyah : Analisis Perbandingan Historiografi Islam

Modern. Journal of Global Islamic Studies and Social Science, 1(1), 1-13.

Rofi’i, M. A., Lestari, F., Ulfiyatin, A., Rafsanjani, M., & Alfiani, N. (2025).
Konsep Kedermawanan dan Etika Sosial dalam Pemikiran Ibn Miskawayh:
Kajian Aksiologi ZISWAF dalam Tahdzib al-Akhlak. Ziswaf Asfa Journal,
3(1), 65-86.

Rohadi, R., & Roza, E. (2024). Al Qur’an, Hadist, Dan [jtihad Sebagai Sumber
Pendidikan Islam. A/ Mikraj: Jurnal Studi Islam Dan Humaniora, 4(02),
2003-2011. https://doi.org/10.37680/almikraj.v4102.5519

Rozak, P. (2017). Indikator Tawadhu dalam Keseharian. Jurnal Madaniyah,
1(12), 174-187.

Saiful. (2019). Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren. Pedagogik: Jurnal limiah
Pendidikan Dan Pembelajaran, 6(1).

Sari, M., & Asmendri. (2020). Penelitian Kepustakaan (Library Research) dalam
Penelitian Pendidikan IPA. Natural Science, 06(01).

102



Siregar, H. D., & Hasibuan, Z. E. (2024). Pendidikan Agama Islam : Pengertian,
Tujuan, Dasar, dan Fungsi. Jurnal Intellektika, 2(5).

Siyoto, S., & Sodik, A. (2015). Dasar Metodologi Penelitian. Literasi Media
Publishing.

Sugiono. (2010). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta.

Thohir, A. (2014). Sirah Nabawiyah Nabi Muhammad saw dalam Kajian Ilmu

Sosial-Humaniora. Penerbit Marja.

Tsalis, N., & Sarjana, L. A. (2023). Konsep Thsan Menurut Para Mufassir Al- Qur
> an Dan Hubungannya Dengan Pendidikan. Jurnal Innovative, 3(2), 1288—
1300.

Ulya. (2010). Metode Penelitian Tafsir. Nora Media Enterprise.

Wahdini, M. (2023). Politik Moderat: Studi Pemikiran Muhammad Sa’id
Ramadhan Al-Buthi. Jurnal Sosiologi Agama: Jurnal llmiah Sosiologi
Agama Dan Perubahan Sosial, 17(1).

Wathoni, L. M. N. (2020). Pendidikan Moral Dalam Kitab Ar- Rahiqu Al -
Makhtum Karya Syekh Shafy Al Rahman Al - Mubarakfiri.

Yusuf, M., Sestia, L. L., Mawaddah, & Hasanuddin. (2022). Hakikat dan Tujuan
Pendidikan Islam. Jurnal Bacaka, 2(2).

103



