
i  

 

TESIS 

 

 

 

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI 

ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN 

KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cut Aida Ella Fadliaty 

21502400150 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

2025/1447 



ii  

 

TESIS 

 

 

 

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI 

ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN 

KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cut Aida Ella Fadliaty 

21502400150 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

2025/1447 



iii  

 

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI 

ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN 

KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG 

 

 

TESIS 

 

 

 

Untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama Islam 

dalam Program Studi S2 Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh : 

 

Cut Aida Ella Fadliaty 

21502400150 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

 

Tangggal 10 Juli 2025 



 

 

 

 



v  

 

ABSTRAK 

 

 

Cut Aida Ella Fadliaty : Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai- 

Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung 

Kabupaten Magelang 

Penelitian ini mengkaji penerapan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai 

Islam yang dilaksanakan di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in. Pendidikan 

karakter dalam konteks pesantren tidak hanya terbatas pada penguasaan ilmu 

keagamaan, tetapi juga mencakup pembiasaan nilai-nilai moral dan spiritual dalam 

kehidupan santri sehari-hari. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif 

deskriptif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti kejujuran, 

tanggung jawab, dan kedisiplinan ditanamkan melalui metode pembelajaran yang 

terstruktur, pembiasaan perilaku, serta keteladanan dari para pengasuh (Suharto, 

2020). 

Nilai-nilai Islam diterapkan tidak hanya melalui materi ajar, tetapi juga 

dalam praktik sosial dan budaya pesantren, seperti kegiatan berjamaah, 

musyawarah, dan kerja sama antarsantri. Strategi pendidikan ini relevan dengan 

pandangan Lickona (1991), yang menekankan pentingnya proses moral knowing, 

moral feeling, dan moral action dalam pendidikan karakter. Selain itu, nilai-nilai 

karakter yang dikembangkan di pesantren juga berperan dalam memperkuat 

identitas kebangsaan melalui penghayatan terhadap budaya lokal dan Pancasila 

(Marzuki, t.t., 2021). Hasil penelitian ini mempertegas bahwa pesantren merupakan 

ekosistem pendidikan yang efektif dalam membentuk karakter santri secara 

holistik, menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual. 

 

 

Kata Kunci : Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam, Pondok Pesantren, 

Pembiasaan moral dan spiritual. 



vi  

 

ABSTRACT 

 

 

 

Cut Aida Ella Fadliaty: The Implementation of Character Education Based on 

Islamic Values at Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, Srumbung 

District, Magelang Regency 

This study explores the implementation of character education based on 

Islamic values at Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in. Character education in 

the pesantren context is not limited to religious instruction but also involves the 

internalization of moral and spiritual values in the students’ daily lives. Using a 

descriptive qualitative approach, data were collected through observation, 

interviews, and documentation. The findings reveal that values such as honesty, 

responsibility, and discipline are instilled through structured learning processes, 

behavioral habituation, and the exemplary conduct of pesantren leaders (Suharto, 

2020). 

Islamic values are integrated not only through classroom instruction but also 

within the pesantren's social and cultural practices, such as communal prayers, 

group discussions, and collaborative activities among students. This educational 

strategy aligns with Lickona’s (1991) theory that effective character education 

involves moral knowing, moral feeling, and moral action. Furthermore, the 

character values nurtured within the pesantren contribute to strengthening national 

identity by internalizing local culture and Pancasila principles (Marzuki, n.d., 

2021). This study confirms that pesantren provide an effective educational 

ecosystem for developing students' character holistically, integrating cognitive, 

affective, and spiritual dimensions. 

 

 

Keywords : Character education based on Islamic values, Islamic boarding school, 

Moral and spiritual habituation. 



 

 



viii  

 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI 

ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN 

KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG 

Oleh : 

CUT AIDA ELLA FADLIATY 

21502400150 

 
Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji 

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam Unissula Semarang 

Pada Tanggal : 19 Juli 2025 

 

Dewan Penguji Tesis, 
 

Penguji I 

 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, S.H.I.,M.P.I 

NIDN. 210513020 

Penguji II 

 

 

 

 
Dr. Warsiyah, S.Pd.I.,M.S.I 

NIDN. 211521035 

Penguji III, 

 

 

 

 

Drs. Asmaji Muchtar, Ph.D 

NIDN. 211523037 

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang 

Ketua, 

 

 

 

 
Dr. Agus Irfan, S.H.I.,M.P.I 

NIDN. 210513020 



ix  

 

HALAMAN MOTTO DAN PERSEMBAHAN 

 

MOTTO 

 

Keberhasilan tidak datang dalam semalam. Ia tumbuh dari niat yang kuat, 

langkah yang konsisten, dan keberanian menghadapi rintangan. Keringatmu adalah 

bukti perjuangan, air matamu adalah warna dari perjalanan. Kegagalan bukan akhir, 

tapi bagian dari cerita yang menguatkan. Teruslah melangkah. Proses yang panjang 

akan membuat hasil terasa lebih berarti. 

Dan saat kau mencapainya, kau akan tahu semua itu layak diperjuangkan. 

 

 Niat karena Allah, ikhtiar sepenuh jiwa, hasil serahkan pada-Nya. 

 Berpikir cerdas sebagai bentuk syukur, berusaha sungguh-sungguh sebagai 

bentuk ikhtiar, menjadi yang terbaik sebagai bentuk amanah. 

 Dengan ilmu kita terangkat, dengan amal kita selamat, dengan keikhlasan 

kita mulia. 

 Sukses sejati bukan hanya di dunia, tapi juga di sisi-Nya. 

 

 

PERSEMBAHAN 

 

Tesis ini penulis persembahkan untuk : 

 

 Allah, SWT sebagai wujud rasa syukur atas ilmu yang Allah SWT 

berikan kepadaku 

 Ibu Sulastri, yang telah memberikan kasih sayang serta doa dan 

mengajarkan arti kehidupan yang sebenarnya. 

 Suamiku Bagis Zunanta dan anakku Khalisa Yumna Alzena yang selalu 

setia, terimakasih atas dukungan, kesabaran, dan semangat yang tak pernah 

padam. Juga untuk anakku tersayang, yang menjadi sumber kebahagiaan 

dan kekuatan di setiap langkah perjuangan ini. 

 Teman-teman Magister Pendidikan Agama Islam Fakultas Agama Islam 

Unissula Semarang. 



x  

 

KATA PENGANTAR 

 

 

 

Alhamdulillah penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan 

karunia yang dilimpahkan-Nya sehingga tesis ini terselesaikan dengan baik. Tesis 

ini berbicara tentang Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam 

di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten 

Magelang. 

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terima kasih sedalam- 

dalamnya kepada semua pihak, yang telah memberikan bantuan berupa arahan dan 

dorongan selama penulis studi. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima 

kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada yang terhormat : 

1. Prof. Dr. H. Gunarto, S.H., M.H. selaku Rektor Universitas Islam Sultan 

Agung Semarang; 

2. Drs. Muhammad Muhtar Arifin Sholeh, M.Lib. selaku Dekan Fakultas 

Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung Semarang; 

3. Dr. Agus Irfan, M.PI selaku Ketua Program Magister (S2) Pendidikan 

Agama Islam; 

4. Dr. Muna Yastuti Madrah, MA selaku Pembimbing I yang telah banyak 

membantu penulis dalam mengoreksi dan memberikan pengarahan serta 

petunjuk pada saat penulis menyelesaikan tesis ini; 

5. Dr. Sudarto, M.Pd.I selaku Pembimbing II yang telah banyak membantu 

penulis dalam mengoreksi dan memberikan pengarahan serta petunjuk pada 

saat penulis menyelesaikan tesis ini; 

6. Bapak, Ibu Tim Dosen Penguji dan Dosen / Guru Besar pada Program 

Magister (S2) Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung 

Semarang; 

7. Staf Administrasi S2 Pendidikan Agama Islam Universitas Sultan Agung 

Semarang; 



xi  

 

8. Ibu Munifah, Bapak Imam Nur Syahid, dan Gus M Kafi Majid selaku 

Pengasuh Ponpes Hidayatul Mubtadi’in, Dsn. Ganden, Desa Banyuadem, 

Kecamatan Srumbung, Kabupaten Magelang beserta para santri. 

9. Ibu Sulastri yang telah memberikan kasih sayang serta doa dan mengajarkan 

arti kehidupan yang sebenarnya. 

10. Suami saya, Bagis Zunanta dan anak saya Khalisa Yumna Alzena yang 

salalu setia mendampingi saya dan yang selalu memberikan support. 

11. Rekan-rekan Mahasiswa Program Magister (S2) Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang; 

12. Pihak-pihak lain yang terkait dalam penyelesaian penulisan tesis ini. 

 

 

 

Teriring doa semoga amal kebaikan dari berbagai pihak tersebut memperoleh 

balasan dari Allah Swt dan dicatat sebagai amal saleh, dan semoga karya ilmiah ini 

bermanfaat bagi siapa saja yang mem-bacanya. Amin. 

 

 

 

 

Penulis, 

 

 

 

 

 

Cut Aida Ella Fadliaty 

21502400150 



xii  

 

DAFTAR ISI 

 

Halaman 

Prasyarat Gelar ....................................................................................................... iii 

Persetujuan… ......................................................................................................... iv 

Abstrak (Indonesia) ................................................................................................ v 

Abstract (Inggris). ................................................................................................... vi 

Pernyataan. ............................................................................................................ vii 

Pengesahan. .......................................................................................................... viii 

Persembahan… ....................................................................................................... ix 

Kata Pengantar (Ucapan Terima Kasih)… .............................................................. x 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xii 

BAB 1 PENDAHULUAN… ................................................................................... 1 

12.1 .................................................................................................... Latar 

Belakang Masalah ..................................................................................1 

12.2 .................................................................................................... Identifik

asi Masalah…  ....................................................................................... 4 

12.3 .................................................................................................... Pembata

san Masalah…  ...................................................................................... 4 

12.4 .................................................................................................... Rumusa

n Masalah…  ......................................................................................... 4 

12.5 ....................................................................................................Tujuan 

Penelitian ............................................................................................... 5 

12.6 ....................................................................................................Manfaat 

Penelitian… ........................................................................................... 5 

12.7 .................................................................................................... Sistemat

ika Pembahasan  .................................................................................... 6 

BAB 2 KAJIAN PUSTAKA ................................................................................... 8 

2.1 Kajian Teori… ....................................................................................... 8 



xiii  

2.2 Kajian Hasil Penelitian yang Relevan… ............................................. 12 

2.3 Kerangka Konseptual (Kerangka Berfikir) ......................................... 13 

BAB 3 METODE PENELITIAN .......................................................................... 14 

3.1 Jenis Penelitian… ............................................................................... 14 

3.2 Tempat dan Waktu Penelitian… ......................................................... 15 

3.3 Subjek dan Objek Penelitian… ........................................................... 15 

3.4 Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data… ...................................... 17 

3.5 Keabsahan Data ................................................................................... 19 

3.6 Teknik Analisis Data .......................................................................... 21 

BAB 4 HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ......................................... 23 

4.1 Deskriptif Data… ................................................................................ 23 

4.2 Pembahasan… ..................................................................................... 27 

BAB 5 PENUTUP ................................................................................................. 34 

5.1 Kesimpulan… ...................................................................................... 34 

5.2 Implikasi… .......................................................................................... 35 

5.3 Keterbatasan Penelitian… ................................................................... 36 

5.4 Saran… ................................................................................................. 36 

Daftar Pustaka ....................................................................................................... 38 

Lampiran-lampiran… ............................................................................................. 40 

Lembar Evaluasi Keberhasilan Penelitian ............................................................. 66 



1  

 

BAB 1 

PENDAHULUAN 

 

 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Pendidikan Islam merupakan proses pembelajaran yang bertujuan untuk 

mengembangkan pengetahuan, keterampilan, dan akhlak sesuai dengan 

prinsip-prinsip ajaran Islam. Pendidikan ini mencakup berbagai aspek, seperti 

pendidikan agama, moral, sosial, dan intelektual. Dalam pendidikan Islam, 

fokus utama adalah pada penguatan iman dan takwa, serta penerapan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan ini dapat dilaksanakan di 

berbagai lembaga, termasuk madrasah, sekolah, dan pondok pesantren. 

Menurut Imam Al-Ghazali, akhlak adalah suatu sifat yang tertanam dalam 

jiwa yang dari padanya timbul perbuatan-perbuatan dengan mudah, tanpa 

memerlukan pertimbangan dan pikiran terlebih dahulu. Pandangan ini 

ditegaskan kembali oleh Ahmad Busroli (2019) dalam artikelnya di At- 

Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, yang menyoroti relevansi pemikiran Al- 

Ghazali dan Ibnu Maskawaih terhadap pendidikan karakter di Indonesia, 

khususnya dalam membentuk perilaku yang berbasis nilai dan keteladanan. 

Pendidikan karakter adalah usaha untuk membentuk kepribadian dan moral 

individu agar memiliki nilai-nilai positif, seperti kejujuran, tanggung jawab, 

disiplin, dan empati. Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan karakter 

sangat penting karena ajaran Islam menekankan pentingnya akhlak yang baik. 

Tujuan dari pendidikan karakter adalah untuk menciptakan individu yang tidak 

hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki budi pekerti yang baik dan 

mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat. 

Menurut beberapa peneliti, pendidikan karakter yang efektif bukan hanya 

sekadar mengandalkan aspek pengetahuan, tetapi juga harus menyentuh 

perasaan dan aspek perilaku. Hal ini penting karena pendidikan karakter 

berkaitan dengan penguatan nilai-nilai moral yang tercermin dalam tindakan 

nyata. Sejalan dengan itu, Syarif Maulidin et al. (2024) menegaskan bahwa 



2  

 

peningkatan kualitas manajemen pendidikan, termasuk penanaman nilai-nilai 

karakter, menjadi strategi penting untuk meningkatkan daya saing lembaga 

pendidikan Islam di era digital. 

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional yang 

berfokus pada pengajaran ilmu agama, terutama Al-Qur'an, hadis, fiqh, dan 

berbagai ilmu pengetahuan lainnya. Umumnya dipimpin oleh seorang kiai atau 

ulama, pesantren memiliki sistem pendidikan yang khas, yaitu para santri 

tinggal di lingkungan pesantren untuk belajar secara menyeluruh. Selain 

pendidikan formal, pesantren juga menanamkan nilai-nilai moral, sosial, serta 

keterampilan hidup yang relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

Peran pondok pesantren sangat penting dalam pengembangan masyarakat 

serta pelestarian budaya Islam di Indonesia. Beberapa tokoh nasional, seperti 

Menteri Pendidikan Muhammad Nuh, Kepala Litbang Depdiknas Mansyur 

Ramli, Rektor UIN Komaruddin Hidayat, dan Presiden Asosiasi Pesantren 

Indonesia Amin Haedari, menyatakan bahwa pesantren telah berhasil 

menanamkan karakter seperti kejujuran, kesadaran sosial, kepemimpinan, 

persaudaraan, kerendahan hati, kemurahan hati, dan toleransi di kalangan 

peserta didik. Nilai-nilai tersebut bahkan diusulkan untuk diintegrasikan ke 

dalam sistem pendidikan umum. 

Dalam Simposium Nasional “Membangun Karakter Bangsa” di Universitas 

Pendidikan Indonesia (UPI), Wakil Menteri Pendidikan Nasional Prof. Dr. Fasli 

Jalal, Ph.D., menekankan pentingnya pendidikan karakter di sekolah sebagai 

fondasi utama dalam pembangunan bangsa. Sejalan dengan hal tersebut, Yogi 

Herdani (2010) juga menyatakan bahwa pendidikan karakter merupakan 

pondasi utama dalam membangun peradaban bangsa yang berkelanjutan, dan 

pesantren dapat menjadi rujukan dalam pelaksanaannya karena tidak hanya 

mengandalkan kurikulum formal, tetapi juga mengedepankan pembiasaan dan 

keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. 

Berdasarkan Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 31 

Tahun 2020 tentang Pendidikan Pesantren, pada Pasal 2 Ayat 1 dijelaskan 

bahwa pendidikan pesantren merupakan bagian integral dari sistem pendidikan 



3  

 

nasional yang diselenggarakan berdasarkan kekhasan, tradisi, dan kurikulum 

masing-masing pesantren. Tujuan utamanya adalah membentuk santri yang 

unggul dalam mengisi kemerdekaan Indonesia, memiliki akhlak mulia, 

pemahaman mendalam terhadap ilmu agama Islam, keteladanan, kecintaan 

terhadap tanah air, kemandirian, keterampilan hidup, serta wawasan global. 

Penerapan nilai-nilai pendidikan karakter di pondok pesantren sangat 

penting dalam membentuk kepribadian santri yang berakhlak mulia. Salah satu 

metode yang digunakan adalah pengajaran langsung dan keteladanan dari para 

pendidik, di mana santri diajarkan untuk mencontoh perilaku baik dari ustadz 

dan kiai sebagai panutan dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pembiasaan 

terhadap nilai-nilai karakter seperti kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab 

dilakukan secara konsisten melalui kegiatan sehari-hari, seperti melaksanakan 

shalat berjamaah dan membaca Al-Qur'an. Motivasi juga diberikan untuk 

mendorong santri agar berperilaku sesuai dengan nilai-nilai yang diajarkan, 

disertai dengan penegakan aturan yang konsisten untuk menciptakan disiplin di 

kalangan santri. 

Pondok pesantren menanamkan berbagai nilai karakter esensial kepada 

santri, mencakup aspek religiusitas, sosial, kepribadian, dan kreativitas. 

Keberhasilan dalam penerapan pendidikan karakter ini tercermin dari 

meningkatnya keimanan, kemandirian, serta kemampuan berpikir kritis para 

santri. Namun demikian, tantangan tetap dihadapi, seperti keterbatasan jumlah 

pengasuh yang dapat membimbing secara intensif serta kebutuhan untuk 

menyesuaikan kurikulum dengan dinamika zaman agar pesantren tetap relevan 

dalam konteks pendidikan modern. Suharto (2020) menegaskan bahwa 

meskipun menghadapi berbagai hambatan, pesantren tetap berkontribusi 

signifikan dalam membentuk karakter santri yang berkualitas dan berdaya saing 

di tengah masyarakat. 

Salah satu pondok pesantren yang menerapkan nilai-nilai pendidikan 

karakter adalah Pondok Pesantren Putri Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan 

Srumbung Kabupaten Magelang. Dalam pesantren ini, mengajarkan pendidikan 

karakter diantaranya keikhlasan, kedisiplinan, kemandirian, kesederhanaan, 



4  

 

ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Melalui penerapan nilai-nilai ini, pondok 

pesantren berfungsi sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya mengajarkan 

ilmu agama tetapi juga membentuk karakter santri menjadi individu yang 

berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan kehidupan (Sauri, 2011). 

Dengan sudut dari latar belakang tersebut dirasa penulis perlu meneliti 

dan mengkaji lebih dalam tentang “Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis 

Nilai-Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan 

Srumbung Kabupaten Magelang” 

 

 

1.2 Identifikasi Masalah 

 

1. Tantangan dalam pembiasaan menumbuhkan nilai-nilai Pendidikan Islam 

melalui Pendidikan karakter. 

2. Evaluasi dan monitoring terhadap perkembangan karakter santri. 

 

 

 

1.3 Pembatasan Masalah 

 

1. Penelitian dilakukan pada santri pondok putri Hidayatul Mubtadi’in. 

 

2. Penelitian menitikberatkan pada pendidikan karakter yang sesuai dengan 

nilai-nilai Pendidikan Islam. 

 

 

1.4 Rumusan Masalah 

 

Berdasarkan latar belakang masalah diatas maka masalah yang dapat 

dirumuskan oleh penulis adalah : 

1. Bagaimana Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam 

di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung 

Kabupaten Magelang ? 



5  

 

2. Apa saja faktor pendukung dan penghambat dalam implementasi 

pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren 

Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten Magelang? 

 

 

1.5 Tujuan Penelitian 

Tujuan dan maksud dari penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran 

bagaimana Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam di 

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten 

Magelang. 

 

1.6 Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Teoritis 

Manfaat teoritis dari penelitian ini adalah diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu pengetahuan, 

khususnya dalam bidang pendidikan Islam dan pendidikan karakter. 

b. Manfaat Praktis. 

1) Bagi Santri 

Penelitian ini dapat membantu santri dalam memahami dan 

menerapkan nilai-nilai karakter yang telah diajarkan, sehingga mereka 

mampu menunjukkan perilaku yang lebih baik dalam kehidupan sehari- 

hari. 

2) Bagi Pondok Pesantren 

Hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan oleh pondok pesantren untuk 

memperbaiki atau menyempurnakan kurikulum pendidikan karakter 

agar lebih sesuai dengan kebutuhan santri. 

3) Bagi Peneliti 

Penelitian ini memberikan peluang bagi peneliti untuk memperluas 

wawasan dan berkontribusi pada pengembangan ilmu di bidang 

pendidikan Islam, khususnya pendidikan karakter. 



6  

 

1.7 Sistematika Pembahasan 

Penelitian ini dimulai dengan BAB 1, yang menjelaskan latar belakang 

pentingnya pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di pondok pesantren. 

Di bagian ini, penulis mengidentifikasi berbagai masalah yang dihadapi dalam 

implementasi pendidikan karakter, membatasi fokus penelitian, serta 

merumuskan pertanyaan-pertanyaan utama yang ingin dijawab. Tujuan 

penelitian diuraikan untuk menganalisis penerapan nilai-nilai pendidikan Islam 

dan mengevaluasi efektivitas metode yang digunakan, serta menjelaskan 

manfaat penelitian baik secara teoritis maupun praktis. 

Selanjutnya, BAB 2 membahas teori-teori dasar terkait pendidikan karakter 

dan nilai-nilai pendidikan Islam, serta mengulas hasil-hasil penelitian 

sebelumnya yang relevan dengan topik ini. Penulis juga menyajikan kerangka 

konseptual yang menggambarkan hubungan antara variabel-variabel dalam 

penelitian, seperti bagaimana nilai-nilai pendidikan Islam diterapkan dan 

dampaknya terhadap karakter santri. 

Selanjutnya, BAB 3 menjelaskan jenis penelitian yang digunakan, subjek 

penelitian, dan lokasi penelitian di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in. 

Teknik pengumpulan data dijelaskan melalui wawancara, observasi, dan 

dokumentasi, serta pencapaian kredibilitas data dengan triangulasi. Teknik 

analisis data menggunakan pendekatan analisis tematik untuk mengidentifikasi 

pola-pola utama terkait implementasi nilai-nilai pendidikan Islam dan 

dampaknya pada pembentukan karakter santri. 

Selanjutnya, BAB 4 menyajikan hasil penelitian dan pembahasan yang 

diperoleh dari lapangan, berupa deskripsi data dan analisis tematik. Pada bagian 

ini, penulis memaparkan kondisi aktual di Pondok Pesantren Hidayatul 

Mubtadi'in terkait penerapan nilai-nilai pendidikan Islam dalam pembentukan 

karakter santri. Data disajikan berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan 

dokumentasi, kemudian dianalisis untuk menggambarkan metode, tantangan, 

serta dampak nyata dari proses pendidikan karakter. Pembahasan dilakukan 



7  

 

dengan mengaitkan temuan lapangan dengan teori-teori yang telah dibahas 

sebelumnya, serta membandingkannya dengan hasil-hasil penelitian terdahulu. 

Terakhir, BAB 5 berisi penutup yang merangkum keseluruhan hasil 

penelitian. Bagian ini memuat kesimpulan dari setiap temuan utama yang 

menjawab rumusan masalah, serta implikasi penelitian baik secara teoritis 

maupun praktis. Selain itu, penulis menjelaskan keterbatasan yang ditemui 

selama proses penelitian, seperti ruang lingkup lokasi, keterbatasan waktu, atau 

jumlah informan. Di akhir bab, penulis memberikan saran untuk berbagai pihak 

yang relevan, termasuk pondok pesantren, tenaga pendidik, dan peneliti 

selanjutnya, agar hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat berkelanjutan 

dalam pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam. 



8  

 

BAB 2 

KAJIAN PUSTAKA 

 

 

2.1 Kajian Teori 

A. Pengertian Implementasi Nilai-Nilai 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, implementasi ialah 

pelaksanaan atau penerapan. Kata implimentasi diambil dari bahasa 

Inggris yaitu berasal dari kata implementation, kata tersebut dijadikan 

dalam bahasa Indonesia sebagai imbuhan serapan asing implementasi 

yang artinya adalah pelaksanaan atau mengimplementasikan berarti 

melaksanakan. Berdasarkan keterangan tersebut, maka implementasi 

dapat dijelaskan sebagai suatu bentuk poses pemasukan atau 

pelaksanaan sutau pola, sikap dalam suatu kegiatan. 

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, Poerwadarminta (1999, 

hlm. 677) nilai itu sendiri adalah sifat-sifat (hal-hal) yang penting atau 

berguna bagi kemanusiaan. Nilai bisa diartikan sebagai sesuatu yang 

berharga atau sesuatu yang baik berdasar akal budi manusia dan 

merupakan perwujudan dari eksistensi perilaku manusia. Keberadaan 

nilai ini menjadi pembeda antara manusia dengan mahluk lainnya. 

Dengan kata lain, nilai hanya dimiliki manusia dan menjadi hal yang 

sangat penting dalam kehidupan manusia. Secara tidak langsung, nilai 

menggerakkan manusia untuk berbuat baik terhadap sesama dalam 

melangsungkan kehidupan (Mumpuni, 2018, hlm. 10). 

Berdasarkan pengertian diatas, maka pengertian implementasi 

nilainilai adalah suatu proses penerapan sifat (nilai) yang berguna bagi 

manusia, yang didasarkan pada akal budi manusia, sehingga penerapan 

nilai tersebut akan menggerakan manusia untuk berbuat baik dalam 

kehidupannya. 



9  

 

B. Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam didefinisikan sebagai usaha untuk membentuk 

pribadi Muslim yang utuh, mengembangkan potensi manusia baik 

secara jasmani maupun rohani, serta menumbuhkan hubungan harmonis 

antara individu dengan Allah, sesama manusia, dan alam semesta. 

Pendidikan ini bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan sehari-hari (Daulay, 2009). 

Dalam konteks Islam, nilai-nilai karakter bersumber dari ajaran Al- 

Qur’an dan Hadis yang menekankan pembentukan akhlak karimah. 

Nilai-nilai Islam mencakup berbagai aspek, seperti nilai ibadah, akhlak, 

sosial, dan muamalah. Namun, dalam penelitian ini, pembahasan nilai- 

nilai Islam dibatasi pada aspek nilai ibadah sebagai pondasi utama 

dalam pembentukan karakter santri. 

Nurcholish Madjid mengemukakan tiga pokok teori pendidikan 

Islam: 

● Teori  Pendidikan  Keagamaan  dan  Kemanusiaan:  Menekankan 

pentingnya   nilai-nilai   kemanusiaan   dalam   pendidikan. 

● Teori Pendidikan Kemodernan: Mengintegrasikan unsur-unsur 

modern dalam pendidikan tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam. 

● Teori Pendidikan Keindonesiaan: Mendorong pengembangan 

pendidikan yang sesuai dengan konteks budaya dan sosial Indonesia 

(Nizar, 2021). 

Pendidikan Islam memanfaatkan berbagai metode untuk 

memberdayakan seluruh potensi peserta didik, baik secara jasmani, 

intelektual, maupun spiritual. Beberapa pendekatan utama yang 

digunakan antara lain: metode Tilawah, yang bertujuan 

mengoptimalkan fungsi panca indera melalui pembacaan dan 

pengamatan terhadap ayat-ayat Allah; metode Ta'lim, yang menekankan 

penguatan fungsi akal dan pengembangan wawasan keilmuan; metode 

Tadrib, yang difokuskan pada pelatihan keterampilan praktis dalam 

kehidupan  sehari-hari;  serta  metode  Tazkiyah  dan  Ta’dib,  yang 



10  

 

diarahkan untuk membina dimensi spiritual dan moral peserta didik agar 

memiliki akhlak mulia. Seluruh metode ini saling melengkapi dalam 

membentuk manusia paripurna dalam perspektif Islam (Neliti, 2021). 

Pendidikan Islam disusun berdasarkan ajaran Al-Qur’an dan Hadis 

yang menjadi landasan utama dalam merumuskan paradigma, prinsip, 

dan metode pembelajaran. Dengan fondasi tersebut, pendidikan Islam 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga 

menekankan pada pembentukan spiritualitas, moralitas, dan integritas 

pribadi peserta didik. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

memiliki karakter holistik yang menyatukan aspek akademik dan ruhani 

secara seimbang (Soedijarto, 2021). 

 

C. Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter adalah proses pembentukan kepribadian peserta 

didik melalui internalisasi nilai-nilai moral, etika, dan budaya dalam 

kehidupan sehari-hari. Menurut Suyanto, pendidikan karakter 

merupakan pendidikan budi pekerti yang melibatkan tiga aspek utama: 

pengetahuan (cognitive), perasaan (feeling), dan tindakan (action). 

Pendidikan ini bertujuan untuk menciptakan individu yang cerdas secara 

intelektual, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab terhadap dirinya 

sendiri, masyarakat, dan Tuhan. 

Menurut Thomas Lickona, pendidikan karakter merupakan proses 

yang disengaja untuk membantu individu memahami, merasakan, dan 

melakukan nilai-nilai moral yang baik. Ia menekankan bahwa 

pendidikan karakter harus mencakup tiga komponen utama: 

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), 

dan tindakan moral (moral action). Ketiga aspek ini harus saling 

mendukung agar peserta didik tidak hanya tahu apa yang baik, tetapi 

juga terdorong untuk melakukannya dalam kehidupan nyata (Lickona, 

1991). 



11  

 

Pendidikan karakter memiliki esensi yang sama dengan pendidikan 

moral atau akhlak. Tujuannya adalah membimbing generasi muda agar 

memiliki kepribadian positif berdasarkan nilai-nilai luhur bangsa. 

Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter juga berfungsi sebagai 

media untuk memperkuat identitas nasional melalui internalisasi nilai- 

nilai Pancasila dan budaya lokal. 

 

D. Pondok Pesantren 

Pondok pesantren merupakan gabungan dari dua kata, yaitu pondok 

dan pesantren. Kata pondok berasal dari bahasa Arab funduq yang 

berarti asrama atau tempat persinggahan, biasanya digunakan untuk 

menyebut kamar atau tempat tinggal yang disediakan bagi para santri. 

Sementara itu, pesantren berasal dari kata santri, yang merujuk pada 

individu yang menuntut ilmu agama, dan imbuhan pe- serta -an yang 

membentuk arti sebagai tempat belajar para santri. Akan tetapi dalam 

pesantren Indonesia, khususnya pulau Jawa, lebih mirip dengan 

pemondokan dalam padepokan, yaitu perumahan sederhana yang di 

petak-petak dalam bentuk kamar-kamar yang merupakan asrama bagi 

santri. Sedangkan secara etimologis, pesantren asalnya per-santrian 

yang berisi tempat santri. Santri atau murid mempelajari agama dari 

seorang Kiai atau Syaikh di pondok pesantren. 

Pondok pesantren adalah lembaga keagamaan yang memberikan 

pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan 

agama Islam. Pesantren lahir sejak Islam pertama kali masuk di 

Nusantara. Pesantren dikembangkan oleh pendakwah pada awal Islam 

berkembang, dan merekalah yang berkontribusi besar dalam peletakan 

dasar peradaban pesantren. Ketika para dai muslim datang di Nusantara 

membuat masyarakat (yang telah memiliki peradaban Hindu-Budha) 

mendapatkan suatu hal baru yang datang dari agama baru, Islam. 

Perjumpaan dan dialektika inilah yang melahirkan pesantren. Dalam 

tradisi pesantren hubungan antara kiai dan santri tidak hanya ketika 



12  

 

seorang santri tersebut tinggal di pesantren. Namun hubungan tersebut 

terus berlangsung seumur hidup. Rasa hormat dan rasa patuh seorang 

murid berlaku mutlak terhadap gurunya dan juga tak kenal putus. 

Bahkan seorang murid juga harus hormat kepada keturunan sang kiai. 

 

 

 

 

2.2 Kajian Hasil Penelitian yang Relevan 

Dalam menulis penelitian, penulis juga mengambil beberapa 

rujukan dari hasil penelitian penulis sebelumnya yang sejenis dengan 

penelitian ini. Diantaranya: 

Pertama, Jurnal yang ditulis oleh Duna Izfanna, dengan judul 

“Implementasi Nilai-Nilai Islam Dalam Pendidikan Karakter Di Pondok 

Pesantren Darunnajah Jakarta”. Penelitian ini dilakukan pada tahun 2023 di 

Pondok Pesantren Darunnajah. Metode penelitian yang digunakan adalah 

dengan metode penelitian kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan 

mewawancarai subjek penelitian yaitu para santri. Jurnal ini membahas 

tentang pendidikan karakter berdasarkan nilai-nilai Islam. Temuan 

penelitian ini mengungkapkan bahwa , pendekatan ini atau model juga harus 

memiliki kontrol dan evaluasi. 

Kedua, Jurnal yang ditulis oleh Yuyun Yunita dan Abdul Mujib, 

dengan judul “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam”. Penelitian ini 

dilakukan pada tahun 2021 di IAI Al-Qur’an Al-Ittifaqiah Indralaya. 

Metode penelitian yang digunakan adalah dengan metode penelitian 

kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan mencari teori dan opini ahli. 

Jurnal ini membahas tentang kedudukan akhlak dalam Islam. Temuan 

penelitian ini mengungkapkan bahwa akhlak selalu dijadikan penentu 

paling terdepandalam setiap persoalan. 

Ketiga, Jurnal yang ditulis oleh Riza Dora dan Muhamad Arif, 

dengan judul “Penumbuhan Karakter Sosial Santri di Pondok Pesantren”. 

Penelitian ini dilakukan pada tahun 2024 di Pondok Pesantren Shalafiyah 



13  

Praktek Kondisi Pengetahuan 

Strategi 

Implementasi 

Pendidikan Karakter 

di Pondok Pesantren 

Hidayatul Mubtadi’in 

 

Nurul Ulum Kebomas Gresik. Metode penelitian yang digunakan adalah 

dengan metode penelitian kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan 

mewawancarai subjek penelitian yaitu para santri. Jurnal ini membahas 

tentang menumbuhkan pendidikan karakter sosial santri dengan 

menggunakan triologi model pendidikan karakter. Temuan penelitian ini 

mengungkapkan bahwa adanya implikasi teoritis tentang trilogi model 

pendidikan karakter sosial santri sebagai solusi dalam penumbuhan karakter 

sosial. 

 

 

 

2.3 Kerangka Konseptual 
 

 

 

 

 

Gambar 1.1 Kerangka Konseptual 



14  

 

BAB 3 

METODE PENELITIAN 

 

 

3.1 Jenis Penelitian 

 

Untuk jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif merupakan metode penelitian 

yang bertujuan untuk memahami secara mendalam fenomena sosial, 

perilaku, serta pengalaman individu atau kelompok. Penelitian kualitatif 

bertujuan untuk memahami fenomena secara mendalam melalui sudut 

pandang partisipan dan konteks alamiah di mana peristiwa itu terjadi. 

Pendekatan ini menekankan pentingnya makna subjektif dan interaksi 

sosial yang kompleks (Sutisna, 2018, hlm. 7). 

Penelitian kualitatif memiliki beberapa karakteristik, seperti 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi langsung, 

dan analisis dokumen. Dalam proses ini, peneliti berinteraksi secara 

langsung dengan subjek penelitian untuk memperoleh informasi yang 

lebih detail dan kaya. Analisis data pada penelitian kualitatif dilakukan 

secara induktif, di mana peneliti mengidentifikasi pola-pola dan tema 

dari data yang diperoleh untuk membangun pemahaman yang lebih 

menyeluruh tentang fenomena yang sedang dikaji. 

Metode ini bersifat fleksibel dan dapat disesuaikan selama proses 

penelitian berlangsung, tergantung pada kebutuhan dan situasi yang 

ditemukan di lapangan. Penelitian kualitatif sering digunakan dalam 

berbagai bidang ilmu, seperti pendidikan, sosiologi, psikologi, dan 

antropologi, untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif serta sudut 

pandang individu dalam konteks sosial mereka. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi nilai-nilai 

pendidikan Islam yang diterapkan melalui Pendidikan karakter di 



15  

 

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in. Untuk mencapai tujuan 

tersebut, peneliti melakukan interaksi dengan pengasuh pondok 

pesantren guna mengumpulkan informasi. Peneliti juga turun langsung 

ke lapangan untuk melaksanakan observasi awal terkait pendidikan 

karakter pesantren yang diterapkan kepada santri. Observasi 

pendahuluan ini berlangsung dari tanggal 7 hingga 20 Februari 2025, di 

mana peneliti mengumpulkan data secara umum mengenai isu yang akan 

diteliti. 

 

 

3.2 Tempat dan Waktu Penelitian 

 

Lokasi penelitian ini adalah Pondok Pesantren Hidayatul 

Mubtadi’in, Dusun Ganden RT 03 RW 06, Banyuadem, Srumbung, 

Magelang, Jawa Tengah, 56483. Waktu pelaksanaan penelitian 

berlangsung selama bulan Februari hingga Juni 2025. 

 

 

3.3 Subjek dan Objek Penelitian 

 

Menurut Sugiyono sebagaimana dikutip oleh Chesley Tanujaya, 

subjek penelitian merupakan individu yang memiliki atribut, sifat, atau 

nilai tertentu yang relevan dengan tujuan penelitian. Dalam konteks 

penelitian kualitatif, subjek tersebut sering disebut sebagai informan, 

yaitu orang yang berada di lingkungan penelitian dan digunakan untuk 

memperoleh informasi mendalam mengenai situasi dan kondisi yang 

sedang diteliti (Tanujaya, 2017, hlm. 93). 

Subjek yang diteliti mencakup para pengasuh pondok, serta 

beberapa santri dari Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in yang telah 

dipilih oleh peneliti sebagai lokasi penelitian. Adapun subjek penelitian 

terdiri dari individu-individu yang terlibat langsung dalam kegiatan di 

pondok pesantren tersebut, sehingga dapat memberikan informasi yang 



16  

 

relevan mengenai proses dan nilai-nilai yang diterapkan dalam 

pendidikan di sana. 

a. Pengasuh Pondok Pesantren 

Dalam penelitian ini, pengasuh pondok pesantren 

merupakan salah satu subjek penelitian. Pengasuh pondok Hidayatul 

Mubtadi’in Srumbung, Ibu Munifah, merupakan salah satu 

narasumber pada kegiatan wawancara. Melalui beliau peneliti 

memperoleh banyak informasi terkait dengan proses pelaksanaan 

dan metode pengajaran pengajian di Pondok pesantren Hidayatul 

Mubtadi’in. Selain itu juga, peneliti berdiskusi tentang judul dan isi 

tesis. 

b. Santri 

Para santri sudah dipilih sebagai subjek dalam penelitian ini. 

Santri yang dipilih adalah santri yang merangkap merangkap 

menjadi pengajar pondok untuk adik tingkatnya. Sebagai subjek 

yang terlibat langsung dengan tema yang peneliti pilih, dan sebagai 

informan wawancara dan fokus subjek dalam pengamatan 

penelitian. Dari mereka peneliti memperoleh informasi dan data 

yang cukup terkait dengan penelitian. 

Dalam penelitian yang berjudul “Implementasi Pendidikan Karakter 

Berbasis Nilai-Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan 

Srumbung Kabupaten Magelang”, objek penelitian terdiri atas: 

1. Kegiatan implementasi pendidikan karakter yang berbasis nilai-nilai Islam. 

Ini meliputi pendekatan, metode, dan strategi yang digunakan dalam proses 

pendidikan karakter di pondok pesantren. 

2. Nilai-nilai Islam yang diterapkan dalam kehidupan santri, seperti kejujuran, 

tanggung jawab, disiplin, kerja sama, dan spiritualitas. 



17  

 

3. Peran pengasuh dan ustadz/ustadzah dalam proses pembentukan karakter 

santri, baik melalui kegiatan formal (pengajian, pembelajaran) maupun 

nonformal (pembiasaan, keteladanan, bimbingan). 

4. Konteks lembaga, yaitu Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, sebagai 

tempat terjadinya proses pendidikan karakter. 

 

 

 

3.4 Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data 

 

1. Wawancara 

 

Wawancara adalah teknik pengumpulan data yang melibatkan 

interaksi langsung antara peneliti dan subjek penelitian untuk menggali 

informasi, pandangan, dan pengalaman mereka. Dalam wawancara, peneliti 

dapat menggunakan berbagai format, seperti: 

● Wawancara Terstruktur: Menggunakan daftar pertanyaan yang telah 

disiapkan sebelumnya, sehingga prosesnya lebih sistematis. 

● Wawancara Semi-terstruktur: Memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi topik lebih dalam dengan fleksibilitas dalam 

pertanyaan. 

● Wawancara Tidak Terstruktur: Memberikan kebebasan bagi peneliti 

untuk menyesuaikan pertanyaan sesuai dengan alur diskusi, sehingga 

dapat menggali informasi secara mendalam. 

Instrumen: 

 

• Pedoman wawancara (interview guide) 

 

• Alat rekam suara (bila diperkenankan) 

 

• Catatan lapangan 



18  

 

Teknik ini sangat efektif untuk mendapatkan data kualitatif yang kaya dan 

mendalam. 

2. Observasi 

 

Observasi melibatkan pengamatan langsung terhadap subjek 

penelitian dalam konteks alami mereka. Teknik ini memungkinkan peneliti 

untuk memahami perilaku, interaksi, dan kebiasaan subjek tanpa 

mempengaruhi situasi. Kaitannya hal ini bahwa untuk memperoleh 

informasi tentang pembelajaran Pendidikan Islam melalui Pendidikan 

Karakter, dimana peneliti secara penuh terlibat dalam pengamatan Pondok 

Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, tentu hal ini akan membantu membangun 

suatu hubungan yang erat dengan informan di lingkungan yang menjadi 

fokus dalam penelitian. 

Instrumen: 

 

• Lembar observasi 

 

• Catatan lapangan 

 

• Dokumentasi visual (foto/video, jika diperlukan) 

 

Observasi dilakukan secara partisipatif untuk memperoleh 

gambaran yang lebih autentik dari realitas di lapangan. 

3. Dokumentasi 

 

Dokumentasi adalah teknik pengumpulan data yang melibatkan 

pengumpulan informasi dari sumber tertulis atau visual, seperti dokumen 

resmi, arsip, foto, video, atau catatan pribadi. Teknik ini sering digunakan 

untuk mendapatkan data historis atau konteks budaya. Keunggulan 

dokumentasi adalah kemampuannya untuk menyediakan data yang telah 

ada tanpa perlu berinteraksi langsung dengan subjek. Namun, penting bagi 

peneliti untuk memverifikasi keaslian dan kredibilitas dokumen yang 

digunakan. 



19  

 

Instrumen: 

 

• Checklist dokumen 

 

• Alat dokumentasi (kamera, scanner) 

 

• Form analisis dokumen 

 

Dokumen yang dikumpulkan meliputi buku pedoman pesantren, 

arsip kegiatan, jadwal harian, dan dokumen administratif lainnya. 

4. Angket/Kuisioner 

Dalam penelitian kualitatif mengenai “Implementasi Pendidikan 

Karakter Berbasis Nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren”, peneliti 

menyebarkan kuisioner terbuka kepada beberapa santri dan ustadz 

sebagai langkah awal untuk mengetahui persepsi umum sebelum 

dilakukan wawancara mendalam. Peneliti juga menggunakan angket 

berskala Likert beberapa poin sebagai instrumen tambahan untuk 

memperoleh gambaran umum mengenai persepsi pengasuh pondok 

terhadap implementasi nilai-nilai karakter Islam, yang selanjutnya 

ditindaklanjuti melalui wawancara mendalam. Instrumen: 

• Lembar kuisioner, berupa daftar pernyataan yang disusun 

berdasarkan indikator nilai-nilai karakter Islam yang diteliti. 

• Skala penilaian 

• Petunjuk pengisian kuisioner 

 

 

 

3.5 Keabsahan Data 

 

Dalam penelitian kualitatif, keabsahan data (validitas) tidak hanya 

diukur melalui instrumen formal, tetapi melalui strategi yang menjamin 

bahwa data yang dikumpulkan benar-benar mencerminkan realitas di 

lapangan. Untuk memastikan keabsahan data dalam penelitian ini, peneliti 

menggunakan empat kriteria keabsahan data menurut Lincoln dan Guba, 

yaitu kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas. 



20  

 

1. Kredibilitas (Credibility) 

 

Kredibilitas mengacu pada tingkat kepercayaan terhadap hasil 

penelitian. Untuk meningkatkan kredibilitas, peneliti menggunakan 

beberapa strategi, yaitu: 

• Triangulasi teknik, dengan membandingkan data yang diperoleh 

dari wawancara, observasi, dokumentasi, dan angket. 

• Perpanjangan keikutsertaan, yaitu peneliti berada cukup lama di 

lapangan untuk memahami konteks dan membangun hubungan yang 

kuat dengan informan. 

• Member check, yaitu mengonfirmasi kembali hasil wawancara atau 

temuan kepada informan untuk memastikan kesesuaian dengan 

pengalaman mereka. 

• Diskusi sejawat, untuk menguji dan merefleksikan interpretasi data 

bersama rekan peneliti atau pembimbing. 

2. Transferabilitas (Transferability) 

 

Transferabilitas menunjukkan sejauh mana hasil penelitian ini dapat 

diterapkan pada konteks lain yang serupa. Untuk mendukung aspek ini, 

peneliti berupaya: 

• Memberikan deskripsi yang mendalam dan kaya konteks (thick 

description) mengenai latar penelitian, karakteristik informan, dan 

kondisi pondok pesantren, agar pembaca dapat menilai relevansi 

hasil penelitian dengan situasi lain. 

3. Dependabilitas (Dependability) 

 

Dependabilitas berkaitan dengan konsistensi data, yaitu sejauh mana 

proses penelitian dapat ditelusuri dan diulang jika dilakukan oleh peneliti 

lain. Untuk menjamin dependabilitas, peneliti: 



21  

 

• Menyusun dan menyimpan catatan proses penelitian secara lengkap, 

seperti prosedur wawancara, pengambilan data observasi, hingga 

proses analisis data. 

• Melakukan audit trail, yakni dokumentasi yang menunjukkan 

langkah-langkah sistematis selama proses pengumpulan dan 

pengolahan data. 

4. Konfirmabilitas (Confirmability) 

 

Konfirmabilitas berhubungan dengan objektivitas data, yaitu sejauh 

mana hasil penelitian bebas dari bias peneliti. Untuk menjaga 

konfirmabilitas, peneliti: 

• Menyertakan data asli seperti kutipan langsung dari informan. 

 

• Menggunakan catatan reflektif, yaitu catatan yang mencerminkan 

posisi, asumsi, dan sikap peneliti selama penelitian. 

• Memastikan bahwa temuan didasarkan pada data, bukan pada opini 

atau asumsi pribadi peneliti. 

 

 

3.6 Teknik Analisis Data 

 

Teknik analisis data yang saya lakukan adalah : 

 

1. Reduksi Data 

 

Reduksi data adalah proses pemilihan, penyederhanaan, dan 

pengabstraksian data yang telah dikumpulkan. Dalam tahap ini, peneliti 

menyaring informasi yang relevan dan menghilangkan data yang tidak 

diperlukan. Tujuannya adalah untuk memfokuskan perhatian pada aspek- 

aspek penting dari data yang akan dianalisis lebih lanjut. 

2. Penyajian Data 

https://codingstudio.id/blog/teknik-analisis-data-kualitatif/


22  

 

Setelah melakukan reduksi, langkah berikutnya adalah penyajian 

data. Pada tahap ini, peneliti menyusun data dalam bentuk yang lebih 

terstruktur, seperti tabel, grafik, atau narasi deskriptif. Penyajian data 

bertujuan untuk memudahkan pemahaman dan interpretasi informasi yang 

telah dikumpulkan. 

3. Penarikan Kesimpulan 

 

Penarikan kesimpulan adalah tahap akhir dalam proses analisis data 

kualitatif. Di sini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil analisis 

dan interpretasi data yang telah disajikan. Kesimpulan ini harus didukung 

oleh bukti-bukti dari data yang telah dianalisis dan harus relevan dengan 

pertanyaan penelitian. 

https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/2239/5/15.3300.024%20BAB%203.pdf


23  

 

BAB 4 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

 

 

4,1 Deskriptif Data 

 

Deskriptif data dalam penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran 

awal tentang konteks pondok pesantren, latar belakang para informan, serta kondisi 

lingkungan dan kegiatan pendidikan karakter sebelum masuk pada pembahasan 

mendalam. 

4.1.1 Profil Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in 

 

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in terletak di Kecamatan 

Srumbung, Kabupaten Magelang. Berdiri sejak tahun 2020, pesantren ini 

didirikan oleh Ibu Munifah dengan visi mencetak generasi Qur’ani yang 

berahlaqul karimah dan bermanfaat dunia akhirat . Lingkungan pesantren 

bersifat tradisional dan religius, dengan keseharian yang sarat nilai-nilai 

Islam. 

Jumlah santri mencapai kurang lebih 30 orang, terdiri dari santri 

putra dan putri. Sistem pendidikan yang diterapkan merupakan Pendidikan 

nonformal (kajian kitab kuning dan pembinaan akhlak harian). Nilai-nilai 

karakter ditekankan dalam seluruh aspek kehidupan pondok melalui 

kedisiplinan, kesederhanaan, dan kebersamaan. Pesantren ini berfokus pada 

pendalaman tahfidz atau hafalan Al-Qur’an. 

4.1.2 Karakteristik Informan 

 

Penelitian ini melibatkan informan utama yang dipilih secara 

purposive berdasarkan posisi dan keterlibatannya dalam proses 

pembentukan karakter santri. Informan meliputi: 

• Ibu Munifah, pengasuh pondok, yang memiliki peran utama dalam 

perumusan nilai-nilai karakter dan strategi pembinaannya. 



24  

 

• Bapak Imam Nursahid, ustad senior, yang aktif dalam pembelajaran dan 

pembinaan harian terhadap santri 

• Santri senior, sebagai representasi penerima pendidikan karakter secara 

langsung. 

4.1.3 Gambaran Umum Kegiatan Pendidikan Karakter 

 

Kegiatan pendidikan karakter di Pondok Pesantren Hidayatul 

Mubtadi’in dilaksanakan melalui pola keseharian yang terintegrasi, 

berdasarkan hasil wawancara dengan Bu Munifah dan Bu Hindun, serta 

observasi peneliti. 

Beberapa pendekatan utama antara lain: 

 

• Keteladanan: Para pengasuh dan ustadz menjadi contoh langsung dalam 

sikap, tutur kata, dan perilaku. Santri belajar banyak dari praktik 

langsung keteladanan ini. 

• Pembiasaan: Kegiatan seperti salat berjamaah, piket kebersihan, 

tadarus, dan muhadharah dilakukan secara rutin dan terstruktur, menjadi 

sarana internalisasi nilai karakter. 

• Penguatan Nilai Islam: Pembelajaran kitab kuning, tausiah, dan diskusi 

keagamaan digunakan untuk menanamkan nilai-nilai kejujuran, 

tanggung jawab, adab sopan santun, dan kerja sama. 

• Pendekatan Personal dan Evaluasi: Pengasuh dan ustadzah melakukan 

evaluasi karakter santri secara berkala. Jika ada santri yang mengalami 

kesulitan, dilakukan pendekatan personal bahkan melibatkan orang tua. 

Lingkungan pesantren yang kolektif, penuh keakraban, dan 

pengawasan spiritual yang kuat menjadi faktor pendukung dalam efektivitas 

pembinaan karakter. 

4.1.4 Deskripsi Jadwal Keseharian Santri di Pondok Pesantren 



25  

 

Jadwal keseharian di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in 

dirancang untuk membentuk karakter santri yang disiplin, bertanggung 

jawab, dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai Islam. Kegiatan harian 

dilaksanakan secara terstruktur, mengintegrasikan unsur pendidikan formal, 

pembinaan keagamaan, dan kegiatan sosial-kepondokan. Berikut adalah 

gambaran umum rutinitas harian santri: 

• 04.00 – 04.30 WIB: Bangun dan Qiyamul Lail 

Santri dibangunkan untuk melaksanakan salat tahajud, dilanjutkan 

dengan persiapan salat Subuh secara berjamaah. Kegiatan ini 

membiasakan kedisiplinan dan spiritualitas sejak dini. 

• 04.30 – 05.00 WIB: Kegiatan Pribadi dan Kebersihan 

Santri melakukan aktivitas pribadi seperti mandi, dan membersihkan 

lingkungan asrama. Pembiasaan menjaga kebersihan merupakan 

bagian dari pendidikan karakter. 

• 05.00 – 06.30 WIB: Salat Subuh dan Tadarus atau Hafalan Al- 

Qur’an 

Setelah salat Subuh berjamaah, santri mengikuti tadarus Al-Qur’an 

bersama. Kegiatan ini mendorong kecintaan terhadap Al-Qur’an dan 

pembiasaan membaca secara rutin. 

• 06.30 – 07.00 WIB: Sarapan dan Persiapan Berangkat Sekolah 

• 07.00 – 13.30 WIB: Kegiatan Belajar Formal (Madrasah/Sekolah) 

Santri mengikuti pembelajaran di lembaga pendidikan formal yang 

berada di luar pondok. 

• 12.00 – 13.00 WIB: Salat Zuhur dan Istirahat Makan Siang (Santri 

yang tidak sekolah) 

Santri melaksanakan salat Zuhur berjamaah, kemudian dilanjutkan 

dengan makan siang dan istirahat. 

• 13.30 – 15.00 WIB: Tidur Siang 



26  

 

Pada waktu ini, santri diarahkan untuk tidur siang sepulang sekolah 

agar cukup istirahat dan semangat saat melaksanakan kegiatan 

pondok. 

• 15.00 – 15.30 WIB : Kegiatan Pribadi dan Persiapan Sore 

Santri kembali ke asrama untuk bersih-bersih diri dan 

mempersiapkan diri menghadapi kegiatan salat Asar dan ngaji kitab. 

• 15.30 – 17.00 WIB: Salat Asar dan Ngaji Kitab. 

Setelah salat Asar berjamaah, santri melakukan ngaji kitab bersama 

asatidz. Kegiatan ini bertujuan untuk memperkaya ilmu yang 

didapatkan santri melalui belajar kitab kuning sebagai bentuk 

pendalaman ilmu keislaman secara tradisional. 

• 17.00 – 18.00 WIB: Salat Maghrib dan Tadarus atau Hafalan Al- 

Qur’an 

Usai salat Maghrib berjamaah, santri mengikuti kegiatan Tadarus 

dan Hafalan Al-Qur’an. 

• 18.00 – 19.30 WIB: Makan Malam dan Salat Isya 

Santri makan malam bersama, lalu melaksanakan salat Isya 

berjamaah. 

• 19.30 – 21.30 WIB: Melanjutkan Tadarus atau Hafalan Al-Qur’an 

Tadarus dan penguatan hafalan dilanjutkan. 

• 21.30 – 22.30 WIB: Kegiatan Belajar Malam 

Santri belajar dan mengerjakan PR dari sekolah masing-masing. 

• 22.30 – 04.00 WIB: Istirahat Malam 

Santri beristirahat di kamar masing-masing. Jadwal ini dijaga 

dengan ketat untuk mendukung kesehatan fisik dan mental santri. 

Catatan: 

 

Jadwal ini bisa berbeda tergantung pada hari tertentu, misalnya hari Kamis 

malam Jumat (libur belajar mengaji dan fokus ibadah) atau hari Ahad 

(kegiatan sosial, gotong royong, atau kunjungan keluarga). 



27  

 

4.2 Pembahasan 

 

Pembahasan dalam penelitian ini menguraikan temuan lapangan yang telah 

diperoleh melalui wawancara, observasi, dokumentasi, dan kuisioner, serta 

mengaitkannya dengan teori atau konsep yang relevan. Penekanan utama adalah 

pada cara Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in mengimplementasikan 

pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam kepada para santri. 

4.2.1 Pembentukan Karakter melalui Pembiasaan 

 

Dari hasil wawancara dengan Bu Munifah dan Bu Hindun, diketahui 

bahwa pendekatan utama yang digunakan dalam pendidikan karakter adalah 

pembiasaan. Santri secara konsisten dilibatkan dalam kegiatan keagamaan 

dan sosial yang bertujuan menanamkan nilai-nilai seperti kedisiplinan 

(melalui salat berjamaah), tanggung jawab (melalui piket kebersihan), serta 

kejujuran dan sopan santun (dalam interaksi sehari-hari). 

Hal ini sejalan dengan pendapat Lickona (1991) bahwa pendidikan 

karakter yang efektif harus menyentuh dimensi kebiasaan moral melalui 

latihan yang berulang dan terstruktur. 

4.2.2 Keteladanan sebagai Metode Pendidikan 

 

Keteladanan menjadi metode utama dalam menanamkan karakter. 

Bu Hindun menyatakan bahwa santri lebih mudah meniru perilaku nyata 

daripada hanya menerima nasihat. Para pengasuh dan ustadz di pondok 

secara sadar menjaga perilaku dan ucapan mereka sebagai contoh langsung 

bagi para santri. Keteladanan ini menjadi cerminan nyata dari nilai-nilai 

Islam seperti amanah, tawadhu, dan istiqamah. 

Hal ini menguatkan teori Bandura (1977) tentang Social Learning 

Theory yang menyatakan bahwa anak belajar dari mengamati dan meniru 

orang-orang yang memiliki otoritas di sekitarnya. 

4.2.3 Nilai-Nilai Karakter Islam yang Ditanamkan 



28  

 

Nilai-nilai karakter yang ditanamkan di pondok antara lain: 

 

• Kejujuran (Shidq): Diajarkan melalui larangan berbohong dan latihan 

kejujuran dalam laporan kegiatan. 

• Tanggung Jawab (Amanah): Dibina melalui tugas piket, menjaga 

kebersihan kamar, dan jadwal ronda malam. 

• Kedisiplinan (Iltizam): Terlihat dari ketepatan waktu dalam salat, 

kegiatan belajar, dan mengikuti jadwal harian. 

• Sopan santun (Adab): Ditekankan dalam interaksi sesama santri dan 

dengan guru. 

Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara teoretis, tetapi juga 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

4.2.4 Tantangan dalam Implementasi Pendidikan Karakter 

 

Meskipun secara umum penerapan berjalan baik, terdapat beberapa 

tantangan yang dihadapi pondok, seperti: 

• Perbedaan latar belakang santri (karakter awal yang belum terbentuk). 

 

• Pengaruh teknologi dan media sosial yang mempengaruhi perilaku 

santri. 

• Terbatasnya tenaga pendidik untuk pengawasan secara intensif. 

 

Namun, pendekatan personal, pengawasan berlapis dari pengasuh 

kamar, serta keterlibatan wali santri menjadi solusi dalam menjaga 

efektivitas pendidikan karakter di pondok. 

4.2.5 Efektivitas Pendidikan Karakter di Pesantren 

 

Hasil pengamatan menunjukkan adanya perubahan perilaku santri 

dari waktu ke waktu. Santri menjadi lebih sopan, bertanggung jawab, serta 

memiliki kesadaran beragama yang lebih baik. Kegiatan-kegiatan seperti 



29  

 

tadarus, muhadharah, dan ronda malam bukan hanya rutinitas, tetapi 

menjadi bagian dari pembentukan jiwa dan akhlak santri. 

Efektivitas ini diperkuat oleh lingkungan kolektif pondok yang 

mendukung, serta sistem evaluasi berkala oleh para pengasuh. 

4.2.6 Paparan Data dan Temuan Lapangan 

 

4.2.6.1 Hasil Kuisioner Pengasuh Pondok Pesantren 

 

Penelitian ini menggunakan instrumen kuisioner dengan 

pendekatan skala Likert, pilihan ganda, dan pertanyaan terbuka 

untuk menggali implementasi pendidikan karakter berbasis nilai- 

nilai Islam dari perspektif pengasuh pondok. Respondennya adalah 

: 

 

• Ibu Munifah seorang pengasuh dengan pengalaman lima tahun 

mengabdi di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in. 

• Bapak Imam Nursalim, seorang pengasuh dengan pengalaman lima 

tahun mengabdi di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in. 

• Bapak M. Kafi putra dari kedua pengasuh yang ikut mengajar di 

pesntren kurang lebih selama lima tahun mengabdi di Pondok 

Pesantren Hidayatul Mubtadi’in. 

Berikut hasil kuisionernya : 

1) Semua menyatakan Sangat Setuju bahwa nilai-nilai Islam dijadikan 

dasar utama dalam pembinaan karakter santri. 

2) Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30% 

menyatakan Setuju bahwa kurikulum pesantren memuat secara jelas 

tujuan pembentukan karakter. 

3) Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30% 

menyatakan Setuju bahwa Ustadz/ustadzah memberikan teladan 

akhlak kepada para santri. 

4) Semua menyatakan Sangat Setuju bahwa kegiatan harian pesantren 

dirancang untuk membentuk karakter islami. 



30  

 

5) Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30% 

menyatakan Setuju bahwa Santri menunjukkan perubahan karakter 

positif selama belajar di pesantren. 

6) Semua menjawab nilai karakter yang paling ditekankan adalah 

Kejujuran, Tanggung Jawab, Disiplin, dan Rendah Hati. 

7) Strategi utama yang digunakan pesantren dalam menanamkan nilai 

karakter, 33,33% menjawab pembiasaan harian dan ceramah, 

33,33% menjawab keteladanan, pembiasaan harian, ceramah dan 

hukuman, 33,33% menjawab pembiasaan harian, ceramah dan 

hukuman. 

8) Peran pengasuh dalam menjaga dan mengarahkan karakter santri 

sehari-hari diantaranya : Pengasuh sebagai pendidik dan 

pembimbing; pengasuh sebagai pemimpin, pendidik, pembina, 

motivator, dan teladan bagi para santri; mengkoordinir berjalannya 

program belajar mengajar. 

9) Tantangan terbesar dalam menerapkan Pendidikan karakter berbasis 

nilai Islam di pesantren ini adalah : 

• Pengaruh sementara Handphone/Smartphone 

• Menghadapi berbagai karakter santri 

• Pengaruh digital di jaman sekarang 

10) Saran pengasuh agar pelaksanaan Pendidikan karakter berbasis nilai 

Islam lebih efektif ke depan : 

• Para santri lebih ditertibkan untuk menaati peraturan pondok 

pesantren 

• Pengasuh dan pengurus terjun langsung dalam menjalankan 

jadwal pondok pesantren 

• Santri harus melaksanakan seluruh jadwal kegiatan pondok 

pesantren 

• Santri harus lebih disiplin dalam menjalankan kegiatan 

pondok pesantren 

• Membentuk organisasi kepengurusan pondok pesantren 



31  

 

• Menyusun program dan peraturan pondok pesantren 

Kesimpulan Hasil Kuisioner Pengasuh : 

Para pengasuh Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in 

menyatakan bahwa nilai-nilai Islam menjadi dasar utama dalam 

pembentukan karakter santri. Pendidikan karakter diterapkan 

melalui keteladanan, pembiasaan harian, ceramah, dan sistem 

hukuman. Nilai-nilai yang paling ditekankan adalah kejujuran, 

tanggung jawab, disiplin, dan rendah hati. Tantangan utama adalah 

pengaruh teknologi dan beragamnya karakter santri. Para pengasuh 

menyarankan peningkatan disiplin, keterlibatan langsung pengasuh, 

serta penyusunan program dan peraturan pondok yang lebih 

sistematis. 

4.2.6.2 Hasil Kuisioner Santri Pondok Pesantren 

 

Kuisioner diberikan kepada santri Pondok Pesantren 

Hidayatul Mubtadi’in untuk mengetahui sejauh mana mereka 

memahami dan mengalami pendidikan karakter berbasis nilai-nilai 

Islam di lingkungan pondok. Instrumen yang digunakan mencakup 

pernyataan pilihan (setuju/tidak setuju), pilihan ganda, serta 

pertanyaan terbuka. Berdasarkan data yang diperoleh, diperoleh 

hasil sebagai berikut: 

1. Pemahaman Nilai Islam 

Semua santri menyatakan setuju bahwa mereka memahami 

nilai-nilai Islam yang diajarkan di pondok pesantren. 

2. Pengaruh Kegiatan Terhadap Perilaku 

Para santri mengaku bahwa kegiatan di pesantren membantu 

mereka menjadi pribadi yang lebih baik, terutama dalam hal 

kejujuran, tanggung jawab, dan kedisiplinan. 

3. Keteladanan Ustadz/Ustadzah 



32  

 

Seluruh santri menyatakan bahwa ustadz dan ustadzah 

memberikan contoh sikap yang baik dalam keseharian. 

4. Kedisiplinan dan Tanggung Jawab 

Seluruh responden menyatakan bahwa mereka dilatih untuk 

disiplin dan bertanggung jawab melalui berbagai kegiatan rutin 

di pondok, seperti salat berjamaah, piket, dan tadarus. 

5. Nilai Karakter yang Diajarkan 

Nilai-nilai yang paling banyak disebut adalah: jujur, disiplin, 

tanggung jawab, dan saling menghargai. 

6. Kebiasaan Ibadah 

Sebagian besar santri mengikuti kegiatan seperti salat 

berjamaah, tadarus, dan pengajian setiap hari. 

7. Kegiatan Favorit dan Efeknya 

Kegiatan yang disukai oleh santri meliputi tahlilan, ziarah, dan 

outbond. Kegiatan ini dinilai memberi pelajaran penting tentang 

kerja sama, disiplin, dan rasa hormat. 

8. Pengaruh Pendidikan Pesantren 

Santri menyatakan bahwa mereka menjadi lebih baik dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti lebih sabar, ikhlas, dan ringan 

tangan membantu orang lain, karena pembelajaran karakter yang 

mereka terima di pesantren. 

9. Saran dari Santri 

Sebagian santri mengusulkan penambahan jam pelajaran 

karakter dan peningkatan pendekatan pendidikan agar lebih 

menyenangkan dan mudah dipahami. 

Kesimpulan Hasil Kuisioner Santri : 

Berdasarkan hasil kuisioner, dapat disimpulkan bahwa para 

santri Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in memiliki 

pemahaman yang baik terhadap nilai-nilai Islam yang diajarkan di 

lingkungan pondok. Pendidikan karakter diterima secara positif, 

terbukti dari pengakuan santri bahwa kegiatan pesantren membantu 



33  

 

membentuk kepribadian yang jujur, disiplin, bertanggung jawab, 

dan saling menghargai. 

Keteladanan dari ustadz/ustadzah, pembiasaan ibadah 

harian, serta kegiatan seperti tahlilan, ziarah, dan outbond turut 

memperkuat pembinaan karakter. Para santri juga menunjukkan 

perubahan perilaku yang positif, menjadi lebih sabar, ikhlas, dan 

peduli terhadap sesama. Beberapa santri memberikan saran agar 

pembelajaran karakter lebih ditingkatkan baik dari segi waktu 

maupun metode penyampaiannya. 



34  

 

BAB 5 

PENUTUP 

 

 

5.1 Kesimpulan 

 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan di Pondok Pesantren 

Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten Magelang, dapat ditarik 

sejumlah kesimpulan penting terkait implementasi pendidikan karakter berbasis 

nilai-nilai Islam, baik dari segi proses pelaksanaannya maupun faktor-faktor yang 

mempengaruhi keberhasilannya. 

Pertama, implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di 

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in dilakukan secara terstruktur dan menjadi 

bagian integral dari kehidupan sehari-hari santri. Pendidikan karakter di pesantren 

ini tidak diposisikan sebagai pelengkap, melainkan menjadi fondasi utama dalam 

membentuk kepribadian santri. Strategi utama yang digunakan mencakup 

pendekatan keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan. Para pengasuh, ustadz, dan 

ustadzah senantiasa berperan sebagai figur teladan yang menunjukkan perilaku 

sesuai ajaran Islam dalam tutur kata maupun tindakan. Kegiatan harian santri yang 

meliputi ibadah berjamaah, pengajian kitab, kebersihan lingkungan, dan kegiatan 

sosial dirancang tidak hanya untuk melatih keterampilan, tetapi juga menanamkan 

nilai-nilai seperti kejujuran, kedisiplinan, tanggung jawab, kesederhanaan, dan 

empati. Berdasarkan hasil wawancara dan kuisioner, mayoritas santri mengaku 

mengalami perubahan positif dalam perilaku dan sikap, termasuk dalam hal 

kesopanan, rasa tanggung jawab, dan kemampuan mengendalikan diri. 

Kedua, keberhasilan implementasi tersebut tidak terlepas dari sejumlah 

faktor pendukung. Lingkungan pesantren yang kondusif, peran aktif pengasuh, 

serta adanya sistem yang menekankan internalisasi nilai-nilai Islam menjadi elemen 

utama yang memperkuat proses pendidikan karakter. Selain itu, semangat 

kekeluargaan dan kedekatan emosional antara pengasuh dan santri menjadi 

kekuatan tersendiri dalam membentuk ikatan nilai yang mendalam. Namun 



35  

 

demikian, proses ini juga dihadapkan pada sejumlah tantangan dan hambatan. Di 

antaranya adalah masuknya pengaruh negatif teknologi informasi, perbedaan latar 

belakang sosial dan budaya para santri, serta adanya kesenjangan dalam tingkat 

kedisiplinan di antara mereka. Meski begitu, hambatan-hambatan tersebut mampu 

diantisipasi dengan pendekatan yang humanis, adaptif, dan berbasis nilai-nilai 

spiritual. 

Secara keseluruhan, dapat disimpulkan bahwa pendidikan karakter berbasis 

nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in telah berhasil 

membentuk sistem pembinaan yang utuh, menyeluruh, dan berkesinambungan. 

Proses ini tidak hanya membentuk perilaku individual santri, tetapi juga 

menanamkan kesadaran kolektif tentang pentingnya hidup berakhlak mulia dalam 

konteks sosial dan keagamaan. Pesantren ini membuktikan bahwa di tengah arus 

modernisasi dan perubahan zaman, lembaga pendidikan Islam masih mampu 

memainkan peran strategis dalam menjaga nilai moral dan membentuk generasi 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tangguh secara spiritual dan 

emosional. Dengan demikian, pesantren tetap relevan sebagai benteng peradaban 

dan pusat pembentukan karakter generasi bangsa. 

 

 

5.2 Implikasi 

 

Hasil penelitian ini memberikan beberapa implikasi, antara lain: 

 

a. Bagi Pondok Pesantren: Hasil ini dapat menjadi bahan evaluasi dan 

penguatan terhadap strategi pembinaan karakter yang telah diterapkan, agar 

lebih adaptif terhadap tantangan zaman. 

b. Bagi Praktisi Pendidikan Islam: Penelitian ini menunjukkan bahwa 

pendekatan berbasis nilai-nilai Islam dalam pendidikan karakter sangat 

relevan dan aplikatif, khususnya di lembaga pesantren. 

c. Bagi Peneliti Selanjutnya: Studi ini dapat dijadikan dasar untuk penelitian 

lanjutan dengan fokus yang lebih spesifik, seperti efektivitas metode 

tertentu dalam pembinaan karakter santri. 



36  

 

 

 

5.3 Keterbatasan Penelitian 

 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, antara lain: 

 

• Subjek penelitian terbatas pada satu pondok pesantren, sehingga temuan 

tidak dapat digeneralisasi ke semua lembaga serupa. 

• Data kuisioner menggunakan pendekatan sederhana dan belum menjangkau 

seluruh populasi santri secara menyeluruh. 

• Penelitian ini tidak mendalami pengaruh teknologi secara terukur terhadap 

karakter santri. 

 

 

5.4 Saran 

 

Sebagai bagian akhir dari penelitian ini, berikut adalah beberapa 

saran yang dapat menjadi masukan bagi berbagai pihak: 

➢ Untuk Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in 

Diharapkan dapat memperkuat sistem manajemen pendidikan karakter 

melalui peningkatan peran organisasi santri, pembaruan metode pengajaran 

karakter, serta evaluasi berkala terhadap perubahan perilaku santri. 

➢ Untuk Para Pengasuh dan Ustadz/Ustadzah 

Diperlukan konsistensi dalam memberikan keteladanan dan pendampingan 

yang lebih personal terhadap santri, khususnya dalam menghadapi 

tantangan perkembangan zaman dan pengaruh teknologi. 

➢ Untuk Santri 

Diharapkan terus menjaga semangat belajar dan memperkuat niat dalam 

membentuk akhlak yang mulia, serta mampu menjadi duta karakter Islam 

di masyarakat. 

➢ Untuk Peneliti Selanjutnya 



37  

 

Disarankan melakukan penelitian komparatif antara beberapa pondok 

pesantren, serta mengembangkan instrumen yang lebih komprehensif untuk 

mengukur pengaruh langsung pendidikan karakter terhadap perilaku santri 

dalam jangka panjang. 



38  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

 

Dhofier, Z. (1985). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. Jakarta: 

LP3ES. 

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect 

and responsibility. New York: Bantam Books. 

Marzuki, I. (2021). Menelusuri konsep pendidikan karakter dan implementasinya 

di Indonesia. Jurnal DIDAKTIKA, 1(1). 

https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21 

journal.uny.ac.id+2journal.uny.ac.id+2m.moam.info+2jurnal.umt.ac.id+4jur 

nal.umt.ac.id+4jurnal.umt.ac.id+4 

Mumpuni, A. (2018). Integrasi nilai pendidikan karakter dalam buku pelajaran: 

Analisis konten buku teks Kurikulum 2013. Yogyakarta: Deepublish. 

Neliti. (2021). Konsep dan teori belajar dalam perspektif pendidikan Islam. 

Retrieved from https://www.neliti.com/ 

 

Poerwadarminta, W. J. S. (1999). Kamus umum bahasa Indonesia. Jakarta: PN 

Balai Pustaka. 

Rofidah, L., & Syam, N. (2021). Fenomenologi relasi santri-kiai di pesantren: Motif 

nata sandal di kalangan santri. Jurnal TARBAWI, 10(1), 33–48. 

https://doi.org/10.36781/tarbawi.v10i1.159 jurnal.alfithrah.ac.id 

Soedijarto. (2021). Teori pendidikan Islam perspektif Al-Qur'an dan Hadis. Jurnal 

Pendidikan Islam (JPI). 

Suharto, A. (2020). Pendidikan karakter di pondok pesantren: Metode dan 

implementasi. Jurnal Pendidikan Islam. 

Sutisna, A. (2018). Metode penelitian kualitatif bidang pendidikan. Jakarta: UNJ 

Press. 

https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21
https://journal.uny.ac.id/index.php/humanika/article/view/27575/0?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21/0?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21/0?utm_source=chatgpt.com
https://www.neliti.com/
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v10i1.159
https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/tarbawi/article/view/159?utm_source=chatgpt.com


39  

 

Yogi Herdani. (2010). Pendidikan karakter sebagai pondasi peradaban bangsa. 

Departemen Pendidikan Tinggi, Kementerian Pendidikan Nasional Republik 

Indonesia. Retrieved December 24, 2010, from 

http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article& 

id= 

Sauri, S. (2011). Pendidikan karakter di pesantren: Konsep dan aktualisasi. Jurnal 

Pendidikan Islam, 3(2), 45–60. 

Busroli, A. (2019). Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Maskawaih terhadap 

pendidikan karakter di Indonesia. At-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 

11(1), 23–35. 

Maulidin, S., Fauzi, A., & Rachman, R. (2024). Strategi manajemen pendidikan 

karakter dalam meningkatkan daya saing pendidikan Islam di era digital. 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 8(1), 12–25. 

Herdani, Y. (2010). Pendidikan karakter sebagai pondasi pembangunan bangsa. 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 16(3), 356–367. 

http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article&id
http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article&id

