TESIS

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI
ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN
KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG

UNISSULA /
\ Pl 620 eluinala
\—/

Cut Aida Ella Fadliaty

21502400150

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG
SEMARANG

2025/1447



TESIS

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI
ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN
KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG

Cut Aida Ella Fadliaty

21502400150

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG

SEMARANG

2025/1447



IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI
ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN
KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG

TESIS

Untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama Islam
dalam Program Studi S2 Pendidikan Agama Islam

Universitas Islam Sultan Agung.

Oleh :
Cut Aida Ella Fadliaty

21502400150

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG
SEMARANG

Tangggal 10 Juli 2025



LEMBAR PERSETUJUAN

TESIS

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI
ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI'IN
KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG

Oleh :
Cut Aida Ella Fadliaty
21502400150
Pada tanggal 13 Muharram 1447 H telah disetujui oleh :
9 Juli 2025
Pembimbing 11

Dr. Muna Ya Dr. Sudarto, M.Pd.1
NIDN. 2115160 NIDN. 211521034

Mengetahui :

Program Magister Pendidikan Agama Islam
Universitas Islam Sultan Agung Semarang.
. N [Ketua Program Studi,

AGAMA 151
UNISSULA

==A==="" Dr. Agus Irfan, M.PI

NIDN. 210513020




ABSTRAK

Cut Aida Ella Fadliaty : Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-
Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung

Kabupaten Magelang

Penelitian ini mengkaji penerapan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai
Islam yang dilaksanakan di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in. Pendidikan
karakter dalam konteks pesantren tidak hanya terbatas pada penguasaan ilmu
keagamaan, tetapi juga mencakup pembiasaan nilai-nilai moral dan spiritual dalam
kehidupan santri sehari-hari. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif
deskriptif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Temuan penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai seperti kejujuran,
tanggung jawab, dan kedisiplinan ditanamkan melalui metode pembelajaran yang
terstruktur, pembiasaan perilaku, serta keteladanan dari para pengasuh (Suharto,
2020).

Nilai-nilai Islam diterapkan tidak hanya melalui materi ajar, tetapi juga
dalam praktik sosial dan budaya pesantren, seperti kegiatan berjamaah,
musyawarah, dan kerja sama antarsantri. Strategi pendidikan ini relevan dengan
pandangan Lickona (1991), yang menekankan pentingnya proses moral knowing,
moral feeling, dan moral action dalam pendidikan karakter. Selain itu, nilai-nilai
karakter yang dikembangkan di pesantren juga berperan dalam memperkuat
identitas kebangsaan melalui penghayatan terhadap budaya lokal dan Pancasila
(Marzuki, t.t., 2021). Hasil penelitian ini mempertegas bahwa pesantren merupakan
ekosistem pendidikan yang efektif dalam membentuk karakter santri secara

holistik, menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual.

Kata Kunci : Pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam, Pondok Pesantren,

Pembiasaan moral dan spiritual.



ABSTRACT

Cut Aida Ella Fadliaty: The Implementation of Character Education Based on
Islamic Values at Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, Srumbung

District, Magelang Regency

This study explores the implementation of character education based on
Islamic values at Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in. Character education in
the pesantren context is not limited to religious instruction but also involves the
internalization of moral and spiritual values in the students’ daily lives. Using a
descriptive qualitative approach, data were collected through observation,
interviews, and documentation. The findings reveal that values such as honesty,
responsibility, and discipline are instilled through structured learning processes,
behavioral habituation, and the exemplary conduct of pesantren leaders (Suharto,
2020).

Islamic values are integrated not only through classroom instruction but also
within the pesantren’'s social and cultural practices, such as communal prayers,
group discussions, and collaborative activities among students. This educational
strategy aligns with Lickona’s (1991) theory that effective character education
involves moral knowing, moral feeling, and moral action. Furthermore, the
character values nurtured within the pesantren contribute to strengthening national
identity by internalizing local culture and Pancasila principles (Marzuki, n.d.,
2021). This study confirms that pesantren provide an effective educational
ecosystem for developing students' character holistically, integrating cognitive,

affective, and spiritual dimensions.

Keywords : Character education based on Islamic values, Islamic boarding school,
Moral and spiritual habituation.

vi



PERNYATAAN KEASLIAN DAN PERSYARATAN PUBLIKASI

Bismillahirrahmanirrohim.
Dengan ini saya menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa:

Tesis yang berjudul: " Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai
Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung
Kabupaten Magelang " beserta seluruh isinya adalah karya penelitian saya sendiri
dan tidak terdapat karya ilmiah yang pernah diajukan oleh orang lain untuk
memperoleh gelar akademik, serta tidak terdapat karya atau pendapat yang pernah
ditulis atau diterbitkan oleh orang lain, kecuali yang tertulis dengan acuan yang
disebutkan sumbernya, baik dalam naskah karangan dan daftar pustaka. Apabila
ternyata di dalam naskah tesis ini dapat dibuktikan terdapat unsur-unsur plagiasi,
atau pelanggaran terhadap etika keilmuan dalam karya saya ini, maka saya bersedia
menerima sangsi, baik Tesis beserta gelar magister saya dibatalkan serta diproses
sesuai dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Semarang, 10 Juli 2025
- Yang membuat pernyataan,

Cut Aida Ella Fadlia
NIM. 21502400150




LEMBAR PENGESAHAN

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS NILAI-NILAI
ISLAM DI PONDOK PESANTREN HIDAYATUL MUBTADI’IN
KECAMATAN SRUMBUNG KABUPATEN MAGELANG

Oleh:

CUTAIDAELLAFADLIATY
21502400150

Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji
Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam Unissula Semarang
Pada Tanggal : 19 Juli 2025

Dewan Penguji Tesis,

Penguiji | Penguiji Il

oM e

Dr. Aqus Irfan, S.H.1..M.P.I Dr. Warsiyah, S.Pd.l..M.S.1
NIDN. 210513020 NIDN. 211521035

Penguji 11,

2

Drs. Asmaji Muchtar, Ph.D
NIDN. 211523037

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam
Universitasdslam Sultan Agung Semarang

X
Lo s, i Ketua,
/’i{ 5" ',‘A! q\‘

.l
AOAMA ¥ /
\ -_)rn'.if'-'le‘//

DFAGUS Trfan, S.H.1.MP.I
NIDN. 210513020

viii



HALAMAN MOTTO DAN PERSEMBAHAN
MOTTO

Keberhasilan tidak datang dalam semalam. la tumbuh dari niat yang kuat,
langkah yang konsisten, dan keberanian menghadapi rintangan. Keringatmu adalah
bukti perjuangan, air matamu adalah warna dari perjalanan. Kegagalan bukan akhir,
tapi bagian dari cerita yang menguatkan. Teruslah melangkah. Proses yang panjang
akan membuat hasil terasa lebih berarti.

Dan saat kau mencapainya, kau akan tahu semua itu layak diperjuangkan.

+ Niat karena Allah, ikhtiar sepenuh jiwa, hasil serahkan pada-Nya.

+ Berpikir cerdas sebagai bentuk syukur, berusaha sungguh-sungguh sebagai
bentuk ikhtiar, menjadi yang terbaik sebagai bentuk amanah.

+ Dengan ilmu Kita terangkat, dengan amal kita selamat, dengan keikhlasan
Kita mulia.

+ Sukses sejati bukan hanya di dunia, tapi juga di sisi-Nya.

PERSEMBAHAN
Tesis ini penulis persembahkan untuk :

v Allah, SWT sebagai wujud rasa syukur atas ilmu yang Allah SWT
berikan kepadaku

v Ibu Sulastri, yang telah memberikan kasih sayang serta doa dan

mengajarkan arti kehidupan yang sebenarnya.

v Suamiku Bagis Zunanta dan anakku Khalisa Yumna Alzena yang selalu
setia, terimakasih atas dukungan, kesabaran, dan semangat yang tak pernah
padam. Juga untuk anakku tersayang, yang menjadi sumber kebahagiaan

dan kekuatan di setiap langkah perjuangan ini.

v Teman-teman Magister Pendidikan Agama Islam Fakultas Agama Islam

Unissula Semarang.



KATA PENGANTAR

Alhamdulillah penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan

karunia yang dilimpahkan-Nya sehingga tesis ini terselesaikan dengan baik. Tesis

ini berbicara tentang Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam

di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten

Magelang.

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terima kasih sedalam-

dalamnya kepada semua pihak, yang telah memberikan bantuan berupa arahan dan

dorongan selama penulis studi. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima

kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada yang terhormat :

1.

Prof. Dr. H. Gunarto, S.H., M.H. selaku Rektor Universitas Islam Sultan
Agung Semarang;

Drs. Muhammad Muhtar Arifin Sholeh, M.Lib. selaku Dekan Fakultas
Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung Semarang;

Dr. Agus Irfan, M.PI selaku Ketua Program- Magister (S2) Pendidikan
Agama Islam;

Dr. Muna Yastuti Madrah, MA selaku Pembimbing | yang telah banyak
membantu penulis dalam mengoreksi dan memberikan pengarahan serta
petunjuk pada saat penulis menyelesaikan tesis ini;

Dr. Sudarto, M.Pd.I selaku Pembimbing Il yang telah banyak membantu
penulis dalam mengoreksi dan memberikan pengarahan serta petunjuk pada
saat penulis menyelesaikan tesis ini;

Bapak, Ibu Tim Dosen Penguji dan Dosen / Guru Besar pada Program
Magister (S2) Pendidikan Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung
Semarang;

Staf Administrasi S2 Pendidikan Agama Islam Universitas Sultan Agung

Semarang;



8. lbu Munifah, Bapak Imam Nur Syahid, dan Gus M Kafi Majid selaku
Pengasuh Ponpes Hidayatul Mubtadi’in, Dsn. Ganden, Desa Banyuadem,
Kecamatan Srumbung, Kabupaten Magelang beserta para santri.

9. Ibu Sulastri yang telah memberikan kasih sayang serta doa dan mengajarkan
arti kehidupan yang sebenarnya.

10. Suami saya, Bagis Zunanta dan anak saya Khalisa Yumna Alzena yang
salalu setia mendampingi saya dan yang selalu memberikan support.

11. Rekan-rekan Mahasiswa Program Magister (S2) Pendidikan Agama Islam
Universitas Islam Sultan Agung Semarang;

12. Pihak-pihak lain yang terkait dalam penyelesaian penulisan tesis ini.

Teriring doa semoga amal kebaikan dari berbagai pihak tersebut memperoleh
balasan dari Allah Swt dan dicatat sebagai amal saleh, dan semoga karya ilmiah ini

bermanfaat bagi siapa saja yang mem-bacanya. Amin.

Penulis,

o)

Cut Aida Ella Fadliaty

21502400150

Xi



DAFTAR ISI

Halaman
Prasyarat GeIAI ...........cooiiieiieie ettt ee e iii
PEISELUJUAN. ... 1ovviiviiiieieeie ettt ste et e e te e s ta et e e esbe e te et e sneenteennennes iv
ADSEraK (INAONESIA) .....vveveeieciieiieee et neenes v
ADSEFACT (INQQFIS). 1.ttt Vi
PEINYALAAN. ...o.vievieitieie ettt e sre st e s teetesseesre e eeeseesteenteaneesraestesneeareeneens vii
PENGESANEAN. ... sttt ettt sb ekttt ettt bbbt viii
Persembahan. .. .., 5/ T 1 b . L RS e iX
Kata Pengantar (Ucapan Terima Kasih). .. .i..... oo e sresessnesuiisinenennenesenennns X
DAFTAR Y SN . | S . D O .- T ............... Xii
BAB 1 PENL S W = S W el ....................... 1
12100 -~ B W% W Y e - Wy Latar
Belakang Masalah .......c.......ccciiiiiiiiiici e e 1
12.2.... A\ R . ............................. Identifik
asiMame " N o B B~ 1~ R0 N W L 4
12.3..... AR A o L T e Pembata
san Masalah. .. ... 4
L A e Rumusa
NMASAlAN. .. .o 4
L2 e Tujuan
PENEIITIAN ... e 5
720 Manfaat
Penelitian. .. ...cocoveiiiiiiie e 5
2 Sistemat
IKa Pembahasan .........ccccooiiiiiie 6
BAB 2 KAJIAN PUSTAKA ... .ottt 8
2.1 KAJIAN T@OTI. .. cveeueiiiieiieeie sttt ne s 8

Xii



2.2 Kajian Hasil Penelitian yang Relevan. .. .......cc.ccoovviiiiiiiinciiniien, 12

2.3 Kerangka Konseptual (Kerangka Berfikir) ..........ccccooeiiiiiiinininnn, 13
BAB 3 METODE PENELITIAN ....ooiie e 14
3.1 JeNIS PenClitian. .. ....ccveiiveieiieiieeie e 14
3.2 Tempat dan Waktu Penelitian. .. ........cccccevvviieiiieiiiis e e 15
3.3 Subjek dan Objek Penelitian. .. ........cccccovvereiiieiieeiesie e 15
3.4 Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data. .. ........ccccooeieienencninnnn. 17
3.5 Keahsanan Data...........cceiveieiieieeieiie e 19
3.6 Teknik ANaliSiS Data .....ciceieisivnvenieniiinieieiee e 21
BAB 4 HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN.........cccocooviiiiiieieeeeien, 23
4.1 Deskriptif-Dafalimeng .3 W00 B ... 23
4.2 PembaraliiE . S~ VR T . R o eveeeeeee e 27
BAB 5 PEACIIEE. " JNPY [ |/ S i L . . .............. 34
S ANSEEURNNUL B | | A S T . S ... 34
5.2 { R i SN, | T (N WY/ ................. 35
5.3 Keterbatasan Penelitian. .. .........ccccue i iireesienssessinessnseseeeneeeseeeenveesenes 36
5.4 SaiieT. - T . .. 0. B B s, 36
DATTAr PUSEAKE ..ttt atie et shei it e e e esteanaeanaesnaanneanans e seeesneessaeneensensseensens 38
Lampiran-lampiy i F E S P - T 40
Lembar Evaluasi Keberhasilan Penelitian...........c...ooiiii e 66

xiii



BAB 1

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang Masalah

Pendidikan Islam merupakan proses pembelajaran yang bertujuan untuk
mengembangkan pengetahuan, keterampilan, dan akhlak sesuai dengan
prinsip-prinsip ajaran Islam. Pendidikan ini mencakup berbagai aspek, seperti
pendidikan agama, moral, sosial, dan intelektual. Dalam pendidikan Islam,
fokus utama adalah pada penguatan iman dan takwa, serta penerapan nilai-nilai
Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan ini dapat dilaksanakan di
berbagai lembaga, termasuk madrasah, sekolah, dan pondok pesantren.

Menurut Imam Al-Ghazali, akhlak adalah suatu sifat yang tertanam dalam
jiwa yang dari- padanya timbul perbuatan-perbuatan dengan mudah, tanpa
memerlukan pertimbangan dan pikiran terlebih dahulu. Pandangan ini
ditegaskan kembali oleh Ahmad Busroli (2019) dalam artikelnya di At-
Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, yang menyoroti relevansi pemikiran Al-
Ghazali dan Ibnu Maskawaih terhadap pendidikan karakter di Indonesia,
khususnya dalam membentuk perilaku yang berbasis nilai dan keteladanan.

Pendidikan karakter adalah usaha untuk membentuk kepribadian dan moral
individu agar memiliki nilai-nilai positif, seperti kejujuran, tanggung jawab,
disiplin, dan empati. Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan karakter
sangat penting karena ajaran Islam menekankan pentingnya akhlak yang baik.
Tujuan dari pendidikan karakter adalah untuk menciptakan individu yang tidak
hanya cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki budi pekerti yang baik dan
mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat.

Menurut beberapa peneliti, pendidikan karakter yang efektif bukan hanya
sekadar mengandalkan aspek pengetahuan, tetapi juga harus menyentuh
perasaan dan aspek perilaku. Hal ini penting karena pendidikan karakter
berkaitan dengan penguatan nilai-nilai moral yang tercermin dalam tindakan

nyata. Sejalan dengan itu, Syarif Maulidin et al. (2024) menegaskan bahwa



peningkatan kualitas manajemen pendidikan, termasuk penanaman nilai-nilai
karakter, menjadi strategi penting untuk meningkatkan daya saing lembaga
pendidikan Islam di era digital.

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tradisional yang
berfokus pada pengajaran ilmu agama, terutama Al-Qur'an, hadis, figh, dan
berbagai ilmu pengetahuan lainnya. Umumnya dipimpin oleh seorang kiai atau
ulama, pesantren memiliki sistem pendidikan yang khas, yaitu para santri
tinggal di lingkungan pesantren untuk belajar secara menyeluruh. Selain
pendidikan formal, pesantren juga menanamkan nilai-nilai moral, sosial, serta
keterampilan hidup yang relevan dengan kebutuhan masyarakat.

Peran pondok pesantren sangat penting dalam pengembangan masyarakat
serta pelestarian budaya Islam di Indonesia. Beberapa tokoh nasional, seperti
Menteri Pendidikan Muhammad Nuh, Kepala Litbang Depdiknas Mansyur
Ramli, Rektor UIN Komaruddin Hidayat, dan Presiden Asosiasi Pesantren
Indonesia Amin Haedari, menyatakan bahwa pesantren telah berhasil
menanamkan karakter seperti kejujuran, kesadaran- sosial, kepemimpinan,
persaudaraan, kerendahan hati, kemurahan hati, dan toleransi di kalangan
peserta didik. Nilai-nilai tersebut bahkan diusulkan untuk diintegrasikan ke
dalam sistem pendidikan umum.

Dalam Simposium Nasional “Membangun Karakter Bangsa” di Universitas
Pendidikan Indonesia (UPI), Wakil Menteri Pendidikan Nasional Prof. Dr. Fasli
Jalal, Ph.D., menekankan pentingnya pendidikan karakter di sekolah sebagai
fondasi utama dalam pembangunan bangsa. Sejalan dengan hal tersebut, Yogi
Herdani (2010) juga menyatakan bahwa pendidikan karakter merupakan
pondasi utama dalam membangun peradaban bangsa yang berkelanjutan, dan
pesantren dapat menjadi rujukan dalam pelaksanaannya karena tidak hanya
mengandalkan kurikulum formal, tetapi juga mengedepankan pembiasaan dan
keteladanan dalam kehidupan sehari-hari.

Berdasarkan Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 31
Tahun 2020 tentang Pendidikan Pesantren, pada Pasal 2 Ayat 1 dijelaskan

bahwa pendidikan pesantren merupakan bagian integral dari sistem pendidikan



nasional yang diselenggarakan berdasarkan kekhasan, tradisi, dan kurikulum
masing-masing pesantren. Tujuan utamanya adalah membentuk santri yang
unggul dalam mengisi kemerdekaan Indonesia, memiliki akhlak mulia,
pemahaman mendalam terhadap ilmu agama Islam, keteladanan, kecintaan
terhadap tanah air, kemandirian, keterampilan hidup, serta wawasan global.

Penerapan nilai-nilai pendidikan karakter di pondok pesantren sangat
penting dalam membentuk kepribadian santri yang berakhlak mulia. Salah satu
metode yang digunakan adalah pengajaran langsung dan keteladanan dari para
pendidik, di mana santri diajarkan untuk mencontoh perilaku baik dari ustadz
dan kiai sebagai panutan dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pembiasaan
terhadap nilai-nilai karakter seperti kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab
dilakukan secara konsisten melalui kegiatan sehari-hari, seperti melaksanakan
shalat berjamaah dan membaca Al-Quran. Motivasi juga diberikan untuk
mendorong santri agar berperilaku sesuai dengan nilai-nilai yang diajarkan,
disertai dengan penegakan aturan yang konsisten untuk menciptakan disiplin di
kalangan santri.

Pondok pesantren menanamkan berbagai nilai karakter esensial kepada
santri, mencakup aspek religiusitas, sosial, kepribadian, dan kreativitas.
Keberhasilan dalam penerapan pendidikan karakter ini tercermin dari
meningkatnya keimanan, kemandirian, serta kemampuan berpikir kritis para
santri. Namun demikian, tantangan tetap dihadapi, seperti keterbatasan jumlah
pengasuh yang dapat membimbing secara intensif serta kebutuhan untuk
menyesuaikan kurikulum dengan dinamika zaman agar pesantren tetap relevan
dalam konteks pendidikan modern. Suharto (2020) menegaskan bahwa
meskipun menghadapi berbagai hambatan, pesantren tetap berkontribusi
signifikan dalam membentuk karakter santri yang berkualitas dan berdaya saing
di tengah masyarakat.

Salah satu pondok pesantren yang menerapkan nilai-nilai pendidikan
karakter adalah Pondok Pesantren Putri Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan
Srumbung Kabupaten Magelang. Dalam pesantren ini, mengajarkan pendidikan

karakter diantaranya keikhlasan, kedisiplinan, kemandirian, kesederhanaan,



ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan. Melalui penerapan nilai-nilai ini, pondok
pesantren berfungsi sebagai lembaga pendidikan yang tidak hanya mengajarkan
ilmu agama tetapi juga membentuk karakter santri menjadi individu yang

berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan kehidupan (Sauri, 2011).

Dengan sudut dari latar belakang tersebut dirasa penulis perlu meneliti
dan mengkaji lebih dalam tentang “Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis
Nilai-Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan

Srumbung Kabupaten Magelang”

1.2 Identifikasi Masalah

1. Tantangan dalam pembiasaan menumbuhkan nilai-nilai Pendidikan Islam

melalui Pendidikan karakter.

2. Evaluasi dan monitoring terhadap perkembangan karakter santri.

1.3 Pembatasan Masalah
1. Penelitian dilakukan pada santri pondok putri Hidayatul Mubtadi’in.

2. Penelitian menitikberatkan pada pendidikan karakter yang sesuai dengan

nilai-nilai Pendidikan Islam.

1.4 Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah diatas maka masalah yang dapat

dirumuskan oleh penulis adalah :

1. Bagaimana Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam
di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung
Kabupaten Magelang ?



2. Apa saja faktor pendukung dan penghambat dalam implementasi
pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren

Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten Magelang?

1.5 Tujuan Penelitian
Tujuan dan maksud dari penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran
bagaimana Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Islam di
Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten

Magelang.

1.6 Manfaat Penelitian
a. Manfaat Teoritis
Manfaat teoritis dari penelitian ini adalah diharapkan dapat
memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu pengetahuan,
khususnya dalam bidang pendidikan Islam dan pendidikan karakter.
b. Manfaat Prakitis.
1) Bagi Santri
Penelitian ini dapat membantu santri dalam memahami dan
menerapkan nilai-nilai karakter yang telah diajarkan, sehingga mereka
mampu menunjukkan perilaku yang lebih baik dalam kehidupan sehari-
hari.
2) Bagi Pondok Pesantren
Hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan oleh pondok pesantren untuk
memperbaiki atau menyempurnakan kurikulum pendidikan karakter
agar lebih sesuai dengan kebutuhan santri.
3) Bagi Peneliti
Penelitian ini memberikan peluang bagi peneliti untuk memperluas
wawasan dan berkontribusi pada pengembangan ilmu di bidang

pendidikan Islam, khususnya pendidikan karakter.



1.7 Sistematika Pembahasan

Penelitian ini dimulai dengan BAB 1, yang menjelaskan latar belakang
pentingnya pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di pondok pesantren.
Di bagian ini, penulis mengidentifikasi berbagai masalah yang dihadapi dalam
implementasi pendidikan karakter, membatasi fokus penelitian, serta
merumuskan pertanyaan-pertanyaan utama yang ingin dijawab. Tujuan
penelitian diuraikan untuk menganalisis penerapan nilai-nilai pendidikan Islam
dan mengevaluasi efektivitas metode yang digunakan, serta menjelaskan

manfaat penelitian baik secara teoritis maupun praktis.

Selanjutnya, BAB 2 membahas teori-teori dasar terkait pendidikan karakter
dan nilai-nilai pendidikan Islam, serta mengulas hasil-hasil penelitian
sebelumnya yang relevan dengan topik ini. Penulis juga menyajikan kerangka
konseptual yang menggambarkan hubungan antara variabel-variabel dalam
penelitian, seperti bagaimana nilai-nilai pendidikan Islam diterapkan dan

dampaknya terhadap karakter santri.

Selanjutnya, BAB 3 menjelaskan jenis penelitian yang digunakan, subjek
penelitian, dan lokasi penelitian di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi'in.
Teknik pengumpulan data dijelaskan melalui wawancara, observasi, dan
dokumentasi, serta pencapaian kredibilitas data dengan triangulasi. Teknik
analisis data menggunakan pendekatan analisis tematik untuk mengidentifikasi
pola-pola utama terkait implementasi nilai-nilai pendidikan Islam dan
dampaknya pada pembentukan karakter santri.

Selanjutnya, BAB 4 menyajikan hasil penelitian dan pembahasan yang
diperoleh dari lapangan, berupa deskripsi data dan analisis tematik. Pada bagian
ini, penulis memaparkan kondisi aktual di Pondok Pesantren Hidayatul
Mubtadi'in terkait penerapan nilai-nilai pendidikan Islam dalam pembentukan
karakter santri. Data disajikan berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi, kemudian dianalisis untuk menggambarkan metode, tantangan,

serta dampak nyata dari proses pendidikan karakter. Pembahasan dilakukan



dengan mengaitkan temuan lapangan dengan teori-teori yang telah dibahas

sebelumnya, serta membandingkannya dengan hasil-hasil penelitian terdahulu.

Terakhir, BAB 5 berisi penutup yang merangkum keseluruhan hasil
penelitian. Bagian ini memuat kesimpulan dari setiap temuan utama yang
menjawab rumusan masalah, serta implikasi penelitian baik secara teoritis
maupun praktis. Selain itu, penulis menjelaskan keterbatasan yang ditemui
selama proses penelitian, seperti ruang lingkup lokasi, keterbatasan waktu, atau
jumlah informan. Di akhir bab, penulis memberikan saran untuk berbagai pihak
yang relevan, termasuk pondok pesantren, tenaga pendidik, dan peneliti
selanjutnya, agar hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat berkelanjutan
dalam pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam.



BAB 2

KAJIAN PUSTAKA

2.1 Kajian Teori
A. Pengertian Implementasi Nilai-Nilai

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, implementasi ialah
pelaksanaan atau penerapan. Kata implimentasi diambil dari bahasa
Inggris yaitu berasal dari kata implementation, kata tersebut dijadikan
dalam bahasa Indonesia sebagai imbuhan serapan asing implementasi
yang artinya adalah pelaksanaan atau mengimplementasikan berarti
melaksanakan. Berdasarkan keterangan tersebut, maka implementasi
dapat dijelaskan sebagai suatu bentuk poses pemasukan atau
pelaksanaan sutau pola, sikap dalam suatu kegiatan.

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, Poerwadarminta (1999,
him. 677) nilai-itu sendiri adalah sifat-sifat (hal-hal) yang penting atau
berguna bagi kemanusiaan. Nilai bisa diartikan sebagai sesuatu yang
berharga atau sesuatu yang baik berdasar akal budi manusia dan
merupakan perwujudan dari eksistensi perilaku manusia. Keberadaan
nilai ini menjadi pembeda antara manusia dengan mahluk lainnya.
Dengan kata lain, nilai hanya dimiliki manusia dan menjadi hal yang
sangat penting dalam kehidupan manusia. Secara tidak langsung, nilai
menggerakkan manusia untuk berbuat baik terhadap sesama dalam
melangsungkan kehidupan (Mumpuni, 2018, him. 10).

Berdasarkan pengertian diatas, maka pengertian implementasi
nilainilai adalah suatu proses penerapan sifat (nilai) yang berguna bagi
manusia, yang didasarkan pada akal budi manusia, sehingga penerapan
nilai tersebut akan menggerakan manusia untuk berbuat baik dalam

kehidupannya.



B. Pendidikan Islam

Pendidikan Islam didefinisikan sebagai usaha untuk membentuk
pribadi Muslim yang utuh, mengembangkan potensi manusia baik
secara jasmani maupun rohani, serta menumbuhkan hubungan harmonis
antara individu dengan Allah, sesama manusia, dan alam semesta.
Pendidikan ini bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam
kehidupan sehari-hari (Daulay, 2009).

Dalam konteks Islam, nilai-nilai karakter bersumber dari ajaran Al-
Qur’an dan Hadis yang menekankan pembentukan akhlak karimah.
Nilai-nilai Islam mencakup berbagai aspek, seperti nilai ibadah, akhlak,
sosial, dan muamalah. Namun, dalam penelitian ini, pembahasan nilai-
nilai Islam dibatasi pada aspek nilai ibadah sebagai pondasi utama
dalam pembentukan karakter santri.

Nurcholish Madjid mengemukakan tiga pokok teori pendidikan
Islam:

e Teori Pendidikan Keagamaan dan Kemanusiaan: Menekankan
pentingnya nilai-nilai kemanusiaan dalam pendidikan.
e Teori Pendidikan Kemodernan: Mengintegrasikan unsur-unsur
modern dalam pendidikan tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam.

e Teori Pendidikan Keindonesiaan:  Mendorong pengembangan
pendidikan yang sesuai dengan konteks budaya dan sosial Indonesia
(Nizar, 2021).

Pendidikan Islam memanfaatkan berbagai metode untuk
memberdayakan seluruh potensi peserta didik, baik secara jasmani,
intelektual, maupun spiritual. Beberapa pendekatan utama yang
digunakan antara lain: metode Tilawah, yang bertujuan
mengoptimalkan fungsi panca indera melalui pembacaan dan
pengamatan terhadap ayat-ayat Allah; metode Ta'lim, yang menekankan
penguatan fungsi akal dan pengembangan wawasan keilmuan; metode
Tadrib, yang difokuskan pada pelatihan keterampilan praktis dalam

kehidupan sehari-hari; serta metode Tazkiyah dan T7a’dib, yang



diarahkan untuk membina dimensi spiritual dan moral peserta didik agar
memiliki akhlak mulia. Seluruh metode ini saling melengkapi dalam
membentuk manusia paripurna dalam perspektif Islam (Neliti, 2021).
Pendidikan Islam disusun berdasarkan ajaran Al-Qur’an dan Hadis
yang menjadi landasan utama dalam merumuskan paradigma, prinsip,
dan metode pembelajaran. Dengan fondasi tersebut, pendidikan Islam
tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga
menekankan pada pembentukan spiritualitas, moralitas, dan integritas
pribadi peserta didik. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam
memiliki karakter holistik yang menyatukan aspek akademik dan ruhani

secara seimbang (Soedijarto, 2021).

. Pendidikan Karakter

Pendidikan karakier adalah proses pembentukan kepribadian peserta
didik melalui internalisasi nilai-nilai moral, etika, dan budaya dalam
kehidupan sehari-hari. Menurut Suyanto, pendidikan karakter
merupakan pendidikan budi pekerti yang melibatkan tiga aspek utama:
pengetahuan (cognitive), perasaan (feeling), dan tindakan (action).
Pendidikan ini bertujuan untuk menciptakan individu yang cerdas secara
intelektual, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab terhadap dirinya
sendiri, masyarakat, dan Tuhan.

Menurut Thomas Lickona, pendidikan karakter merupakan proses
yang disengaja untuk membantu individu memahami, merasakan, dan
melakukan nilai-nilai moral yang baik. la menekankan bahwa
pendidikan karakter harus mencakup tiga komponen utama:
pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling),
dan tindakan moral (moral action). Ketiga aspek ini harus saling
mendukung agar peserta didik tidak hanya tahu apa yang baik, tetapi
juga terdorong untuk melakukannya dalam kehidupan nyata (Lickona,
1991).

10



Pendidikan karakter memiliki esensi yang sama dengan pendidikan
moral atau akhlak. Tujuannya adalah membimbing generasi muda agar
memiliki kepribadian positif berdasarkan nilai-nilai luhur bangsa.
Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter juga berfungsi sebagai
media untuk memperkuat identitas nasional melalui internalisasi nilai-

nilai Pancasila dan budaya lokal.

. Pondok Pesantren

Pondok pesantren merupakan gabungan dari dua kata, yaitu pondok
dan pesantren. Kata pondok berasal dari bahasa Arab funduq yang
berarti asrama atau tempat persinggahan, biasanya digunakan untuk
menyebut kamar atau tempat tinggal yang disediakan bagi para santri.
Sementara Itu, pesantren berasal dari kata santri, yang merujuk pada
individu yang menuntut ilmu agama, dan imbuhan pe- serta -an yang
membentuk arti sebagai tempat belajar para santri. Akan tetapi dalam
pesantren Indonesia, khususnya pulau Jawa, lebih mirip dengan
pemondokan dalam padepokan, yaitu perumahan sederhana yang di
petak-petak dalam bentuk kamar-kamar yang merupakan asrama bagi
santri. Sedangkan secara etimologis, pesantren asalnya per-santrian
yang berisi tempat santri. Santri atau murid mempelajari agama dari
seorang Kiai atau Syaikh di pondok pesantren.

Pondok pesantren adalah lembaga keagamaan yang memberikan
pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan
agama Islam. Pesantren lahir sejak Islam pertama kali masuk di
Nusantara. Pesantren dikembangkan oleh pendakwah pada awal Islam
berkembang, dan merekalah yang berkontribusi besar dalam peletakan
dasar peradaban pesantren. Ketika para dai muslim datang di Nusantara
membuat masyarakat (yang telah memiliki peradaban Hindu-Budha)
mendapatkan suatu hal baru yang datang dari agama baru, Islam.
Perjumpaan dan dialektika inilah yang melahirkan pesantren. Dalam

tradisi pesantren hubungan antara kiai dan santri tidak hanya ketika

11



seorang santri tersebut tinggal di pesantren. Namun hubungan tersebut
terus berlangsung seumur hidup. Rasa hormat dan rasa patuh seorang
murid berlaku mutlak terhadap gurunya dan juga tak kenal putus.

Bahkan seorang murid juga harus hormat kepada keturunan sang kiai.

2.2 Kajian Hasil Penelitian yang Relevan

Dalam menulis penelitian, penulis juga mengambil beberapa
rujukan dari hasil penelitian penulis sebelumnya yang sejenis dengan
penelitian ini. Diantaranya:

Pertama, Jurnal yang ditulis oleh Duna lzfanna, dengan judul
“Implementasi Nilai-Nilar Islam Dalam Pendidikan Karakter Di Pondok
Pesantren Darunnajah Jakarta”. Penelitian ini dilakukan pada tahun 2023 di
Pondok Pesantren Darunnajah. Metode penelitian yang digunakan adalah
dengan metode penelitian kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan
mewawancarai subjek penelitian yaitu para santri. Jurnal ini membahas
tentang pendidikan karakter berdasarkan nilai-nilai Islam. Temuan
penelitian ini mengungkapkan bahwa , pendekatan ini atau model juga harus
memiliki kontrol dan evaluasi.

Kedua, Jurnal yang ditulis oleh Yuyun Yunita dan Abdul Mujib,
dengan judul “Pendidikan Karakter dalam Perspektif [slam”. Penelitian ini
dilakukan pada tahun 2021 di IAl Al-Qur’an Al-Ittifagiah Indralaya.
Metode penelitian yang digunakan adalah dengan metode penelitian
kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan mencari teori dan opini ahli.
Jurnal ini membahas tentang kedudukan akhlak dalam Islam. Temuan
penelitian ini mengungkapkan bahwa akhlak selalu dijadikan penentu
paling terdepandalam setiap persoalan.

Ketiga, Jurnal yang ditulis oleh Riza Dora dan Muhamad Arif,
dengan judul “Penumbuhan Karakter Sosial Santri di Pondok Pesantren”.

Penelitian ini dilakukan pada tahun 2024 di Pondok Pesantren Shalafiyah

12



Nurul Ulum Kebomas Gresik. Metode penelitian yang digunakan adalah
dengan metode penelitian kualitatif. Peneliti mengumpulkan data dengan
mewawancarai subjek penelitian yaitu para santri. Jurnal ini membahas
tentang menumbuhkan pendidikan karakter sosial santri dengan
menggunakan triologi model pendidikan karakter. Temuan penelitian ini
mengungkapkan bahwa adanya implikasi teoritis tentang trilogi model
pendidikan karakter sosial santri sebagai solusi dalam penumbuhan karakter

sosial.

2.3 Kerangka Konseptual

Pendidikan' Karakter
di Pondok Pesantren
Hidayatul Mubtadi’in

Strategi
Implementasi

l \

Pengetahuan Kondisi Praktek

Gambar 1.1 Kerangka Konseptual

13



BAB 3

METODE PENELITIAN

3.1 Jenis Penelitian

Untuk jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah
penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif merupakan metode penelitian
yang bertujuan untuk memahami secara mendalam fenomena sosial,
perilaku, serta pengalaman individu atau kelompok. Penelitian kualitatif
bertujuan untuk memahami fenomena secara mendalam melalui sudut
pandang partisipan dan konteks alamiah di mana peristiwa itu terjadi.
Pendekatan ini_ menekankan pentingnya makna subjektif dan interaksi
sosial yang kompleks (Sutisna, 2018, him. 7).

Penelitian kualitatif memiliki beberapa karakteristik, seperti
pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi langsung,
dan analisis dokumen. Dalam proses ini, peneliti berinteraksi secara
langsung dengan subjek penelitian untuk memperoleh informasi yang
lebih detail dan kaya. Analisis data pada penelitian kualitatif dilakukan
secara induktif, di mana peneliti mengidentifikasi pola-pola dan tema
dari data yang diperoleh untuk membangun pemahaman yang lebih
menyeluruh tentang fenomena yang sedang dikaji.

Metode ini bersifat fleksibel dan dapat disesuaikan selama proses
penelitian berlangsung, tergantung pada kebutuhan dan situasi yang
ditemukan di lapangan. Penelitian kualitatif sering digunakan dalam
berbagai bidang ilmu, seperti pendidikan, sosiologi, psikologi, dan
antropologi, untuk mengeksplorasi pengalaman subjektif serta sudut

pandang individu dalam konteks sosial mereka.

Penelitian ini  bertujuan untuk mengidentifikasi nilai-nilai

pendidikan Islam yang diterapkan melalui Pendidikan karakter di

14



Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in. Untuk mencapai tujuan
tersebut, peneliti melakukan interaksi dengan pengasuh pondok
pesantren guna mengumpulkan informasi. Peneliti juga turun langsung
ke lapangan untuk melaksanakan observasi awal terkait pendidikan
karakter pesantren yang diterapkan kepada santri. Observasi
pendahuluan ini berlangsung dari tanggal 7 hingga 20 Februari 2025, di
mana peneliti mengumpulkan data secara umum mengenai isu yang akan
diteliti.

3.2 Tempat dan Waktu Penelitian

Lokasi penelitian ini adalah Pondok Pesantren Hidayatul
Mubtadi’in, Dusun Ganden RT 03 RW 06, Banyuadem, Srumbung,
Magelang, Jawa Tengah, 56483. Waktu pelaksanaan penelitian

berlangsung selama bulan Februari hingga Juni 2025.

3.3 Subjek-dan Objek Penelitian

Menurut Sugiyono sebagaimana dikutip olen Chesley Tanujaya,
subjek penelitian merupakan individu yang memiliki atribut, sifat, atau
nilai tertentu yang relevan dengan tujuan penelitian. Dalam konteks
penelitian kualitatif, subjek tersebut sering disebut sebagai informan,
yaitu orang yang berada di lingkungan penelitian dan digunakan untuk
memperoleh informasi mendalam mengenai situasi dan kondisi yang
sedang diteliti (Tanujaya, 2017, him. 93).

Subjek yang diteliti mencakup para pengasuh pondok, serta
beberapa santri dari Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in yang telah
dipilih oleh peneliti sebagai lokasi penelitian. Adapun subjek penelitian
terdiri dari individu-individu yang terlibat langsung dalam kegiatan di

pondok pesantren tersebut, sehingga dapat memberikan informasi yang

15



relevan mengenai proses dan nilai-nilai yang diterapkan dalam

pendidikan di sana.

a. Pengasuh Pondok Pesantren
Dalam penelitian ini, pengasuh pondok pesantren
merupakan salah satu subjek penelitian. Pengasuh pondok Hidayatul
Mubtadi’in  Srumbung, Ibu Munifah, merupakan salah satu
narasumber pada kegiatan wawancara. Melalui beliau peneliti
memperoleh banyak informasi terkait dengan proses pelaksanaan
dan metode pengajaran pengajian di Pondok pesantren Hidayatul
Mubtadi’in. Selain itu juga, peneliti berdiskusi tentang judul dan isi
tesis.
b. Santri
Para santri sudah dipilih sebagai subjek dalam penelitian ini.
Santri yang dipilih adalah santri yang merangkap merangkap
menjadi pengajar pondok untuk adik tingkatnya. Sebagai subjek
yang terlibat langsung dengan tema yang peneliti pilih, dan sebagai
informan wawancara dan fokus subjek dalam pengamatan
penelitian. Dari mereka peneliti memperoleh informasi dan data

yang cukup terkait dengan penelitian.

Dalam penelitian yang berjudul “Implementasi Pendidikan Karakter
Berbasis Nilai-Nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan

Srumbung Kabupaten Magelang”, objek penelitian terdiri atas:

1. Kegiatan implementasi pendidikan karakter yang berbasis nilai-nilai Islam.
Ini meliputi pendekatan, metode, dan strategi yang digunakan dalam proses

pendidikan karakter di pondok pesantren.

2. Nilai-nilai Islam yang diterapkan dalam kehidupan santri, seperti kejujuran,

tanggung jawab, disiplin, kerja sama, dan spiritualitas.

16



3. Peran pengasuh dan ustadz/ustadzah dalam proses pembentukan karakter
santri, baik melalui kegiatan formal (pengajian, pembelajaran) maupun

nonformal (pembiasaan, keteladanan, bimbingan).

4. Konteks lembaga, yaitu Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, sebagai

tempat terjadinya proses pendidikan karakter.

3.4 Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data
1. Wawancara

Wawancara adalah teknik pengumpulan data yang melibatkan
interaksi langsung antara peneliti dan subjek penelitian untuk menggali
informasi, pandangan, dan pengalaman mereka. Dalam wawancara, peneliti

dapat menggunakan berbagai format, seperti:

o Wawancara Terstruktur: Menggunakan daftar pertanyaan yang telah

disiapkan sebelumnya, sehingga prosesnya lebih sistematis.

e Wawancara Semi-terstruktur: Memungkinkan  peneliti  untuk
mengeksplorasi topik lebih dalam dengan fleksibilitas dalam

pertanyaan.

e Wawancara Tidak Terstruktur: Memberikan kebebasan bagi peneliti
untuk menyesuaikan pertanyaan sesuai dengan alur diskusi, sehingga

dapat menggali informasi secara mendalam.
Instrumen:

o Pedoman wawancara (interview guide)

o Alat rekam suara (bila diperkenankan)

o Catatan lapangan

17



Teknik ini sangat efektif untuk mendapatkan data kualitatif yang kaya dan

mendalam.
2. Observasi

Observasi melibatkan pengamatan langsung terhadap subjek
penelitian dalam konteks alami mereka. Teknik ini memungkinkan peneliti
untuk memahami perilaku, interaksi, dan kebiasaan subjek tanpa
mempengaruhi situasi. Kaitannya hal ini bahwa untuk memperoleh
informasi tentang pembelajaran Pendidikan Islam melalui Pendidikan
Karakter, dimana peneliti secara penuh terlibat dalam pengamatan Pondok
Pesantren Hidayatul Mubtadi’in, tentu hal ini akan membantu membangun
suatu hubungan yang erat dengan informan di lingkungan yang menjadi

fokus dalam penelitian.
Instrumen:
o Lembar observasi
« Catatan lapangan
o Dokumentasi visual (foto/video, jika diperlukan)

Observasi dilakukan secara partisipatif untuk memperoleh

gambaran yang lebih autentik dari realitas di lapangan.
3. Dokumentast

Dokumentasi adalah teknik pengumpulan data yang melibatkan
pengumpulan informasi dari sumber tertulis atau visual, seperti dokumen
resmi, arsip, foto, video, atau catatan pribadi. Teknik ini sering digunakan
untuk mendapatkan data historis atau konteks budaya. Keunggulan
dokumentasi adalah kemampuannya untuk menyediakan data yang telah
ada tanpa perlu berinteraksi langsung dengan subjek. Namun, penting bagi
peneliti untuk memverifikasi keaslian dan kredibilitas dokumen yang

digunakan.

18



Instrumen:
o Checklist dokumen
o Alat dokumentasi (kamera, scanner)
o Form analisis dokumen

Dokumen yang dikumpulkan meliputi buku pedoman pesantren,

arsip kegiatan, jadwal harian, dan dokumen administratif lainnya.

4. Angket/Kuisioner
Dalam penelitian kualitatif mengenai “Implementasi Pendidikan
Karakter Berbasis Nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren”, peneliti
menyebarkan kuisioner terbuka kepada beberapa santri dan ustadz
sebagai langkah awal untuk mengetahui persepsi umum sebelum
dilakukan wawancara mendalam. Peneliti juga menggunakan angket
berskala Likert beberapa poin sebagai instrumen tambahan untuk
memperoleh gambaran umum mengenai persepsi pengasuh pondok
terhadap implementasi nilai-nilai karakter Islam, yang selanjutnya
ditindaklanjuti melalui wawancara mendalam. Instrumen:
o Lembar kuisioner, berupa daftar pernyataan yang disusun
berdasarkan indikator nilai-nilai karakter Islam yang diteliti.
o Skala penilaian

o Petunjuk pengisian kuisioner

3.5 Keabsahan Data

Dalam penelitian kualitatif, keabsahan data (validitas) tidak hanya
diukur melalui instrumen formal, tetapi melalui strategi yang menjamin
bahwa data yang dikumpulkan benar-benar mencerminkan realitas di
lapangan. Untuk memastikan keabsahan data dalam penelitian ini, peneliti
menggunakan empat kriteria keabsahan data menurut Lincoln dan Guba,

yaitu kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas.

19



1. Kredibilitas (Credibility)

Kredibilitas mengacu pada tingkat kepercayaan terhadap hasil

penelitian. Untuk meningkatkan kredibilitas, peneliti menggunakan

beberapa strategi, yaitu:

Triangulasi teknik, dengan membandingkan data yang diperoleh

dari wawancara, observasi, dokumentasi, dan angket.

Perpanjangan keikutsertaan, yaitu peneliti berada cukup lama di
lapangan untuk memahami konteks dan membangun hubungan yang

kuat dengan informan.

Member check, yaitu mengonfirmasi kembali hasil wawancara atau
temuan kepada informan untuk memastikan kesesuaian dengan

pengalaman mereka.

Diskusi sejawat, untuk menguji dan merefleksikan interpretasi data

bersama rekan peneliti atau pembimbing.

2. Transferabilitas (Transferability)

Transferabilitas menunjukkan sejauh mana hasil penelitian ini dapat

diterapkan pada konteks lain yang serupa. Untuk mendukung aspek ini,

peneliti berupaya:

Memberikan deskripsi yang mendalam dan kaya konteks (thick
description) mengenai latar penelitian, karakteristik informan, dan
kondisi pondok pesantren, agar pembaca dapat menilai relevansi

hasil penelitian dengan situasi lain.

3. Dependabilitas (Dependability)

Dependabilitas berkaitan dengan konsistensi data, yaitu sejauh mana

proses penelitian dapat ditelusuri dan diulang jika dilakukan oleh peneliti

lain. Untuk menjamin dependabilitas, peneliti:

20



« Menyusun dan menyimpan catatan proses penelitian secara lengkap,
seperti prosedur wawancara, pengambilan data observasi, hingga

proses analisis data.

e Melakukan audit trail, yakni dokumentasi yang menunjukkan
langkah-langkah sistematis selama proses pengumpulan dan

pengolahan data.
4. Konfirmabilitas (Confirmability)

Konfirmabilitas berhubungan dengan objektivitas data, yaitu sejauh
mana hasil penelitian bebas dari bias peneliti. Untuk menjaga

konfirmabilitas, peneliti:
« Menyertakan data asli seperti kutipan langsung dari informan.

o Menggunakan catatan reflektif, yaitu catatan yang mencerminkan
posisi, asumsi, dan sikap peneliti selama penelitian.

o Memastikan bahwa temuan didasarkan pada data, bukan pada opini

atau asumsi pribadi peneliti.

3.6 Teknik Analisis Data
Teknik analisis data yang saya lakukan adalah :
1. Reduksi Data

Reduksi data adalah proses pemilihan, penyederhanaan, dan
pengabstraksian data yang telah dikumpulkan. Dalam tahap ini, peneliti
menyaring informasi yang relevan dan menghilangkan data yang tidak
diperlukan. Tujuannya adalah untuk memfokuskan perhatian pada aspek-

aspek penting dari data yang akan dianalisis lebih lanjut.

2. Penyajian Data

21


https://codingstudio.id/blog/teknik-analisis-data-kualitatif/

Setelah melakukan reduksi, langkah berikutnya adalah penyajian
data. Pada tahap ini, peneliti menyusun data dalam bentuk yang lebih
terstruktur, seperti tabel, grafik, atau narasi deskriptif. Penyajian data
bertujuan untuk memudahkan pemahaman dan interpretasi informasi yang

telah dikumpulkan.
3. Penarikan Kesimpulan

Penarikan kesimpulan adalah tahap akhir dalam proses analisis data
kualitatif. Di sini, peneliti menarik kesimpulan berdasarkan hasil analisis
dan interpretasi data yang telah disajikan. Kesimpulan ini harus didukung
oleh bukti-bukti dari data yang telah dianalisis dan harus relevan dengan

pertanyaan penelitian.

22


https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/2239/5/15.3300.024%20BAB%203.pdf

BAB 4

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

4,1 Deskriptif Data

Deskriptif data dalam penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran
awal tentang konteks pondok pesantren, latar belakang para informan, serta kondisi
lingkungan dan kegiatan pendidikan karakter sebelum masuk pada pembahasan

mendalam.
4.1.1 Profil Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in

Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in terletak di Kecamatan
Srumbung, Kabupaten Magelang. Berdiri sejak tahun 2020, pesantren ini
didirikan oleh Ibu Munifah dengan visi mencetak generasi Qur’ani yang
berahlaqul karimah dan bermanfaat dunia akhirat . Lingkungan pesantren
bersifat tradisional dan religius, dengan keseharian yang sarat nilai-nilai

Islam.

Jumlah santri mencapai kurang lebih 30 orang, terdiri dari santri
putra dan putri. Sistem pendidikan yang diterapkan merupakan Pendidikan
nonformal (kajian Kitab kuning dan pembinaan akhlak harian). Nilai-nilai
karakter ditekankan dalam seluruh aspek kehidupan pondok melalui
kedisiplinan, kesederhanaan, dan kebersamaan. Pesantren ini berfokus pada

pendalaman tahfidz atau hafalan Al-Qur’an.
4.1.2 Karakteristik Informan

Penelitian ini melibatkan informan utama yang dipilih secara
purposive berdasarkan posisi dan keterlibatannya dalam proses

pembentukan karakter santri. Informan meliputi:

e Ibu Munifah, pengasuh pondok, yang memiliki peran utama dalam

perumusan nilai-nilai karakter dan strategi pembinaannya.

23



« Bapak Imam Nursahid, ustad senior, yang aktif dalam pembelajaran dan

pembinaan harian terhadap santri

« Santri senior, sebagai representasi penerima pendidikan karakter secara

langsung.
4.1.3 Gambaran Umum Kegiatan Pendidikan Karakter

Kegiatan pendidikan karakter di Pondok Pesantren Hidayatul
Mubtadi’in dilaksanakan melalui pola keseharian yang terintegrasi,
berdasarkan hasil wawancara dengan Bu Munifah dan Bu Hindun, serta

observasi peneliti.
Beberapa pendekatan utama antara lain:

« Keteladanan: Para pengasuh dan ustadz menjadi contoh langsung dalam
sikap, tutur kata, dan perilaku. Santri belajar banyak dari praktik

langsung keteladanan ini.

o Pembiasaan: Kegiatan seperti salat berjamaah, piket kebersihan,
tadarus, dan muhadharah dilakukan secara rutin dan terstruktur, menjadi

sarana internalisasi nilai karakter.

o Penguatan Nilai Islam: Pembelajaran kitab kuning, tausiah, dan diskusi
keagamaan digunakan untuk menanamkan nilai-nilai kejujuran,

tanggung jawab, adab sopan santun, dan kerja sama.

o Pendekatan Personal dan Evaluasi: Pengasuh dan ustadzah melakukan
evaluasi karakter santri secara berkala. Jika ada santri yang mengalami

kesulitan, dilakukan pendekatan personal bahkan melibatkan orang tua.

Lingkungan pesantren yang kolektif, penuh keakraban, dan
pengawasan spiritual yang kuat menjadi faktor pendukung dalam efektivitas

pembinaan karakter.

4.1.4 Deskripsi Jadwal Keseharian Santri di Pondok Pesantren

24



Jadwal keseharian di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in

dirancang untuk membentuk karakter santri yang disiplin, bertanggung

jawab, dan berakhlak mulia sesuai dengan nilai-nilai Islam. Kegiatan harian

dilaksanakan secara terstruktur, mengintegrasikan unsur pendidikan formal,

pembinaan keagamaan, dan kegiatan sosial-kepondokan. Berikut adalah

gambaran umum rutinitas harian santri:

04.00 — 04.30 WIB: Bangun dan Qiyamul Lail

Santri dibangunkan untuk melaksanakan salat tahajud, dilanjutkan
dengan persiapan salat Subuh secara berjamaah. Kegiatan ini
membiasakan kedisiplinan dan spiritualitas sejak dini.

04.30 — 05.00 WIB: Kegiatan Pribadi dan Kebersihan

Santri melakukan aktivitas pribadi seperti mandi, dan membersihkan
lingkungan asrama. Pembiasaan menjaga kebersihan merupakan
bagian dari pendidikan karakter.

05.00 — 06.30 WIB: Salat Subuh dan Tadarus atau Hafalan Al-
Qur’an

Setelah salat Subuh berjamaah, santri mengikuti tadarus Al-Qur’an
bersama. Kegiatan ini mendorong kecintaan terhadap Al-Qur’an dan
pembiasaan membaca secara rutin.

06.30 — 07.00 WIB: Sarapan dan Persiapan Berangkat Sekolah
07.00 — 13.30 WIB: Kegiatan Belajar Formal (Madrasah/Sekolah)
Santri mengikuti pembelajaran di lembaga pendidikan formal yang
berada di luar pondok.

12.00 — 13.00 WIB: Salat Zuhur dan Istirahat Makan Siang (Santri
yang tidak sekolah)

Santri melaksanakan salat Zuhur berjamaah, kemudian dilanjutkan
dengan makan siang dan istirahat.

13.30 — 15.00 WIB: Tidur Siang

25



Pada waktu ini, santri diarahkan untuk tidur siang sepulang sekolah
agar cukup istirahat dan semangat saat melaksanakan kegiatan
pondok.

15.00 — 15.30 WIB : Kegiatan Pribadi dan Persiapan Sore

Santri kembali ke asrama untuk bersih-bersih diri dan
mempersiapkan diri menghadapi kegiatan salat Asar dan ngaji kitab.
15.30 — 17.00 WIB: Salat Asar dan Ngaji Kitab.

Setelah salat Asar berjamaah, santri melakukan ngaji kitab bersama
asatidz. Kegiatan ini bertujuan untuk memperkaya ilmu yang
didapatkan santri melalui belajar kitab kuning sebagai bentuk
pendalaman ilmu keislaman secara tradisional.

17.00 — 18.00 WIB: Salat Maghrib dan Tadarus atau Hafalan Al-
Qur’an

Usai salat Maghrib berjamaah, santri mengikuti kegiatan Tadarus
dan Hafalan Al-Qur’an.

18.00 — 19.30 WIB: Makan Malam dan Salat Isya

Santri -makan malam bersama, lalu melaksanakan salat Isya
berjamaah.

19.30 — 21.30 WIB: Melanjutkan Tadarus atau Hafalan Al-Qur’an
Tadarus dan penguatan hafalan dilanjutkan.

21.30 — 22.30 WIB: Kegiatan Belajar Malam

Santri belajar dan mengerjakan PR dari sekolah masing-masing.
22.30 — 04.00 WIB: Istirahat Malam

Santri beristirahat di kamar masing-masing. Jadwal ini dijaga

dengan ketat untuk mendukung kesehatan fisik dan mental santri.

Catatan:

Jadwal ini bisa berbeda tergantung pada hari tertentu, misalnya hari Kamis

malam Jumat (libur belajar mengaji dan fokus ibadah) atau hari Ahad

(kegiatan sosial, gotong royong, atau kunjungan keluarga).

26



4.2 Pembahasan

Pembahasan dalam penelitian ini menguraikan temuan lapangan yang telah
diperoleh melalui wawancara, observasi, dokumentasi, dan Kkuisioner, serta
mengaitkannya dengan teori atau konsep yang relevan. Penekanan utama adalah
pada cara Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in mengimplementasikan

pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam kepada para santri.
4.2.1 Pembentukan Karakter melalui Pembiasaan

Dari hasil wawancara dengan Bu Munifah dan Bu Hindun, diketahui
bahwa pendekatan utama yang digunakan dalam pendidikan karakter adalah
pembiasaan. Santri secara konsisten dilibatkan dalam kegiatan keagamaan
dan sosial yang bertujuan menanamkan nilai-nilai seperti kedisiplinan
(melalui salat berjamaah), tanggung jawab (melalui piket kebersihan), serta

kejujuran dan sopan santun (dalam interaksi sehari-hari).

Hal ini sejalan dengan pendapat Lickona (1991) bahwa pendidikan
karakter yang efektif harus menyentuh dimensi kebiasaan moral melalui

latihan yang berulang dan terstruktur.
4.2.2 Keteladanan sebagai Metode Pendidikan

Keteladanan menjadi metode utama dalam menanamkan karakter.
Bu Hindun menyatakan bahwa santri lebih mudah meniru perilaku nyata
daripada hanya menerima nasihat. Para pengasuh dan ustadz di pondok
secara sadar menjaga perilaku dan ucapan mereka sebagai contoh langsung
bagi para santri. Keteladanan ini menjadi cerminan nyata dari nilai-nilai

Islam seperti amanah, tawadhu, dan istigamah.

Hal ini menguatkan teori Bandura (1977) tentang Social Learning
Theory yang menyatakan bahwa anak belajar dari mengamati dan meniru

orang-orang yang memiliki otoritas di sekitarnya.

4.2.3 Nilai-Nilai Karakter Islam yang Ditanamkan

27



Nilai-nilai karakter yang ditanamkan di pondok antara lain:

o Kejujuran (Shidq): Diajarkan melalui larangan berbohong dan latihan

kejujuran dalam laporan kegiatan.

e Tanggung Jawab (Amanah): Dibina melalui tugas piket, menjaga

kebersihan kamar, dan jadwal ronda malam.

o Kedisiplinan (lltizam): Terlihat dari ketepatan waktu dalam salat,

kegiatan belajar, dan mengikuti jadwal harian.

o Sopan santun (Adab): Ditekankan dalam interaksi sesama santri dan

dengan guru.

Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara teoretis, tetapi juga

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.
4.2.4 Tantangan dalam Implementasi Pendidikan Karakier

Meskipun secara umum penerapan berjalan baik, terdapat beberapa

tantangan yang dihadapi pondok, seperti:
» Perbedaan latar belakang santri (karakter awal yang belum terbentuk).

o Pengaruh teknologi dan media sosial yang mempengaruhi perilaku

santri.
« Terbatasnya tenaga pendidik untuk pengawasan secara intensif.

Namun, pendekatan personal, pengawasan berlapis dari pengasuh
kamar, serta keterlibatan wali santri menjadi solusi dalam menjaga

efektivitas pendidikan karakter di pondok.
4.2 5 Efektivitas Pendidikan Karakter di Pesantren

Hasil pengamatan menunjukkan adanya perubahan perilaku santri
dari waktu ke waktu. Santri menjadi lebih sopan, bertanggung jawab, serta

memiliki kesadaran beragama yang lebih baik. Kegiatan-kegiatan seperti

28



tadarus, muhadharah, dan ronda malam bukan hanya rutinitas, tetapi

menjadi bagian dari pembentukan jiwa dan akhlak santri.

Efektivitas ini diperkuat oleh lingkungan kolektif pondok yang

mendukung, serta sistem evaluasi berkala oleh para pengasuh.

4.2.6 Paparan Data dan Temuan Lapangan

4.2.6.1 Hasil Kuisioner Pengasuh Pondok Pesantren

1)

2)

3)

4)

Penelitian ini menggunakan instrumen kuisioner dengan
pendekatan skala Likert, pilihan ganda, dan pertanyaan terbuka
untuk menggali implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-

nilai Islam dari perspektif pengasuh pondok. Respondennya adalah

Ibu Munifah seorang pengasuh dengan pengalaman lima tahun
mengabdi di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in.
Bapak Imam Nursalim, seorang pengasuh dengan pengalaman lima
tahun mengabdi di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in.
Bapak M. Kafi putra dari kedua pengasuh yang ikut mengajar di
pesntren kurang lebih selama lima tahun mengabdi di Pondok
Pesantren Hidayatul Mubtadi’in.

Berikut hasil kuisionernya :
Semua menyatakan Sangat Setuju bahwa nilai-nilai Islam dijadikan
dasar utama dalam pembinaan karakter santri.
Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30%
menyatakan Setuju bahwa kurikulum pesantren memuat secara jelas
tujuan pembentukan karakter.
Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30%
menyatakan Setuju bahwa Ustadz/ustadzah memberikan teladan
akhlak kepada para santri.
Semua menyatakan Sangat Setuju bahwa kegiatan harian pesantren

dirancang untuk membentuk karakter islami.

29



5)

6)

7)

8)

9)

Sebanyak 70% menyatakan Sangat Setuju dan Sebanyak 30%
menyatakan Setuju bahwa Santri menunjukkan perubahan karakter
positif selama belajar di pesantren.
Semua menjawab nilai karakter yang paling ditekankan adalah
Kejujuran, Tanggung Jawab, Disiplin, dan Rendah Hati.
Strategi utama yang digunakan pesantren dalam menanamkan nilai
karakter, 33,33% menjawab pembiasaan harian dan ceramah,
33,33% menjawab keteladanan, pembiasaan harian, ceramah dan
hukuman, 33,33% menjawab pembiasaan harian, ceramah dan
hukuman.
Peran pengasuh dalam menjaga dan mengarahkan Kkarakter santri
sehari-hari diantaranya : Pengasuh sebagai pendidik dan
pembimbing; pengasuh sebagai pemimpin, pendidik, pembina,
motivator, dan teladan bagi para santri; mengkoordinir berjalannya
program belajar mengajar.
Tantangan terbesar dalam menerapkan Pendidikan karakter berbasis
nilai Islam di pesantren ini adalah :

e Pengaruh sementara Handphone/Smartphone

e Menghadapi berbagai karakter santri

e Pengaruh digital di jaman sekarang

10) Saran pengasuh agar pelaksanaan Pendidikan karakter berbasis nilai

Islam-lebih efektif ke depan :

e Parasantri lebih ditertibkan untuk menaati peraturan pondok

pesantren
e Pengasuh dan pengurus terjun langsung dalam menjalankan

jadwal pondok pesantren

e Santri harus melaksanakan seluruh jadwal kegiatan pondok
pesantren

e Santri harus lebih disiplin dalam menjalankan kegiatan
pondok pesantren

o Membentuk organisasi kepengurusan pondok pesantren

30



e Menyusun program dan peraturan pondok pesantren
Kesimpulan Hasil Kuisioner Pengasuh :

Para pengasuh Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in
menyatakan bahwa nilai-nilai Islam menjadi dasar utama dalam
pembentukan karakter santri. Pendidikan karakter diterapkan
melalui keteladanan, pembiasaan harian, ceramah, dan sistem
hukuman. Nilai-nilai yang paling ditekankan adalah kejujuran,
tanggung jawab, disiplin, dan rendah hati. Tantangan utama adalah
pengaruh teknologi dan beragamnya karakter santri. Para pengasuh
menyarankan peningkatan disiplin, keterlibatan langsung pengasuh,
serta penyusunan program dan peraturan pondok yang lebih

sistematis.
4.2.6.2 Hasil Kuisioner Santri Pondok Pesantren

Kuisioner diberikan kepada santri Pondok Pesantren
Hidayatul Mubtadi’in untuk mengetahui sejauh mana mereka
memahami dan mengalami pendidikan karakter berbasis nilai-nilai
Islam di lingkungan pondok. Instrumen yang digunakan mencakup
pernyataan pilihan (setuju/tidak setuju), pilihan ganda, serta
pertanyaan terbuka. Berdasarkan data yang diperoleh, diperoleh

hasil sebagai berikut:

1. Pemahaman Nilai Islam
Semua santri menyatakan setuju bahwa mereka memahami
nilai-nilai Islam yang diajarkan di pondok pesantren.

2. Pengaruh Kegiatan Terhadap Perilaku
Para santri mengaku bahwa kegiatan di pesantren membantu
mereka menjadi pribadi yang lebih baik, terutama dalam hal
kejujuran, tanggung jawab, dan kedisiplinan.

3. Keteladanan Ustadz/Ustadzah

31



Seluruh santri menyatakan bahwa ustadz dan ustadzah
memberikan contoh sikap yang baik dalam keseharian.
Kedisiplinan dan Tanggung Jawab

Seluruh responden menyatakan bahwa mereka dilatih untuk
disiplin dan bertanggung jawab melalui berbagai kegiatan rutin
di pondok, seperti salat berjamaah, piket, dan tadarus.

Nilai Karakter yang Diajarkan

Nilai-nilai yang paling banyak disebut adalah: jujur, disiplin,
tanggung jawab, dan saling menghargai.

Kebiasaan Ibadah

Sebagian besar santri mengikuti kegiatan seperti salat
berjamaah, tadarus, dan pengajian setiap hari.

Kegiatan Favorit dan Efeknya

Kegiatan yang disukai oleh santri meliputi tahlilan, ziarah, dan
outbond. Kegiatan ini dinilai membert pelajaran penting tentang
kerja sama, disiplin, dan rasa hormat.

. Pengaruh Pendidikan Pesantren

Santri menyatakan bahwa mereka menjadi lebih baik dalam
kehidupan sehari-hari, seperti lebih sabar, ikhlas, dan ringan
tangan membantu orang lain, karena pembelajaran karakter yang

mereka terima di pesantren.

. Saran dari Santri

Sebagian santri mengusulkan penambahan jam pelajaran
karakter dan peningkatan pendekatan pendidikan agar lebih

menyenangkan dan mudah dipahami.

Kesimpulan Hasil Kuisioner Santri :

Berdasarkan hasil kuisioner, dapat disimpulkan bahwa para

santri Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in  memiliki

pemahaman yang baik terhadap nilai-nilai Islam yang diajarkan di

lingkungan pondok. Pendidikan karakter diterima secara positif,

terbukti dari pengakuan santri bahwa kegiatan pesantren membantu

32



membentuk kepribadian yang jujur, disiplin, bertanggung jawab,
dan saling menghargai.

Keteladanan dari ustadz/ustadzah, pembiasaan ibadah
harian, serta kegiatan seperti tahlilan, ziarah, dan outbond turut
memperkuat pembinaan karakter. Para santri juga menunjukkan
perubahan perilaku yang positif, menjadi lebih sabar, ikhlas, dan
peduli terhadap sesama. Beberapa santri memberikan saran agar
pembelajaran karakter lebih ditingkatkan baik dari segi waktu

maupun metode penyampaiannya.

33



BAB 5

PENUTUP

5.1 Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan di Pondok Pesantren
Hidayatul Mubtadi’in Kecamatan Srumbung Kabupaten Magelang, dapat ditarik
sejumlah kesimpulan penting terkait implementasi pendidikan karakter berbasis
nilai-nilai Islam, baik dari segi proses pelaksanaannya maupun faktor-faktor yang

mempengaruhi keberhasilannya.

Pertama, implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di
Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in dilakukan secara terstruktur dan menjadi
bagian integral dari kehidupan sehari-hari santri. Pendidikan karakter di pesantren
ini tidak diposisikan sebagai pelengkap, melainkan menjadi fondasi utama dalam
membentuk Kkepribadian santri. Strategi utama yang digunakan mencakup
pendekatan keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan. Para pengasuh, ustadz, dan
ustadzah senantiasa berperan sebagai figur teladan yang menunjukkan perilaku
sesuai ajaran Islam dalam tutur kata maupun tindakan. Kegiatan harian santri yang
meliputi ibadah berjamaah, pengajian kitab, kebersihan lingkungan, dan kegiatan
sosial dirancang tidak hanya untuk melatih keterampilan, tetapi juga menanamkan
nilai-nilai seperti kejujuran, kedisiplinan, tanggung jawab, kesederhanaan, dan
empati. Berdasarkan hasil wawancara dan kuisioner, mayoritas santri mengaku
mengalami perubahan positif dalam perilaku dan sikap, termasuk dalam hal

kesopanan, rasa tanggung jawab, dan kemampuan mengendalikan diri.

Kedua, keberhasilan implementasi tersebut tidak terlepas dari sejumlah
faktor pendukung. Lingkungan pesantren yang kondusif, peran aktif pengasuh,
serta adanya sistem yang menekankan internalisasi nilai-nilai Islam menjadi elemen
utama yang memperkuat proses pendidikan karakter. Selain itu, semangat
kekeluargaan dan kedekatan emosional antara pengasuh dan santri menjadi

kekuatan tersendiri dalam membentuk ikatan nilai yang mendalam. Namun

34



demikian, proses ini juga dihadapkan pada sejumlah tantangan dan hambatan. Di
antaranya adalah masuknya pengaruh negatif teknologi informasi, perbedaan latar
belakang sosial dan budaya para santri, serta adanya kesenjangan dalam tingkat
kedisiplinan di antara mereka. Meski begitu, hambatan-hambatan tersebut mampu
diantisipasi dengan pendekatan yang humanis, adaptif, dan berbasis nilai-nilai

spiritual.

Secara keseluruhan, dapat disimpulkan bahwa pendidikan karakter berbasis
nilai-nilai Islam di Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in telah berhasil
membentuk sistem pembinaan yang utuh, menyeluruh, dan berkesinambungan.
Proses ini tidak hanya membentuk perilaku individual santri, tetapi juga
menanamkan kesadaran kolektif tentang pentingnya hidup berakhlak mulia dalam
konteks sosial dan keagamaan. Pesantren ini membuktikan bahwa di tengah arus
modernisasi dan perubahan zaman, lembaga pendidikan Islam masih mampu
memainkan peran strategis dalam menjaga nilai moral dan membentuk generasi
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga tangguh secara spiritual dan
emosional. Dengan demikian, pesantren tetap relevan sebagai benteng peradaban

dan pusat pembentukan karakter generasi bangsa.

5.2 Implikasi
Hasil penelitian ini memberikan beberapa implikasi, antara lain:

a. Bagi Pondok Pesantren: Hasil ini dapat menjadi bahan evaluasi dan
penguatan terhadap strategi pembinaan karakter yang telah diterapkan, agar
lebih adaptif terhadap tantangan zaman.

b. Bagi Praktisi Pendidikan Islam: Penelitian ini menunjukkan bahwa
pendekatan berbasis nilai-nilai Islam dalam pendidikan karakter sangat
relevan dan aplikatif, khususnya di lembaga pesantren.

c. Bagi Peneliti Selanjutnya: Studi ini dapat dijadikan dasar untuk penelitian
lanjutan dengan fokus yang lebih spesifik, seperti efektivitas metode

tertentu dalam pembinaan karakter santri.

35



5.3 Keterbatasan Penelitian
Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, antara lain:

o Subjek penelitian terbatas pada satu pondok pesantren, sehingga temuan

tidak dapat digeneralisasi ke semua lembaga serupa.

« Data kuisioner menggunakan pendekatan sederhana dan belum menjangkau

seluruh populasi santri secara menyeluruh.

« Penelitian ini tidak mendalami pengaruh teknologi secara terukur terhadap
karakter santri.

5.4 Saran

Sebagai bagian akhir dari penelitian ini, berikut adalah beberapa
saran yang dapat menjadi masukan bagi berbagai pihak:

» Untuk Pondok Pesantren Hidayatul Mubtadi’in
Diharapkan dapat memperkuat sistem manajemen pendidikan karakter
melalui peningkatan peran organisasi santri, pembaruan metode pengajaran
karakter, serta evaluasi berkala terhadap perubahan perilaku santri.

» Untuk Para Pengasuh dan Ustadz/Ustadzah
Diperlukan konsistensi dalam memberikan keteladanan dan pendampingan
yang lebih personal terhadap santri, khususnya dalam menghadapi
tantangan perkembangan zaman dan pengaruh teknologi.

» Untuk Santri
Diharapkan terus menjaga semangat belajar dan memperkuat niat dalam
membentuk akhlak yang mulia, serta mampu menjadi duta karakter Islam
di masyarakat.

» Untuk Peneliti Selanjutnya

36



Disarankan melakukan penelitian komparatif antara beberapa pondok
pesantren, serta mengembangkan instrumen yang lebih komprehensif untuk
mengukur pengaruh langsung pendidikan karakter terhadap perilaku santri

dalam jangka panjang.

UNISSULA
aellullgonloleluinlo

37



DAFTAR PUSTAKA

Dhofier, Z. (1985). Tradisi pesantren: Studi tentang pandangan hidup kyai. Jakarta:
LP3ES.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect

and responsibility. New York: Bantam Books.

Marzuki, 1. (2021). Menelusuri konsep pendidikan karakter dan implementasinya
di Indonesia. Jurnal DIDAKTIKA, 1(2).
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21

journal.uny.ac.id+2journal .uny.ac.id+2m.moam.info+2jurnal.umt.ac.id+4jur

nal.umt.ac.id+4jurnal.umt.ac.id+4

Mumpuni, A. (2018). Integrasi nilai pendidikan karakter dalam buku pelajaran:
Analisis konten buku teks Kurikulum 2013. Yogyakarta: Deepublish.

Neliti. (2021). Konsep dan teori belajar dalam perspektif pendidikan Islam.

Retrieved from https://www.neliti.com/

Poerwadarminta, W. J. S. (1999). Kamus umum bahasa Indonesia. Jakarta: PN

Balai Pustaka.

Rofidah, L., & Syam, N. (2021). Fenomenologi relasi santri-kiai di pesantren: Motif
nata sandal di kalangan santri. Jurnal TARBAWI, 10(1), 33-48.
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v10i1.159 jurnal.alfithrah.ac.id

Soedijarto. (2021). Teori pendidikan Islam perspektif Al-Qur'an dan Hadis. Jurnal
Pendidikan Islam (JPI).

Suharto, A. (2020). Pendidikan karakter di pondok pesantren: Metode dan

implementasi. Jurnal Pendidikan Islam.

Sutisna, A. (2018). Metode penelitian kualitatif bidang pendidikan. Jakarta: UNJ

Press.

38


https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21
https://journal.uny.ac.id/index.php/humanika/article/view/27575/0?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21/0?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/jd/article/view/21/0?utm_source=chatgpt.com
https://www.neliti.com/
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v10i1.159
https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/tarbawi/article/view/159?utm_source=chatgpt.com

Yogi Herdani. (2010). Pendidikan karakter sebagai pondasi peradaban bangsa.
Departemen Pendidikan Tinggi, Kementerian Pendidikan Nasional Republik
Indonesia. Retrieved December 24, 2010, from
http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article&
id=

Sauri, S. (2011). Pendidikan karakter di pesantren: Konsep dan aktualisasi. Jurnal
Pendidikan Islam, 3(2), 45-60.

Busroli, A. (2019). Relevansi pemikiran Al-Ghazali dan Ibnu Maskawaih terhadap
pendidikan karakter di Indonesia. At-Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam,
11(1), 23-35.

Maulidin, S., Fauzi, A., & Rachman, R. (2024). Strategi manajemen pendidikan
karakter dalam meningkatkan daya saing pendidikan Islam di era digital.
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 8(1), 12-25.

Herdani, Y. (2010). Pendidikan karakter sebagai pondasi pembangunan bangsa.
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 16(3), 356-367.

39


http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article&id
http://dikti.kemdiknas.go.id/index.php?option=com_content&view=article&id

