
1  

TESIS 

 

 

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SA’ID RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA 

 

 

 

 

Diajukan sebagai syarat penyusunan Tesis pada 

Program Studi Pascasarjana Pendidikan Agama Islam 

 

OLEH: 

ABDILLAH DZUL FIKRI 

21502400003 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG SEMARANG 

2025 



2  

HALAMAN SAMPUL 

 

 

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SA’ID RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA 

 

 

 

 

Diajukan sebagai syarat penyusunan Tesis pada 

Program Studi Pascasarjana Pendidikan Agama Islam 

 

OLEH: 

ABDILLAH DZUL FIKRI 

21502400003 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG SEMARANG 

2025 



3  

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS 

 

 

ONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD SA’ID 

RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA 

 

 

 

OLEH: 

ABDILLAH DZUL FIKRI 

NIM : 21502400003 

 

 

Pada tanggal 28 Februari 2025 telah disetujui oleh: 

Pembimbing I Pembimbing II 

 

 

 

 

 

 

Dr. Muna Yastuti Madrah, M.Pd Dr. Sudarto, M.PI 

NIK. NIK. 211521034 

Mengetahui 

Ketua Program Magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung 

Semarang 

 

 

 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, M.PI 

NIK.210513020 



4  

HALAMAN PENGESAHAN TESIS 

 

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD SA’ID 

RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA 

OLEH: 

ABDILLAH DZUL FIKRI 

NIM : 21502400003 

 

 

Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji 

Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam Universitas Islam 

Sultan Agung Semarang 

 

 

Pada tanggal 22 Juli 2025 

Penguji I Penguji II 
 

 

 

Dr. Warsiyah, S.Pd.I, M.Si. 

NIK. 210513020 

Drs. Asmaji Muchtar, Ph.D 

NIK. 211523037 

 

 

Penguji III 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, M.PI 

NIK.210513020 

 

Mengetahui 

Ketua Program Magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung 

Semarang 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, M.PI 

NIK.210513020 



5  

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini, 

Nama : ABDILLAH DZUL FIKRI 

NIM 21502400003 

Dengan ini menyatakan bahwa karya tulis ilmiah yang berjudul: 

 

 

“KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SA’ID RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA” adalah benar merupakan karya ilmiah saya dengan 

penuh kesadaran bahwa saya tidak melakukan tindakan plagiasi atau mengambil 

alih seluruh atau sebagian besar karya tulis orang lain tanpa menyebutkan 

sumbernya. Jika saya terbukti melakukan plagiasi, saya bersedia menerima sanksi 

sesuai dengan aturan yang berlaku. 

 

Semarang, 22 Juli 2025 

Peneliti, 

 

 

 

Abdillah Dzul Fikri 

NIM. 21502400003 



6  

KATA PENGANTAR 

 

Tiada kata yang pantas untuk diungkapkan sebagai rasa syukur kecuali 

kalimat Alhamdulillah atas segala limpahan rahmat, taufik, hidayah, serta 

pertolongan-Nya, peneliti dapat menyelesaikan penelitian Tesis dengan judul: 

“KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SA’ID RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA” dengan baik. Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat 

untuk memenuhi tugas akhir guna memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama 

Islam di Fakultas Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung Semarang. Selawat 

serta salam senantiasa tercurah limpahkan kepada baginda agung, Rasulullah 

Muhammad Saw. beserta keluarga dan para sahabatnya, dengan harapan semoga 

kelak kita diakui sebagai umatnya yang berhak ikut mendapatkan limpahan 

syafaatnya di hari kiamat. Dengan telah selesainya tesis ini, peneliti ingin 

mengucapkan beribu terimakasih kepada pihak-pihak yang telah terlibat dalam 

membantu, memberikan bimbingan dan semangat tiada henti, serta motivasi dan 

saran-saran kepada peneliti, terkhusus kepada; 

1. Bapak Prof. Dr. H. Gunarto, SH., S.E, AKT., M.Hum., selaku Rektor 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang. 

2. Bapak Drs. Muhtar Arifin Sholeh, M.Lib., selaku Dekan Fakultas Agama 

Islam Universitas Sultan Agung Semarang. 

3. Bapak Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.P.I., selaku Ketua Prodi Magister 

Pendidikan Agama Islam Universitas Sultan Agung Semarang. 

4. Dr. Muna Madrah, Yastuti, M.Pd selaku dosen pembimbing pertama yang 

telah dengan sabar membimbing dan mengarahkan dalam proses 

menyelesaikan tesis ini. 

5. Dr. Sudarto, M.P.I selaku doses pembimbing kedua yang telah dengan sabar 

membimbing dan mengarahkan dalam proses menyelesaikan tesis ini. 

6. Bapak/Ibu dosen beserta seluruh civitas akademik Magister Pendidikan 

Agama Islam Universitas Islam Sultan Agung Semarang yang telah dengan 

sabar memberikan ilmu dalam setiap perkuliahan dan motivasi penuh untuk 

segera menuntaskan karya ilmiah berupa tesis ini. 



7  

7. Yang terkasih dan selalu menjadi inspirasiku, kedua orang tua (Bapak Moh. 

Kustiyono, Ibu Sugihartini). Ketiga saudaraku (Mbak Widyani Ari Astuti, 

Mas Rendra Aji Putra, dan Mbak Auliana Putri Wijayanti) yang selalu 

memotivasiku dalam setiap keadaan, baik suka maupun duka. 

8. Yang tak terlupakan, teman-teman angkatan 2024, khusunya kelas RPL C 

Magister Pendidikan Agama Islam yang selalu solid dan kompak untuk 

saling berbagi informasi. 

9. Semua pihak yang terlibat, baik secara langsung maupun tidak langsung, 

yang telah membantu dalam penyelesaian tesis ini. 

 

Tesis yang ada di hadapan pembaca budiman ini adalah sedikit karya yang 

semoga bisa bermanfaat dan menginspirasi bagi pembaca dalam studi pemikiran 

tokoh pendidikan Islam, khususnya di Indonesia. Tentunya, tesis ini tidak lepas dari 

kekurangan dan kekhilafan. Semoga kelak ada peneliti lain yang lebih bisa 

menyempurnakannya. 

Peneliti berdoa, semoga Allah senantiasa memudahkan langkah-langkah 

yang bermakna bagi siapapun yang sedang berjuang di dunia pendidikan Islam, dan 

semoga Allah jadikan kita semua termasuk para pejuang-pejuang tangguh yang siap 

berjihad di jalan Allah. Semoga Allah Swt. membalas kebaikan siapapun yang ikut 

membantu dalam proses penulisan tesis ini. Aamiin ya Rabbal ‘Aalamiin. 

 

Semarang, Agustus 2025 

Peneliti, 

 

 

 

Abdillah Dzul Fikri 

NIM. 21502400003 



8  

ABSTRAK 

 

Pendidikan Islam kontemporer menghadapi tantangan serius berupa krisis moral, 

arus sekularisasi yang kian deras, serta lemahnya integrasi antara nilai-nilai 

keislaman dengan sistem pendidikan modern. Dalam konteks ini, pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Būṭī menawarkan paradigma pendidikan Islam 

yang komprehensif dan relevan untuk menjawab persoalan tersebut. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengungkap konsep pendidikan Islam menurut Al-Būṭī serta 

menelaah RELEVANSINYA terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Kajian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library research), 

melalui telaah terhadap karya utama Al-Būṭī, Tajrubah at-Tarbiyyah al-Islamiyyah, 

serta berbagai literatur pendukung lainnya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Al-Būṭī menekankan pentingnya pendidikan Islam yang berlandaskan integrasi 

akal, wahyu, dan akhlak. Pendidikan harus dimulai dari penguatan rasionalitas 

dalam memahami ajaran Islam secara argumentatif dan logis, kemudian dilanjutkan 

dengan internalisasi nilai ke dalam perilaku nyata. Temuan ini menggarisbawahi 

relevansi pemikiran Al-Būṭī dalam pengembangan kurikulum, metode 

pembelajaran, dan pembentukan karakter pendidik yang ideal dalam sistem 

pendidikan Islam di Indonesia. Dengan demikian, pemikiran Al-Būṭī memberikan 

kontribusi penting dalam membangun model pendidikan Islam yang kontekstual, 

rasional, dan berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. Penelitian ini 

merekomendasikan integrasi nilai-nilai tersebut ke dalam sistem pendidikan 

nasional serta mendorong kajian lanjutan untuk mengeksplorasi aplikasi praktis 

gagasan Al-Būṭī pada berbagai jenjang pendidikan. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Al-Būṭī, Pemikiran Tokoh, Kurikulum Islam, Etika 

Pendidikan 



9  

ABSTRACT 

 

Contemporary Islamic education faces significant challenges, including moral 

decline, the growing influence of secularism, and the lack of integration between 

Islamic values and modern educational systems. In this context, the thoughts of 

Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Būṭī offer a comprehensive and relevant paradigm 

to address these issues. This study aims to explore Al-Būṭī’s concept of Islamic 

education and examine its implications for Islamic education in Indonesia. 

Employing a qualitative approach with a library research design, this research 

analyzes Al-Būṭī’s primary work, Tajrubah at-Tarbiyyah al-Islamiyyah, along with 

relevant supporting literature. The findings reveal that Al-Būṭī emphasizes Islamic 

education based on the integration of reason, revelation, and morality. Education, 

according to him, must begin with strengthening rational understanding of Islamic 

teachings through logical and argumentative approaches, followed by the 

internalization of values into real-life behavior. These findings highlight the 

relevance of Al-Būṭī’s educational thought for curriculum development, teaching 

methods, and the formation of exemplary educators within the Islamic education 

system in Indonesia. Thus, Al-Būṭī’s ideas contribute significantly to the 

development of a contextual, rational, and holistic Islamic education model. This 

study recommends the integration of these values into the national Islamic 

education framework and encourages further research to explore the practical 

application of Al-Būṭī’s ideas across various educational levels. 

Keywords: Islamic Education, Al-Būṭī, Educational Thought, Islamic Curriculum, 

Educational Ethics 



10  

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Penulisan transliterasi Arab-Latin dalam tesis ini berdasar kepada 

Keputusan Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI 

No. 158 tahun 1987 dan No. 0543 b/u/1987 yang dapat diuraikan sebagai berikut: 

A. Konsonan 

 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan 

dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan dengan huruf dan 

sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi dilambangkan dengan 

huruf dan tanda sekaligus. 

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan huruf 

latin: 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب 

 Ta T Te ت 

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal D De د

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra R er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S es س 



11  

 Syin Sy es dan ye ش 

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط 

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ 

̀  ain` ع koma terbalik (di atas) 

 Gain G ge غ

 Fa F ef ف 

 Qaf Q ki ق 

 Kaf K ka ك

 Lam l el ل 

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

 

B. Vokal 

 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 



12  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 

 

2. Vokal Rangkap 

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

.  

 ي .َ  .َ  

Fathah dan ya ai a dan u 

. 

 و .َ  .َ  

Fathah dan wau au a dan u 

Contoh: 

 

ك تب -  َ  َ  kataba 

ف عل  -  َ  َ  fa`ala 

سِئل  -  َ  َ  suila 

ك يف  -  َ  َ  kaifa 

ول  - ح   َ  َ  haula 

 

C. Maddah 

 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

 

Huruf Arab Nama 
Huruf 

Latin 
Nama 

َ  .ا.َ  ..

 ى..

Fathah dan alif atau ya ā a dan garis di atas 

.. َِ.

 ى

Kasrah dan ya ī i dan garis di atas 



13  

..  َ.

 و 

Dammah dan wau ū u dan garis di atas 

Contoh: 

 

قال  -  َ  َ  qāla 

مى  - ر   َ  ramā 

ق يل  - َِ  َ  qīla 

ي ق ول  -  َ  َ  yaqūlu 

 

 

D. Ta’ Marbutah 

 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah “h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka 

ta’ marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 

ة  ا لأ ط فال  - ض  ؤ  ر   َ َِ  raudah al-atfāl/raudahtul atfāl 

ن   - رة ا ل م  و  ا ل مِد ي ن ة   َ  al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah 

ل حة  - ط   َ  َ  talhah 

 

 

E. Syaddah (Tasydid) 

 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, yaitu huruf 

yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 



14  

ن زل  -  َ  َ  nazzala 

الِبر  -  َ  َ  al-birr 

 

 

F. Kata Sandang 

 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,ال

 

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang 

langsung mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai 

dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang. 

Contoh: 

 

جل  - ال ر   َ  ar-rajulu 

ا ل ق لم  -  َ  al-qalamu 

ال ش مس -  َ  asy-syamsu 

ا ل ج لال -  َ  al-jalālu 

G. Hamzah 

 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 

ت أ خذ  -  َ  َ  ta’khużu 

شيئ  -  َ  َ  syai’un 

ال ن وء -  َ  an-nau’u 



15  

إن  - َِ  َ  َ  inna 

 

 

H. Penulisan Kata 

 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka 

penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 

 

ي ر  ال راِزِق ين  - خ   َ ف ه و    َ الله    َ إ ن   َِ و    َ  َ  Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn/ 

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

سا ھا - ر  م   َ و    َ را ھا  ج  م   َ الله   َِ ب سِم   َِ  Bismillāhi majrehā wa mursāhā 

 

 

I. Huruf Kapital 

 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti apa 

yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk menuliskan 

huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu didahului oleh 

kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri 

tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 

ين - ب  ا ل عا لِم  ر 'َِ  َ لله   َِ د  م  ا ل ح   َ  Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn/ 

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 

يم  - حمِن  ال رِح  ال ر  َِ  Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm 

 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata 

lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. 

Contoh: 



16  

يم  - رِح   َ ر   غ ف و   َ الله    َ  َ  Allaāhu gafūrun rahīm 

يعًا  - جِم   َ ر   و  لِل  ا لأ م  َِ '  َِ  Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an 

 

J. Tajwid 

 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 



17  

DAFTAR ISI 

 

 

 

 

HALAMAN SAMPUL ............................................................................................ 2 

LEMBAR PERSETUJUAN TESIS ......................................................................... 3 

HALAMAN PENGESAHAN TESIS ...................................................................... 4 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................. 5 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. 6 

ABSTRAK ............................................................................................................... 8 

ABSTRACT ............................................................................................................. 9 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................. 10 

DAFTAR ISI .......................................................................................................... 17 

BAB 1 PENDAHULUAN ...................................................................................... 20 

1.1. Latar Belakang Masalah ......................................................................... 20 

1.2. Rumusan Masalah .................................................................................. 25 

1.3. Fokus Penelitian ..................................................................................... 25 

1.4. Tujuan Penelitian .................................................................................... 26 

1.5. Manfaat Penelitian .................................................................................. 26 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ................................................................................. 28 

2.1. Kajian Hasil Penelitian Terdahulu .......................................................... 28 

2.2. Landasan Teori ....................................................................................... 30 

A. Konsep Pendidikan Islam ....................................................................... 30 

B. Pemikiran Pendidikan Islam ................................................................... 41 

2.3. Kerangka Berpikir .................................................................................. 42 

BAB III METODE PENELITIAN ......................................................................... 45 

3.1. Jenis Penelitian dan Desain Penelitian ................................................... 45 



18  

3.2. Sumber Penelitian ................................................................................... 45 

3.3. Teknik Pengumpulan Data ..................................................................... 46 

3.4. Teknik Analisis Data .............................................................................. 47 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN........................................ 49 

4.1. Biografi Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī ........................................ 49 

A. Riwayat Hidup ........................................................................................ 49 

B. Riwayat Pendidikan ................................................................................ 51 

C. Karya-Karya ........................................................................................... 52 

D. Kondisi Sosio-Politik ............................................................................. 57 

E. Kesyahidan Syekh Al-Būṭī ..................................................................... 60 

4.2. Konsep Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan 

Al-Būṭī60 

A. Hakikat Pendidikan Islam ....................................................................... 60 

B. Metode Pendidikan Islam ....................................................................... 62 

C. Tujuan Pendidikan Islam ........................................................................ 64 

D. Kurikulum Pendidikan Islam .................................................................. 68 

E. Guru dalam Konsep Pendidikan Islam ................................................... 72 

4.3. Relevansi Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Sa’id Ramaḍan Al- 

Būṭī Bagi Pendidikan Islam Di Indonesia ........................................................... 76 

A. Relevansi Hakikat Pendidikan Islam Al-Būṭī ......................................... 76 

B. Relevansi Metode Pendidikan Islam Al-Būṭī ......................................... 77 

C. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam Al-Būṭī .......................................... 78 

D. Relevansi Kurikulum Pendidikan Islam Al-Būṭī .................................... 78 

E. Relevansi Peran Guru dalam Pendidikan Islam Al-Būṭī ........................ 79 

BAB V PENUTUP ................................................................................................. 81 

5.1. KESIMPULAN ...................................................................................... 81 



19  

5.2. SARAN .................................................................................................. 82 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................. 83 



20  

BAB 1 

PENDAHULUAN 

1.1. Latar Belakang Masalah 

 

Sebelum datangnya Islam, porsi kebebasan berfikir seringkali dibatasi. 

Salah satu sebab yang mendasarinya adalah efek dari sebagian kepercayaan dan 

pemuka agama yang melarang penggunaan akal. Tertullian yang hidup 160-220 

M, ia dikenal sebagai bapak gereja latin menyatakan bahwa rasio harus benar- 

benar menjauh dari kepercayaan. Dunia filsafat dan akademi tidak boleh 

berkawin dengan ajaran gereja, iman, dan teologia (Lukito, 1992). Oleh karena 

itu, merebak kebodohan pada umat terdahulu, kesesatan meluas, terdasari 

fikiran yang membeku karena dibatasi. Kemudian Islam hadir memberi porsi 

akal yang layak dan menyeru umatnya untuk berfikir. Dalam hal ini banyak 

sekali ayat al-Qur’an yang menstimulus untuk senantiasa menggunakan akal 

dan daya fikir, serta meninggalkan kejumudan. Seperti firman Allah pada surat 

az-Zariyat:20-21 : 

فىِ ﴿ ضِ   و   َ  َ اٰيت   ال ر  َ  'لِ   َٰ قنِيِ ن َۙ و  َ    ٢٠  ل م   َ فيِ  ن   ا ف لا    َ   ا ن ف سِك م    و  و   )٢٠-٢١ ١:5/الّٰذرٰيت   ( ﴾  ٢١  ت ب صِر 

 

Artinya: “Di bumi terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang 

yang yakin.(Begitu juga ada tanda-tanda kebesaran-Nya) pada dirimu sendiri. 

Maka, apakah kamu tidak memperhatikan?” (Az-Zariyat/51:20-21). 

Maka tak ayal jika perkembangan pemikiran dan ilmu pengetahuan pada 

umat islam berkembang pesat. Pada masa pemerintahan Al Makmun, yang 

merupakan putra Harun Al Rasyid, peradaban Islam mengalami perkembangan 

luar biasa, terutama dalam dunia keilmuan. Di bawah kepemimpinannya, tidak 

hanya ilmu agama seperti Al Quran, Hadits, Fiqh, Kalam, dan Qiraat yang 

berkembang, tetapi juga ilmu-ilmu lainnya seperti bahasa, sastra, filsafat, 

sejarah, serta ilmu sains seperti geografi, matematika, kimia, dan biologi. Al 

Makmun juga mendirikan Darul Hikmah, sebuah perpustakaan yang menjadi 

pusat riset dan kajian ilmiah, serta memberi imbalan tinggi kepada para 

penerjemah yang membantu mengakses pengetahuan dari luar. Selain itu, Al 

Makmun menetapkan aliran Muktazilah yang rasional sebagai mazhab resmi 



21  

negara, mencerminkan komitmennya pada kemajuan intelektual. Semangatnya 

yang mendalam terhadap ilmu pengetahuan mendorong pesatnya kemajuan 

dalam berbagai disiplin ilmu, baik agama maupun sains (Faqih, 1998). 

Selain itu, banyak dari penemuan ilmuan barat terilhami dari hasil riset 

ulama islam. Sebut saja Roger Bacon, tidak sedikit dari sejarawan yang 

menyebutkan bahwa penemuan Bacon dalam optik dan lensa pembesar 

merupakan hasil pemikiran yang ia curi dari ulama islam yang bernama Ibnu 

Haitsam. Dan masih banyak penemuan di Barat yang disinyalir mengadopsi dari 

pemikiran umat islam. Hal ini ditunjukkan karena banyak ilmuan barat di masa 

lampau yang mempelajari bahasa Arab dan Latin yang keduanya merupakan 

bahasa yang digunakan dalam kodifikasi ilmu pengetahuan (Hijab, 2024). 

Selain Ibnu Haitsam nama-nama beken seperti Al-Farabi, Ibnu Sina, dan Al- 

Ghazali yang pemikirannya masih eksis untuk dikaji baik di timur dan barat 

merupakan salah satu bukti dari hasil masa kejayaan islam di masa lampau. 

Akan tetapi, sejak abad ke-19 dan seterusnya, terutama pada masa 

penjajahan dan pascakolonialisme, pendidikan Islam mengalami kemunduran 

yang signifikan. Penurunan ini tampak dalam beberapa aspek, seperti rendahnya 

kualitas pendidikan, kurangnya pengelolaan yang baik dalam lembaga 

pendidikan, serta ketidaksesuaian pendidikan Islam dengan tuntutan kebutuhan 

masyarakat. Hal ini menghambat peran pendidikan Islam sebagai sarana untuk 

mentransformasikan masyarakat, yang akhirnya berdampak pada 

perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya di dunia Islam (Yupande dkk., 

2024). 

Nampaknya hal inilah yang disorot Al-Būṭī (2023) dalam kitabnya Tajrubah 

at-Tarbiyyah al-Islamiyyah, bahwasannya tujuan dari penjajahan dan 

kolonialisme adalah untuk mengambil kembali dari kaum muslimin saat 

kejaayaan ekspansi islam dari apa yang mereka sangka milik mereka. Berupa 

merebut kembali wilayah dari penjuru timur ke barat, serta merampas semua 

kekayaan yang bisa diambil dari wilayah tersebut. Akan tetapi usaha barat 

dalam melakukan penjajahan dan perampasan selalu menemui jalan buntu. 

Selagi mereka berusaha menghunus pedang, pedang itupun dipatahkan oleh 



22  

kaum muslimin. Setelah usaha yang tidak menemui hasil, barulah mereka tahu 

pasca bentrokan kaum muslimin di timur dan kaum nasrani di barat, 

bahwasannya perang dengan kaum muslimin tidak akan berhasil dengan 

menggunakan pedang dan tombak. Ada rahasia besar yang menjadikan kaum 

muslimin tidak terkalahkan yaitu dalam islam itu sendiri. Oleh karena itu, 

mereka tak lagi menghunuskan pedang, tetapi mulai menghunuskan kertas dan 

pena untuk melawan islam dalam pendidikan dan pemikiran. 

Sangat tidak mengherankan perang lewat pemikiran ini berkobar. Karena 

kemajuan dan kesuksesan suatu bangsa, rahasianya terletak pada pendidikan. 

Fetche seorang pemikir asal Jerman yang hidup pada tahun 1762-1814 M, disaat 

banyak negara menderita dalam kemunduran peradaban, ia berkata dalam 

kumpulan risalahnya kepada bangsa Jerman, “satu-satunya jalan untuk 

memperbaiki masyarakat adalah membuat pondasi yang baru pada pendidikan. 

Saya yakin bahwasannya suatu bangsa akan kuat lewat kuatnya sekolah dan 

universitas, karena merekalah orang yang tidak akan tumbang dan jatuh di masa 

depan”. Jika tarik sejarah di masa lampau, Jenderal Philopoimon yang 

diperkirakan hidup antara 253-183 tahun sebelum masehi ketika ingin 

menaklukkan Sparta mengakui bahwasannya sebelum melakukan pendudukan 

harus mencabut pendidikan Sparta dari akarnya. Begitupun juga bangsa Yunani, 

ketika menjajah bangsa Mesir sekitar 333 tahun sebelum masehi, mereka 

mencuri ratusan bahkan ribuan perpustakaan di Mesir. Bayangkan, pada saat 

Fir’aun berkuasa, perpustakaan terkecil bisa menghimpun 20.000 eksemplar 

buku. Betapa banyaknya buku, yang bangsa Yunani rampas dan mereka bawa 

pulang ke negaranya. Setelah itu, jadilah bangsa Mesir sebagai budak di atas 

tanahnya sendiri dan tuannya hanyalah mereka yang merdeka belajar. (Zaid, 

2015). 

Sadar akan pentingnya pendidikan dan islam dalam diri kaum muslimin. 

Penjajah mulai mengambil sikap untuk menyiapkan senjata berupa ilmu 

pengetahuan. Mereka mencoba alat senjata baru yaitu lewat agenda kristenisasi. 

Misionaris pertama yang mempelajari islam lewat bahasa arab adalah Ramon 

Llul. Dengan bahasa Arab dia bisa berkeliling di negara-negara Arab dan 

melakukan debat dengan ulama islam (Chatelier, 1968). Akan tetapi kristenisasi 



23  

yang menyasar kepada hancurnya umat muslim hanya menggunakan ajaran 

Yesus sebagai topeng saja. Mereka mengajarkan agama dan budi luhur dari 

Alkitab dengan penuh kepalsuan. Hal ini diakui sendiri oleh Samuel Zwemer 

seorang direktur utusan misionaris, ketika Konferensi Misionaris di Palestina 

tahun 1945, berkata: ”Tujuan kita bukanlah untuk membuat murtad kaum 

muslimin dan memeluk agama kristen. Cukup bagi kita mengeluarkan kaum 

muslimin dari islam dan menjadikan mereka kaum tanpa pegangan agama. 

Dengan ini, kalian akan menjadi garda terdepan dalam menegakkan penjajahan. 

Semoga pertolongan Tuhan memberkati kalian!” (Al-Būṭī, 2023). 

Dalam bukunya Al-‘Alam Al-Islami Al-Yaum yang berisi kumpulan 

resolusi dan jurnal para misionaris, disebutkan, “Tidak ada akidah tauhid yang 

lebih agung daripada akidah agama islam. Ia mampu mendobrak 2 benua Asia 

dan Afrika yang luas, mampu menyebarkan akidah, syariat, dan ajarannya pada 

jutaan manusia, kemudian menyatukan ikatannya dengan bahasa arab. Hal ini 

laksana sekumpulan gunung-gunung menjulang yang menantang langit”. Maka 

tak ayal jika Zwemer menganggap bahwasannya gereja telah melakakukan 

kesalahan besar akibat kelalaian mereka karena menempatkan posisi muslimin 

pada posisi yang kedua setelah penganut paganisme. Menimbang jumlah kaum 

muslimin yang lebih sedikit. Gereja melalaikan dan tidak mengetahui 

keagungan umat islam dan rahasia dibalik pesatnya perkembangan mereka 

(Chatelier, 1968). 

Adapun saat ini, perang pemikiran berkembang pesat seiring dengan 

kemajuan teknologi dan globalisasi yang meruntuhkan batasan negara, terutama 

melalui internet dan revolusi industri. Pengaruh Barat semakin dominan, terlihat 

dari agenda sekularisme, kapitalisme, dan ideologi seperti anarkisme dan 

liberalisme yang tersebar melalui media sosial dan platform online seperti 

Facebook, Twitter, dan TikTok. Media ini menjadi medan persaingan ideologi, 

di mana mereka yang berhasil mendominasi dapat mempengaruhi banyak orang 

(Fadzil, 2021). 

Sebagaimana beberapa penelitian menunjukkan bahwa penyebaran 

konten radikalisme di media sosial yang dibangun melalui penggunaan bahasa 



24  

yang eksklusif dan pesan-pesan yang menyimpang dari ajaran Islam. Hal ini 

berkontribusi menjadikan persepsi publik terhadap Islam cenderung negatif, 

dengan mengaitkan agama ini dengan paham anti-demokrasi, kekerasan, bom 

bunuh diri yang disamarkan sebagai jihad, teror, perang, dan narasi lain yang 

menumbuhkan kebencian serta permusuhan (Asnawi, 2020). Hal ini juga bisa 

menjadi pengkaburan ajaran agama islam berimbas kepada kaum muslimin itu 

sendiri. 

Selain itu, Al-Būṭī juga menyoroti akan pentingnya pendidikan islam 

sebagai sumber dari munculnya akhlak baik yang menjadi jaminan akan 

baiknya masayarakat. Di Indonesia kemerosotan akhlak dan dekadensi moral 

terbilang miris. Sesuai dengan Data KPAI menunjukkan bahwa kasus 

kenakalan dan pelanggaran moral anak terus meningkat, dengan lebih dari 

5.000 kasus tercatat pada 2022, seperti tawuran, bullying, narkoba, dan 

kekerasan seksual. Survei BPS 2021 juga mengungkapkan 30% remaja pernah 

terlibat pergaulan bebas. Ditambah lagi, 75% pengguna internet di Indonesia 

berusia 10–24 tahun, membuat mereka rentan terpapar konten negatif seperti 

pornografi, kekerasan, dan ujaran kebencian jika tanpa pengawasan (Prasetyo, 

2025). Al-Būṭī memberi paradigma yang menarik dalam hal ini, untuk 

memastikan penerapan akhlak yang efektif, pendidikan islam harus bisa 

meningkatkan akhlak dalam masyarakat. Pendidikan harus bisa menyadarkan 

bahwasanya akhlak harus mempunyai sultan atau kuasa yang mampu 

menjadikan manusia menghiasi diri dengan akhlak secara loyalitas. Yaitu, 

kuasa agama. 

Maraknya perilaku menyimpang di kalangan pelajar tidak bisa dipandang 

sebagai hal yang lumrah. Kondisi ini membutuhkan perhatian serius, terutama 

dari institusi pendidikan yang memiliki peran penting dalam membentuk 

karakter dan kecerdasan generasi muda. Oleh karena itu, menggabungkan 

konsep pendidikan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam dalam sistem 

pembelajaran dapat menjadi salah satu solusi untuk menangani persoalan ini. 

Dengan menanamkan pemahaman agama secara mendalam serta menciptakan 

atmosfer sekolah yang berlandaskan nilai-nilai syariat Islam, diharapkan 



25  

mampu memperkuat karakter religius dan membentuk kepribadian peserta didik 

yang lebih baik secara spiritual. 

Atas dasar tersebut, peneliti terdorong untuk mengkaji pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Būṭī -ulama terkemuka asal suriah yang 

karyanya mencapai lebih dari 60 buku, meliputi bidang syariah, sastra, filsafat, 

sosial, masalah-masalah kebudayaan, dan lain-lain-, serta menelaah relevansi 

gagasan-gagasannya terhadap pendidikan islam di Indonesia melalui kitabnya 

Tajrubah at-Tarbiyyah al-Islamiyyah. Al-Būṭī memandang profesi pengajar 

bukanlah untuk meraup uang semata, akan tetapi ia adalah medan dakwah yang 

luas. Matangnya proses mengajar menjadikan Al-Būṭī menyoroti lubang yang 

dibiarkan menganga tanpa penutup. Lubang inilah yang coba ditutup oleh Al- 

Būṭī lewat kitab yang disebutkan di atas. Konsep yang ditawarkan oleh Al-Būṭī 

sangatlah diperlukan oleh setiap pengajar secara khusus dan kaum muslimin 

secara khususnya. Oleh karena itu, peneliti memilih untuk melakukan penelitian 

yang berjudul “KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN 

MUHAMMAD SA’ID RAMAḌAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA 

BAGI PENDIDIKAN ISLAM DI INDONESIA”. 

1.2. Rumusan Masalah 

 

Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah sebagai berikut : 

 

1. Bagaimana konsep pendidikan islam dalam pemikiran Muhammad 

Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī? 

2. Bagaimana relevansi konsep pendidikan islam dalam pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī dengan pendidikan islam di 

Indonesia sekarang? 

1.3. Fokus Penelitian 

 

Penelitian ini terfokus terhadap pembahasan konsep pendidikan menurut Al- 

Būṭī dan relevansinya dengan pendidikan islam di Indonesia. 



26  

1.4. Tujuan Penelitian 

 

Tujuan dilakukanya penelitian ini diantaranya: 

1. Untuk mengetahui bagaimana pemikiran Muhammad Said Ramaḍan 

Al-Būṭī tentang konsep pendidikan islam. 

2. Untuk mengetahui relevansi konsep pendidikan islam menurut 

Muhammad Said Ramadhan Al-Būṭī terhadap pendidikan islam di 

Indonesia sekarang. 

1.5. Manfaat Penelitian 

 

Manfaat Teoritis: 

1. Penelitian ini dapat menambah wawasan dan pengetahuan mengenai konsep 

pendidikan Islam menurut Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī, yang akan 

memperkaya referensi dalam kajian pendidikan Islam, khususnya dalam 

perspektif pemikiran ulama besar asal Suriah ini. 

2. Penelitian ini juga berkontribusi dalam pengembangan teori pendidikan 

dengan membandingkan pandangan Al-Būṭī tentang konsep pendidikan 

islam dengan pendidikan islam di Indonesia sekarang. Hal ini dapat 

memberikan perspektif baru dalam memahami pendidikan dalam konteks 

Islam dan kebijakan pendidikan nasional. 

Manfaat Praktis: 

1. Penelitian ini memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang peran 

pendidikan Islam dalam membentuk karakter umat Islam agar lebih 

kompetitif di tengah perkembangan globalisasi dan teknologi yang semakin 

pesat. 

2. Hasil dari penelitian ini bisa menjadi referensi penting bagi para pendidik, 

pembuat kebijakan, dan pihak terkait lainnya dalam menyusun kebijakan 

pendidikan yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan tujuan 

pendidikan nasional di Indonesia. 

3. Penelitian ini juga diharapkan menjadi dasar dalam pengembangan 

kurikulum pendidikan Islam yang lebih relevan dengan tuntutan zaman serta 

sejalan dengan tujuan pendidikan nasional. 



27  

Secara keseluruhan, penelitian ini diharapkan memberikan manfaat yang 

signifikan dari aspek akademis, praktis, dan sosial, dengan menggali serta 

membandingkan dua konsep besar dalam dunia pendidikan, yaitu pemikiran 

ulama Islam dan kebijakan pendidikan nasional. 



28  

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

2.1. Kajian Hasil Penelitian Terdahulu 

 

Kajian terdahulu mengenai pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī 

menunjukkan bahwa tokoh ini telah menjadi objek kajian yang cukup luas dari 

berbagai perspektif disiplin ilmu. Penelitian-penelitian sebelumnya cenderung 

membahas kontribusi Al-Būṭī dalam bidang tafsir, fikih, dan pemikiran hukum 

Islam. Misalnya, penelitian oleh Zia Ulhaaq (2022) dalam tulisannya “Lafadz Al- 

Hubb Dalam Alquran Menurut Al-Būṭī” mengulas secara mendalam bagaimana Al- 

Būṭī menafsirkan konsep cinta (al-hubb) dalam Alquran. Di sini, Al-Būṭī 

menunjukkan kedalaman spiritual dan konseptual dalam membedakan cinta kepada 

Allah dan cinta antar manusia, serta membaginya dalam bentuk al-hubb al-kasbi 

dan al-hubb al-qadim. Kajian ini memperlihatkan orientasi teologis dan sufistik 

dalam kerangka pemikiran Al-Būṭī. 

Dalam bidang hukum Islam, Muhammad Asif (2017) melalui penelitiannya yang 

berjudul “Studi Analisis Pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī Tentang 

Maslahat Dan Aplikasinya Dalam Penetapan Hukum Islam”, memaparkan 

pendekatan Al-Būṭī yang sangat kontekstual. Ia menekankan bahwa maslahat bisa 

dijadikan landasan hukum asalkan tidak bertentangan dengan Al-Quran, Sunnah, 

dan qiyas. Penelitian ini mencerminkan pemikiran moderat Al-Būṭī yang berupaya 

menjaga keseimbangan antara nash syar’i dan realitas sosial melalui maqaṣid al- 

syarī‘ah. Pendekatan tersebut memperlihatkan bagaimana Al-Būṭī mampu 

menghadirkan dinamika ijtihad yang relevan dalam merespons perkembangan 

zaman. 

Dalam konteks jihad dan gerakan Islam, Taufiqul Azami (2020) melakukan studi 

komparatif antara Al-Būṭī dan Abdullah Azzam yang berfokus pada perbedaan 

konseptual mengenai jihad. Al-Būṭī melihat jihad sebagai perjuangan 

multidimensi—meliputi fisik, harta, dan ilmu—serta menekankan pentingnya 

stabilitas negara. Sebaliknya, Azzam lebih menekankan aspek fisik dari jihad. 

Perbedaan ini menunjukkan bahwa Al-Būṭī memiliki pendekatan yang lebih 

inklusif dan kontekstual dalam memahami jihad, yang lebih selaras dengan kondisi 

sosial-politik kontemporer. 



29  

Wahdini (2020) melalui artikelnya membahas pandangan politik moderat yang 

menolak ekstremisme dan mengedepankan reformasi. Ia menolak revolusi 

berdarah, mendorong integrasi nilai-nilai Islam ke dalam sistem negara, serta 

menekankan keadilan bagi semua warga tanpa diskriminasi. Pandangannya 

terhadap peran perempuan dalam pemerintahan juga cukup progresif dengan tetap 

berpegang pada prinsip-prinsip syariah. Studi ini memperkaya pemahaman tentang 

kontribusi Al-Būṭī dalam merespons dinamika sosial-politik, namun belum 

mengaitkan pemikiran tersebut dengan dunia pendidikan, terutama dalam konteks 

praktis. 

Penelitian A. Mukit (2019) berjudul “Pendidikan Akidah: Telaah Pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī” menyentuh aspek yang paling dekat dengan 

fokus penelitian ini, yakni pendidikan. Mukit menekankan pendekatan integratif 

Al-Būṭī yang memadukan rasionalitas, spiritualitas, dan wahyu dalam membangun 

pendidikan akidah. Tujuan pendidikan akidah menurut Al-Būṭī adalah membentuk 

kesadaran ilahiah, bukan sekadar mentransfer pengetahuan. Namun demikian, 

kajian ini masih berada dalam tataran konseptual dan belum menjangkau aspek 

aplikatifnya dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia. 

Persamaan dari penelitian-penelitian terdahulu dengan penelitian ini terletak 

pada upaya menggali pemikiran Al-Būṭī secara tematik dan mendalam. Namun, 

perbedaannya terletak pada fokus penelitian. Kajian-kajian sebelumnya lebih 

dominan pada aspek teologis, hukum Islam, jihad, atau politik, serta belum 

menjangkau secara langsung atau menyeluruh pada pemikiran pendidikan islam 

menurut Al-Būṭī dan implementasinya dengan pendidikan islam di Indonesia. 

Penelitian ini berusaha mengisi kesenjangan tersebut dengan berupaya menggali 

konsep pendidikan Islam dalam pemikiran Al-Būṭī serta menganalisis relevansinya 

bagi pendidikan Islam di Indonesia. Dengan mendialogkan gagasan Al-Būṭī 

kebutuhan pendidikan Islam di Indonesia, penelitian ini diharapkan mampu 

menawarkan model pendekatan pendidikan yang relevan, dan solutif. 



30  

2.2. Landasan Teori 

 

A. Konsep Pendidikan Islam 

 

1. Pengertian Pendidikan Islam 

 

Secara sederhana, kata "pendidikan" berasal dari bahasa Yunani 

Paedagogy, yang awalnya berarti pelayan yang mengantar anak ke sekolah. 

Dalam bahasa Romawi, pendidikan disebut educate, yang artinya 

mengeluarkan potensi dari dalam diri seseorang. Dalam bahasa Inggris, to 

educate berarti membentuk moral dan melatih kemampuan berpikir (Kadir, 

2015). 

Menurut Ki Hajar Dewantara, pendidikan merupakan upaya yang 

dilakukan oleh orang tua dalam membimbing anaknya melalui tuntunan 

hidup yang bermanfaat, agar anak tersebut mampu mencapai kebahagiaan 

hidup yang utuh sesuai dengan arahan yang telah diberikan (Marwah dkk., 

2018). 

Dalam kaidah bahasa Indonesia, istilah "pendidikan Islam" terdiri dari 

dua bagian, yaitu "pendidikan" dan "Islam". Kata pendidikan merujuk pada 

proses pembentukan sikap dan perilaku individu atau kelompok melalui 

kegiatan belajar dan pelatihan untuk mencapai kedewasaan. Sedangkan 

Islam adalah agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw, berlandaskan 

wahyu Allah yang tertuang dalam Al-Qur’an (Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1997). 

Ketika kedua istilah ini digabung menjadi "pendidikan Islam", maka 

maknanya menjadi lebih khusus. Pendidikan tidak lagi memiliki cakupan 

umum, karena telah dibatasi oleh nilai-nilai dan ajaran Islam. Kata Islam 

merujuk pada sistem keyakinan, ajaran, norma, dan budaya yang dianut oleh 

umat Muslim. Dengan demikian, sasaran atau objek pendidikan Islam 

menjadi spesifik, yaitu mereka yang beragama Islam. 

Dalam mendefinisikan Pendidikan Islam para pakar masing-masing 

memiliki perbedaan pandangan. Oleh sebab itu, sukar sekali untuk meraih 

kata sepakat dalam hal ini. Miqdad (1988), memberi definisi bahwa 

Pendidikan Islam datang untuk mempersiapkan pribadi muslim dalam 



31  

segala aspek kehidupan dan akhirat dengan persiapan yang matang, sesuai 

dengan koridor dan tuntutunan Islam. An-Najjar (1989) memiliki 

pandangan bahwa pendidikan islam adalah sistem pendidikan yang sesuai 

dengan tuntunan islam secara komprehensif. 

Abdurrahman An-Nahlawi (2008) dalam bukunya Ushul at-Tarbiyyah al- 

Islamiyyah mendefinisikan pendidikan islam sebagai upaya untuk 

mengembangkan pemikiran manusia, menata perilaku dan perasaanya 

sesuai dengan pondasi agama islam. Dengan maksud merealisasikan tujuan 

islam dalam segala aspek kehidupan, baik secara individu atau dalam 

bermasyarakat. 

Bisa disimpulkan dari beberapa definisi di atas, bahwa pendidikan islam 

adalah upaya untuk mendidik akal, pemikian dan gambaran manusia tentang 

kehidupan, meliputi segala lini. Yang patut digaris bawahi, bahwasannhya 

pendidikan ini harus sesuai dan bersumber dari syariat islam. Sehingga 

individu dan masyarakat muslim mampu untuk mengemban risalah Allah di 

bumi ini, baik lewat lembaga pendidikan di sekolah dan pesantren atau 

dalam bermasyarakat (Al-Umrani, 2014). 

2. Tujuan Pendidikan Islam 

 

Tujuan merupakan arah atau maksud yang hendak diraih. Dalam konteks 

pendidikan, tujuan menjadi elemen penting yang harus dipahami, 

diperhatikan, dan dijadikan acuan oleh setiap pendidik dalam menjalankan 

proses pembelajaran (Sabri, 2015). 

Menurut Hilda Taba salah satu aspek paling mendasar dalam pendidikan 

adalah aspek tujuan. Merumuskan tujuan pendidikan menjadi syarat utama 

dalam memahami hakikat pendidikan itu sendiri, yang setidaknya harus 

berlandaskan pada konsep dasar tentang manusia, alam, dan ilmu 

pengetahuan, serta mempertimbangkan prinsip-prinsip fundamentalnya. 

Hal ini dikarenakan pendidikan merupakan sarana utama, bahkan bisa 

dikatakan satu-satunya, dalam membentuk manusia sesuai dengan nilai dan 

tujuan yang diharapkan. Oleh karena itu, para pakar pendidikan menyatakan 

bahwa pada dasarnya, tujuan pendidikan merupakan bentuk nyata dari 

harapan dan cita-cita manusia (Hitami, 2004). 



32  

Secara khusus, pendidikan Islam memiliki keunggulan dibandingkan 

sistem pendidikan lainnya karena bukan bersumber manusia, melainkan 

langsung berasal dari wahyu Allah SWT. Melalui firman-Nya dalam Al- 

Qur’an, Allah menetapkan metode dan sistem yang paling utama untuk 

mengatur kehidupan individu, mengelola berbagai aspek kehidupan, serta 

mengatur hubungan antar sesama manusia (Ad-dakhil, 2003). 

Jika kita menggunakan perspektif dasar-dasar keislaman, dan cara 

pandang islam terhadap kehidupan, alam semesta serta tujuan kehidupan. 

Bisa kita simpulkan bahwasannya tujuan utama dari penciptaan manusia di 

muka bumi ini adalah beribadah kepada Allah SWT, dan menjadi khalifah 

yang memakmurkan bumi lewat cara merealisasikan syariat dan menaa’ati 

perintah dari Allah SWT. Hal ini tercermin dalam firman Allah: 

ا ﴿ م  ل ق ت    و  س   ال جِن   خ   َ ن  َِ ال  َ   و  نِ   اِل   ﴾  5٦  لِي ع ب د و 

Artinya: “Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk 

beribadah kepada-Ku.” 

Berpijak dari hal tersebut, telah jelas tugas dan tujuan diciptakannya 

manusia di dunia ini. Oleh karena itu, tujuan pendidikan juga harus sejalan 

dengan tujuan besar ini. Karena pendidikan islam adalah proses 

pengembangan pikiran, perilaku, dan spiritualitas manusia sesuai dengan 

dasar agama Islam (An-Nahlawy, 2008). 

Menurut Nur Uhbiyanti yang mengutip pendapat Ahmad D. Marimba, 

terdapat dua jenis tujuan dalam pendidikan Islam, yaitu tujuan sementara 

dan tujuan akhir. Penjelasannya adalah sebagai berikut: 

a. Tujuan Sementara 

Tujuan sementara mencakup pencapaian berbagai kemampuan 

dasar, seperti keterampilan fisik, kemampuan membaca dan 

menulis, pengetahuan tentang masyarakat, nilai-nilai moral, 

keagamaan, serta kematangan jasmani dan rohani. 

b. Tujuan Akhir 

Tujuan akhir pendidikan Islam adalah membentuk kepribadian 

seorang Muslim yang secara keseluruhan mencerminkan ajaran 

Islam. Kepribadian ini terdiri dari tiga aspek utama: 



33  

1) Aspek jasmani, yaitu perilaku yang dapat dilihat secara 

langsung dari luar. 

2) Aspek psikologis, meliputi hal-hal yang tidak tampak secara 

langsung seperti pola pikir, sikap, dan minat. 

3) Aspek spiritual yang mendalam, yang berkaitan dengan filosofi 

hidup dan keyakinan yang lebih abstrak. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada 

kemampuan lahiriah, tetapi juga membentuk jiwa dan spiritualitas 

individu (Uhbiyati, 1999). 

3. Dasar Pendidikan Islam 

 

Dasar adalah pijakan utama yang menopang tegaknya suatu perkara. 

Seperti halnya fondasi dalam bangunan yang memastikan kekuatan dan 

kestabilannya, dasar pendidikan Islam berfungsi sebagai prinsip 

fundamental yang memastikan keberlangsungan dan keteguhan pendidikan 

agar tidak mudah terpengaruh oleh arus ideologi yang berkembang, baik di 

masa kini maupun di masa depan (Minarti, 2013). 

Dasar pendidikan Islam menurut Abuddin Nata adalah pandangan hidup 

yang menjadi pijakan utama dalam setiap kegiatan pendidikan. Karena 

berkaitan dengan hal-hal yang bersifat esensial dan ideal, maka diperlukan 

fondasi pandangan hidup yang kuat, menyeluruh, dan stabil, tidak mudah 

terpengaruh oleh perubahan (Nata, 2005). 

Sejalan dengan pernyataan sebelumnya, An-Nahlawi menyatakan bahwa 

pendidikan Islam merupakan elemen kunci dalam mewujudkan tegaknya 

ajaran Islam sesuai dengan kehendak Allah Subhanahu Wa Ta’ala. 

Pendidikan Islam juga berperan dalam membentuk kesiapan spiritual 

individu untuk memikul tanggung jawab tersebut. Oleh karena itu, secara 

prinsipil, landasan pendidikan Islam tidak terpisahkan dari landasan agama 

Islam itu sendiri, yakni Al-Qur’an dan As-Sunnah (An-Nahlawy, 2008). 

a. Al-Qur’an 

Al-Qur’an adalah firman Allah SWT yang menjadi sumber utama 

pendidikan bagi pengembangan kebudayaan umat manusia. Ia 

mencakup pendidikan sosial, moral, spiritual, fisik, dan alam semesta. 



34  

Sebagai sumber nilai yang absolut dan tak berubah, Al-Qur’an 

menjadi pedoman normatif-teoritis dalam pendidikan Islam yang 

membutuhkan penafsiran untuk penerapannya. Karena perannya yang 

luas dalam membimbing manusia, Al-Qur’an juga menjadi landasan 

utama dalam pengembangan ilmu pengetahuan. (Aris, 2022). 

Al-Qur’an telah memberi dampak yang besar dalam kesuksesan 

pendidikan spiritual Nabi Muhammad SAW dan para sahabatnya. 

Cukup perkataan Sayyidah ‘Aisyah menjadi bukti akan eratnya 

hubungan Nabi Muhammad SAW dengan Al-Qur’an. Beliau 

mensifati Akhlaq Nabi adalah Al-Qur’an itu sendiri. Maka semua lini 

kehidupan Rasul di masa damai, masa perang, ketika di rumah 

bersama keluarga atau di lingkungan sosial bersama para sahabat, 

semuanya bersumber dari Al-Qur’an. 

Adapun para sahabat, mereka merupakan saksi hidup akan 

penerapan kandungan Al-Qur’an oleh sebaik-baik manusia, yaitu 

Nabi Muhammad SAW. Tak cukup melihat dan meniru Nabi 

Muhammad SAW, mereka juga belajar dan mengkaji isi Al-Qur’an, 

mereka tidak menghapal suatu ayat dari Al-Qur’an kecuali telah 

mengamalkan isinya. 

Hal ini memberikan porsi yang besar kepada Al-Qur’an di dalam 

relung hati para kaum muslimin kala itu. Pendidikan Al-Qur’an 

mampu menggeser minat para sahabat dari syi’ir yang mempunyai 

efek besar dalam kehidupan jahiliyyah, Al-Qur’an, serta juga 

memalingkan minat para sahabat dan kaum muslimin dari 

mempelajari sihir, kisah-kisah bangsa Arab dahulu (An-Nahlawy, 

2008). 

Selain itu, menurut Al-Jamali, Al-Quran adalah gudang raksasa 

yang kaya akan kandungan peradaban manusia, dan spiritual. Al- 

Qur’an merupakan buku pendidikan secara umum, baik pendidikan 

sosial, akhlak dan spiritual secara khusus. Oleh karena itu, banyak 

dari pegiat pendidikan islam masa modern ini menjadikan Al-Qur’an 



35  

sebagai dasar pertama dan utama dari pendidikan islam (Ad-dakhil, 

2003). 

b. As-Sunnah 

As-Sunnah merupakan ucapan, tindakan, atau persetujuan Nabi 

Muhammad SAW terhadap suatu perbuatan orang lain yang beliau 

ketahui dan tidak menolaknya. Sunah adalah sumber ajaran kedua 

setelah Al-Qur’an, yang memuat ajaran akidah dan syari’ah. Sunah 

berfungsi sebagai pedoman untuk kesejahteraan kehidupan manusia 

dalam berbagai aspek, serta untuk membentuk umat menjadi insan 

yang utuh dan bertakwa. Hadits atau sunah menggambarkan cara atau 

contoh yang pernah dilakukan Nabi dalam menjalankan dakwah 

Islam sepanjang kehidupannya (Aris, 2022). 

Disaat kita melihat sumber utama agama Islam, yaitu Al-Qur’an, 

disebutkan bahwa Nabi Muhammad sebagai rasul adalah contoh 

teladan terbaik bagi umatnya yang benar-benar beriman kepada Allah 

dan kehidupan setelah mati. Ini dijelaskan dalam surat Al-Ahzab ayat 

21 yang berbunyi: 

لِ   فِي    ل ك م    ك ان   ل ق د  س و  اللِّٰ   ر  َٰ ة    َ  و  س ن ة    ا س  ن  'لِ   ح  وا  ك ان    م  ج  اللّٰ    ي ر  َٰ م    َ  ال ي و  ر    و  َِ لخ  ذ ك ر    ا ٰ اللّٰ    و  َٰ  ك ثِي رًا    َ 

Artinya: Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri 

teladan yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap 

(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak 

mengingat Allah. 

Atau dalam surat Al-Hasyr ayat 7 dijelaskan bahwa apa yang 

disampaikan oleh Rasul harus diterima dan apa yang dilarangnya 

hendaknya ditinggalkan (Minarti, 2013). 

Berangkat dari sini bisa diiketahui posisi dari hadis atau sunah 

Nabi Muhammad SAW sebagai dasar utama pendidikan Islam setelah 

Al-Qur’an. Hadis terdapat pada posisi kedua setelah Al-Qur’an, hadis 

muncul sebagai sumber inspirasi dalam berkembangnya ilmu 

pengetahuan secara umum dan dalam ruang lingkup islam secara 

khusus. Karena meskipun Al-Qur’an sudah memuat pedoman 

terhadap lini kehidupan salah satunya pendidikan, akan tetapi acap 



36  

kali Al-Qur’an memuat penjelasan secara umum dan membutuhkan 

penjabaran lebih rinci. Maka sunah atau hadis nabi inilah hadir 

sebagai bayan atau penjelas terhadap generalitas Al-Qur’an dan 

sebagai praktik yang konkret dalam mengimplementasikan maksud 

dari Al-Qur’an. 

Sejalan dengan penjelasan di atas menurut an-Nahlawi (2008) 

hadis atau sunah dalam cakupan pendidikan memiliki dua fungsi: 

1) Sebagai penjelas terhadap metode pendidikan islam yang 

integral sesuai dengan kandungan Al-Qur’an, serta 

memberi rincian penjelasan yang tidak ditemukan dalam 

Al-Qur’an. 

2) Sebagai praktik nyata terhadap metode pendidikan Nabi 

bersama para sahabatnya, metode pendidikan Nabi kepada 

anak-anak, dan metode penanaman iman dalam hati setiap 

muslim. 

4. Metode Pendidikan Islam 

 

Metode pembelajaran dipahami sebagai seperangkat prinsip yang 

menjadi landasan dalam pelaksanaan kegiatan pendidikan, khususnya 

dalam proses interaksi belajar dan mengajar. Menurut pandangan Arifin, 

metode merupakan suatu cara atau jalan yang ditempuh untuk mencapai 

tujuan tertentu. Dalam terminologi bahasa Arab, istilah metode dikenal 

dengan kata tharīqah, yang berarti jalan atau cara. Sementara itu, dalam 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, metode didefinisikan sebagai cara yang 

teratur dan sistematis dalam berpikir maupun bertindak untuk meraih suatu 

tujuan. Dari definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa metode adalah suatu 

prosedur atau pendekatan yang digunakan dalam penyampaian materi 

pelajaran agar tujuan pembelajaran dapat tercapai secara efektif dan efisien 

(Nasih C Kholidah, 2009). 

 

Metode pengajaran agama Islam merujuk pada cara yang paling 

optimal dan efisien dalam menyampaikan materi ajaran Islam kepada 



37  

peserta didik. Pengajaran yang dianggap efektif adalah pengajaran yang 

dapat dipahami secara mendalam dan utuh oleh siswa. Dalam kajian ilmu 

pendidikan, sering dikemukakan bahwa suatu bentuk pengajaran dikatakan 

tepat apabila mampu memberikan dampak nyata bagi peserta didik. Dalam 

hal ini, "berfungsi" berarti materi yang diajarkan benar-benar melekat pada 

diri peserta didik, membentuk karakter, serta memberikan pengaruh 

terhadap perkembangan kepribadiannya (Tafsir, 2000). 

 

Aris (2022) menyebutkan bahwa tujuan dari penerapan metode 

dalam pendidikan Islam adalah untuk menjadikan proses serta hasil 

pembelajaran ajaran Islam lebih efektif, efisien, dan bermakna. Hal ini 

bertujuan untuk membangkitkan kesadaran peserta didik dalam 

mengamalkan nilai-nilai ajaran Islam melalui pendekatan motivatif yang 

mampu menumbuhkan semangat belajar secara berkelanjutan. Secara lebih 

mendalam, tujuan utama metode pendidikan Islam adalah 

mengimplementasikan prinsip-prinsip psikologis dan pedagogis dalam 

interaksi pendidikan, yang diwujudkan melalui penyampaian informasi dan 

pengetahuan agar peserta didik mampu mengetahui, memahami, 

menghayati, dan meyakini materi yang diajarkan, sekaligus 

mengembangkan kemampuan berpikir secara kritis dan analitis. 

 

Lebih lanjut, metode pendidikan Islam juga ditujukan untuk 

mendorong terjadinya perubahan positif dalam sikap, minat, serta kesadaran 

terhadap nilai dan norma yang berkaitan dengan materi pembelajaran, yang 

pada akhirnya berdampak pada pembentukan kepribadian peserta didik. 

Faktor-faktor tersebut diharapkan menjadi pemicu bagi lahirnya tindakan 

nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

 

5. Kurikulum Pendidikan Islam 

 

Istilah kurikulum sudah lama dikenal dalam dunia pendidikan dan 

bukan istilah yang asing. Secara etimologis, kata ini berasal dari bahasa 

Yunani, yakni dari kata curir yang berarti pelari, dan curere yang berarti 

lintasan atau arena berpacu. Awalnya, istilah ini digunakan dalam konteks 



38  

olahraga pada masa Romawi Kuno untuk menggambarkan jarak yang harus 

dilalui oleh seorang pelari, mulai dari titik awal hingga garis akhir. Dalam 

konteks pendidikan, makna ini kemudian disesuaikan sehingga kurikulum 

dipahami sebagai sejumlah mata pelajaran atau bahan ajar yang harus 

diselesaikan oleh peserta didik untuk mencapai kelulusan atau memperoleh 

ijazah (Salminawati, 2016). 

Secara terminologis, berbagai ahli telah memberikan definisi 

mengenai kurikulum. Di antaranya, Ramayulis mengutip berbagai pendapat 

salah, satunya Crow dan Crow yang menyatakan bahwa kurikulum 

merupakan suatu rancangan pembelajaran atau sekumpulan mata pelajaran 

yang disusun secara teratur untuk menyelesaikan suatu program guna 

memperoleh ijazah. Selanjutnya, M. Arifin memaknai kurikulum sebagai 

keseluruhan materi pelajaran yang harus disampaikan dalam proses 

pendidikan yang berlangsung dalam suatu sistem kelembagaan. Selain itu, 

pendapat Zakiah Daradjat melihat kurikulum sebagai suatu rencana 

program pendidikan yang disusun dan dilaksanakan untuk mencapai tujuan- 

tujuan pendidikan tertentu. Sementara itu, menurut Addamardasyi Sarhan 

dan Munir Kamil, kurikulum dipahami sebagai sekumpulan pengalaman 

pendidikan, budaya, sosial, olahraga, dan seni yang difasilitasi oleh sekolah 

bagi peserta didik, baik di dalam maupun di luar lingkungan sekolah, 

dengan tujuan membantu perkembangan menyeluruh serta membentuk 

perilaku peserta didik sesuai dengan sasaran pendidikan. 

Berdasarkan berbagai pandangan tersebut, kurikulum dalam 

perspektif modern dapat diartikan sebagai suatu program pendidikan yang 

dirancang oleh lembaga pendidikan, yang cakupannya tidak terbatas pada 

mata pelajaran dan aktivitas belajar mengajar semata, tetapi mencakup 

seluruh aspek yang dapat memengaruhi perkembangan kepribadian peserta 

didik. Kurikulum ini dirancang untuk mencapai tujuan pendidikan secara 

menyeuruh dan pelaksanaannya berlangsung baik di lingkungan sekolah 

maupun di luar sekolah guna meningkatkan kualitas hidup peserta didik 

(Saputra et al., 2021). 



39  

Dalam pendidikan Islam, kurikulum berfungsi sebagai pedoman 

yang digunakan oleh pendidik dalam membimbing peserta didik menuju 

tujuan utama pendidikan Islam. Tujuan tersebut dicapai melalui proses 

pengembangan pengetahuan, keterampilan, dan sikap secara terpadu. 

Dalam hal ini, pendidikan Islam bukanlah suatu proses yang dilakukan 

secara sembarangan, melainkan harus berlandaskan pada konsep manusia 

ideal (insan kāmil), dengan strategi yang telah dirancang secara sistematis 

melalui kurikulum pendidikan Islam. 

Dengan kata lain kurikulum dalam pendidikan Islam merupakan 

salah satu komponen penting dalam sistem pendidikan agama yang 

berfungsi sebagai sarana untuk mencapai tujuan pendidikan. Dengan 

demikian, pencapaian tujuan pendidikan Islam menuntut adanya kurikulum 

yang selaras dengan visi pendidikan Islam itu sendiri, serta disesuaikan 

dengan tingkat usia, perkembangan psikologis, dan kemampuan intelektual 

peserta didik (Siswanto, 2015). 

6. Guru 

 

Setiap lembaga pendidikan formal sangat membutuhkan guru yang 

memiliki kemampuan profesional dalam melaksanakan tugasnya sebagai 

pengajar. Keberadaan guru yang kompeten menjadi elemen penting dalam 

menjamin kelancaran proses pembelajaran yang efektif serta berkelanjutan. 

Guru yang ideal adalah mereka yang mampu menjalankan peran 

profesionalnya secara optimal, sejalan dengan tuntutan masyarakat yang 

terus berkembang seiring perubahan zaman. Lebih lanjut, tanggung jawab 

utama seorang guru terletak pada kemampuannya dalam membimbing 

peserta didik menuju pencapaian hasil belajar yang optimal di lingkungan 

tempat ia bertugas (Hidayat, 2016). 

 

Profesi keguruan merupakan salah satu pekerjaan yang memiliki 

kedudukan mulia dan tinggi nilainya, baik ditinjau dari aspek sosial dan 

kebangsaan maupun dari perspektif keagamaan. Sebagai tenaga pendidik, 

guru memiliki peranan strategis dalam mendorong kemajuan bangsa dan 



40  

masyarakat. Kualitas peradaban serta tingkat kebudayaan suatu masyarakat 

sangat dipengaruhi oleh mutu pendidikan dan proses pengajaran yang 

dijalankan oleh guru. Semakin tinggi kualitas pendidikan dan kompetensi 

yang dimiliki guru, maka semakin tinggi pula mutu pembelajaran yang 

diterima oleh siswa, yang pada gilirannya akan memberikan kontribusi 

positif terhadap peningkatan kesejahteraan dan kemajuan masyarakat secara 

luas (Hasan & Ali, 2003). 

 

Hal ini sejalan dengan ketentuan dalam Undang-Undang Republik 

Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, 

khususnya Bab XI Pasal 39, yang menyatakan bahwa pendidik merupakan 

tenaga profesional yang bertugas merencanakan dan melaksanakan proses 

pembelajaran, menilai hasil pembelajaran, melakukan pembimbingan dan 

pelatihan, serta melaksanakan penelitian dan pengabdian kepada 

masyarakat, terutama bagi pendidik pada jenjang pendidikan tinggi. 

Ketentuan ini memperkuat pandangan bahwa pendidik memegang peran 

yang sangat strategis, tidak hanya dalam proses pembelajaran, tetapi juga 

dalam pengembangan keilmuan dan kontribusi sosial yang berkelanjutan. 

Maka dari itu, pendidik dituntut untuk memiliki kompetensi yang 

menyeluruh, baik secara pedagogis, profesional, sosial, maupun 

kepribadian, guna menjamin tercapainya tujuan pendidikan nasional secara 

efektif dan berdaya guna. 

 

Dalam pandangan Islam, peran seorang guru tidak sebatas sebagai 

penyampai materi pelajaran, tetapi juga berfungsi sebagai pendidik yang 

membina kepribadian peserta didik. Oleh karena itu, seseorang tidak cukup 

disebut guru hanya karena memenuhi kualifikasi akademik dan penguasaan 

ilmu pengetahuan, melainkan yang lebih utama adalah memiliki akhlak 

yang luhur. Seorang guru dalam Islam diharapkan tidak hanya mentransfer 

ilmu, tetapi juga menjadi teladan dalam membentuk karakter dan 

kepribadian peserta didik melalui penanaman nilai-nilai moral serta ajaran 

Islam yang mulia (Azra, 1999). 



41  

Sejalan dengan itu, terdapat sejumlah kriteria utama yang harus 

dimiliki oleh pendidik dalam pendidikan Islam. Di antaranya adalah: 

beragama Islam (muslim atau muslimah), memiliki akhlak yang terpuji 

(akhlakul karimah), sehat secara jasmani dan rohani, kompeten baik dalam 

penguasaan materi maupun metode pengajaran, peduli terhadap peserta 

didik dan lingkungan sekitar, serta memiliki sikap terbuka terhadap ijtihad 

dan pembaruan dalam dunia pendidikan. Keseluruhan syarat ini 

mencerminkan bahwa guru dalam pendidikan Islam adalah figur ideal yang 

tidak hanya cakap dalam intelektualitas, tetapi juga unggul dalam 

spiritualitas dan moralitas. 

 

Dalam kerangka tersebut, pendidikan Islam menekankan bahwa 

akhlak mulia merupakan syarat utama yang harus dimiliki oleh seorang 

pendidik. Sebab, jika pendidik tidak memiliki akhlak yang baik, maka 

dikhawatirkan akan membawa dampak negatif bagi peserta didik maupun 

lembaga pendidikan tempat ia mengajar. Selain itu, kesehatan fisik dan 

mental juga menjadi aspek penting agar proses pembelajaran dapat 

berlangsung secara optimal. Penguasaan terhadap materi pelajaran dan 

keterampilan dalam menerapkan metode pembelajaran juga merupakan 

keharusan, karena tanpa kemampuan tersebut, pendidik berpotensi 

menyesatkan peserta didik. Di era modern saat ini, pendidik dalam 

pendidikan Islam juga dituntut untuk mampu menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman dan teknologi, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip 

dasar ajaran Islam sebagai fondasi utama dalam membimbing dan 

membentuk generasi yang beriman dan berilmu (Aris, 2022). 

 

B. Pemikiran Pendidikan Islam 

 

Pemikiran berasal dari kata dasar "pikir," yang berarti proses atau cara 

menggunakan akal dan hati untuk menyelesaikan masalah dengan cara yang 

bijak dan mempertimbangkan segala hal dengan baik (Tafsir, 1992). 

Pemikiran dapat dipahami dari dua sisi, yaitu sebagai sebuah proses dan 

sebagai suatu hasil. Dari sisi proses, pemikiran merupakan aktivitas mental 

yang melibatkan kerja akal dalam mengamati fenomena serta berupaya 



42  

menemukan solusi secara rasional dan bijaksana. Sementara itu, dari sisi hasil, 

pemikiran adalah produk atau keluaran dari usaha ijtihadi manusia dalam 

menyelesaikan berbagai masalah kehidupan. Dengan kata lain, pemikiran 

adalah hasil intelektual yang muncul dari perpaduan kerja akal dan hati untuk 

menganalisis fenomena dan mencari penyelesaian secara tepat dan bijak. 

Lebih lanjut, penambahan kata "Islam" dalam “pemikiran pendidikan 

islam” menunjukkan keberadaan suatu konsep pemikiran pendidikan yang 

berlandaskan ajaran Islam. Pemikiran pendidikan Islam dapat diartikan sebagai 

konsep atau kerangka berpikir mengenai pendidikan yang secara tepat berakar 

pada nilai-nilai dan prinsip-prinsip agama Islam. Dengan demikian, pemikiran 

pendidikan Islam merupakan gagasan atau pendekatan pendidikan yang sesuai 

dengan ajaran Islam dan idealnya dikembangkan oleh umat Islam itu sendiri 

(Mahmud & Priatna, 2005). 

Tujuan dari pemikiran pendidikan Islam adalah untuk mengkaji dan 

merumuskan paradigma pendidikan Islam serta perannya dalam pengembangan 

sistem pendidikan di Indonesia. Pemikiran ini diharapkan mampu menjadi 

kontribusi strategis dalam rekonstruksi model pendidikan yang lebih adaptif dan 

menyeluruh dengan pendekatan Islami, khususnya dalam pengembangan sistem 

pendidikan nasional. Selain itu, pemikiran pendidikan Islam juga berfungsi 

untuk memperkaya khazanah ilmu pengetahuan, baik dalam ranah keislaman 

maupun ilmu pengetahuan umum lainnya (Susanto, 2009). 

2.3. Kerangka Berpikir 

 

Kerangka berpikir adalah susunan pemikiran yang logis dan sistematis 

dalam membangun suatu pendekatan atau landasan kerja. Di dalamnya terdapat 

pengelompokan ide, konsep, atau teori yang saling berhubungan sehingga 

membentuk satu kesatuan yang utuh dan bermakna. Kerangka ini berfungsi 

untuk merapikan alur pemikiran, menjelaskan hubungan antar konsep, serta 

menjadi dasar dalam proses analisis, penafsiran, atau pemecahan masalah 

(Sugiyono, 2013). 

Kerangka berpikir merupakan dasar atau landasan dalam mencari solusi atas 

masalah yang diteliti. Oleh karena itu, kerangka ini harus disusun sendiri oleh 



43  

peneliti. Dalam menyusun kerangka berpikir ini menggunakan teori-teori dan 

hasil penelitian terdahulu yang sudah dibahas dalam tinjauan pustaka. Lebih 

lanjut, kerangka berpikir merupakan hasil pemahaman dan penalaran yang 

dirangkai secara logis. Berikut merupakan bagan kerangka berpikir dalam tesis 

ini: 



44  

Pendidikan Islam dan Pemikiran Pendidikan Islam 

 

 

 

Rumusan Masalah 

1. Bagaimana konsep pendidikan islam dalam pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī? 

2. Bagaimana relevansi konsep pendidikan islam dalam pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan Al- 

Būṭī dengan pendidikan islam di Indonesia? 

Data Penelitian 

Analisis Konten dan Kepustakaan 

Relevansi Pemikiran Pendidikan Islam 

Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Būṭī Bagi 

Pendidikan Islam Di Indonesia 

1. Hakikat Pendidikan Islam menurut Al-Buthi dan Relevansinya 

2. Metode Pendidikan Islam menurut Al-Buthi dan Relevansinya 

3. Tujuan Pendidikan Islam menurut Al-Buthi dan Relevansinya 

4. Kurikulum Pendidikan Islam menurut Al-Buthi dan Relevansinya 

5. Peran Guru Pendidikan Islam menurut Al-Buthi dan Relevansinya 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SAID RAMADHAN AL-BŪṬĪ DAN RELEVANSINYA BAGI PENDIDIKAN 

ISLAM DI INDONESIA 

Konsep Pendidikan Islam Dalam Pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Būṭī 



45  

BAB III 

METODE PENELITIAN 

3.1. Jenis Penelitian dan Desain Penelitian 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kualitatif. Pendekatan ini 

bertujuan untuk memahami suatu fenomena secara mendalam dengan cara 

menggali makna di balik peristiwa, aktivitas, dan pengalaman manusia. Melalui 

penelitian kualitatif, peneliti dapat memperoleh pemahaman yang lebih utuh 

tentang pandangan, sikap, kepercayaan, persepsi, dan cara berpikir individu 

maupun kelompok dalam konteks sosial tertentu (Sukmadinata, 2007). 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini masuk dalam kategori studi 

pustaka (library research), yaitu suatu pendekatan yang dilaksanakan melalui 

penelaahan terhadap berbagai sumber literatur yang relevan, seperti buku, catatan 

ilmiah, laporan hasil penelitian sebelumnya, serta dokumen-dokumen tertulis 

lainnya. 

Sumber data dalam penelitian ini berasal dari studi dokumen, yakni teknik 

pengumpulan data dengan cara mengidentifikasi, menelaah, dan menganalisis 

informasi yang terkandung dalam berbagai bentuk arsip atau dokumen. Dokumen 

yang dijadikan referensi dapat berupa transkrip, catatan resmi, buku, artikel ilmiah, 

surat kabar, majalah, prasasti, dan dokumen tertulis lainnya yang mendukung 

pemahaman terhadap variabel atau topik yang diteliti (Hasan, 2002). 

Dengan pendekatan studi pustaka diharapkan bisa menjawab permasalahan 

terkait pemikiran pendidikan Islam menurut pemikiran Muhammad Said Ramaḍan 

Al-Būṭī, peneliti melakukan penelusuran mendalam terhadap karya-karya tulis 

beliau, baik yang bersifat primer maupun sekunder. Selain itu, peneliti juga 

mengkaji berbagai sumber lain yang relevan dengan kerangka pemikiran Al-Būṭī 

mengenai konsep pendidikan Islam. 

3.2. Sumber Penelitian 

 

Penelitian yang menggunakan metode library research menggunakan sumber 

data yang diambil dari literatur yang terbagi menajadi sumber data primer dan 

sumber data sekunder. 



46  

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer, yaitu data yang diperoleh langsung dari subyek 

penelitian sebagai sumber informasi yang dicari (Kurniawan, 2018). Oleh 

karena itu, data primer yang akan dikumpulkan oleh peneliti berupa buku 

dan literatur yang ditulis langsung oleh Al-Būṭī. Salah satu buku yang 

bersinggungan langsung dengan objek penelitian kali ini adalah buku Al- 

Būṭī yang berjudul Tajrubah at-Tarbiyyah al-Islamiyyah ditambah berbagai 

buku Al-Būṭī lainnya, yang digunakan untuk menggali konsep pendidikan 

islam dalam pemikirannya. 

2. Sumber Data Sekunder 

 

Berbeda dengan sumber data primer, sumber data sekunder diperoleh 

dari perantara orang lain bukan dari sumber pertama (Kurniawan, 2018). 

Maka dalam penelitian ini, sumber data sekunder merujuk pada berbagai 

literatur pendukung, seperti buku-buku, artikel, dan sumber-sumber tertulis 

lainnya yang digunakan untuk memperkaya pemahaman penulis terhadap 

topik yang dikaji. Data sekunder ini berfungsi melengkapi dan memperluas 

isi serta interpretasi terhadap karya-karya atau kitab yang dijadikan sebagai 

sumber data primer. Dengan demikian, data sekunder memberikan konteks 

tambahan dan memperkuat analisis yang dilakukan terhadap pemikiran atau 

gagasan yang dibahas dalam studi ini. Sumber sekunder dalam objek 

penelitian ini bisa berupa jurnal akademik, buku, artikel, dan penelitian 

relevan yang membahas tentang biografi dan pemikiran pendidikan islam 

menurut Al-Būṭī. 

3.3. Teknik Pengumpulan Data 

 

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, penelitian ini termasuk dalam jenis 

studi kepustakaan (library research), sehingga metode pengumpulan data yang 

digunakan adalah teknik dokumentasi. Teknik dokumentasi adalah cara 

mengumpulkan data dengan menelusuri berbagai sumber tertulis, seperti buku, 

artikel, laporan, dan dokumen lainnya yang sudah tersedia. Sumber-sumber tersebut 

tidak berasal dari wawancara langsung atau observasi di lapangan, melainkan dari 

bahan-bahan yang telah ditulis sebelumnya oleh penulis lain. Karena itu, data yang 



47  

digunakan disebut bersifat ‘benda mati’, yaitu data yang tidak berubah dan tidak 

melibatkan interaksi langsung dengan manusia (Kurniawan, 2018). Data ini 

kemudian dianalisis untuk membantu peneliti memahami dan menjawab 

permasalahan yang dibahas dalam penelitian. 

Dalam konteks penelitian ini, peneliti berusaha mengumpulkan dan mengkaji 

berbagai sumber data dan literatur yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, 

dan dokumen tertulis lainnya yang membahas pemikiran Muhammad Sa’id 

Ramaḍan Al-Būṭī dalam bidang pendidikan Islam. Kajian terhadap literatur tersebut 

bertujuan untuk memahami secara mendalam konsep-konsep pendidikan yang 

ditawarkan oleh Al-Būṭī, serta menelusuri nilai-nilai dan prinsip-prinsip pendidikan 

yang terkandung di dalamnya. Selanjutnya, peneliti juga akan menganalisis 

bagaimana pemikiran Al-Būṭī tersebut dapat diinterpretasikan dan 

diimplementasikan dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, sehingga 

menghasilkan relevansi yang relevan dan aplikatif bagi pengembangan sistem 

pendidikan Islam di tanah air. 

3.4. Teknik Analisis Data 

 

Analisis data merupakan suatu proses sistematis untuk menelusuri, mengelola, 

dan menyusun data yang telah dikumpulkan agar dapat dipahami dan 

diinterpretasikan secara lebih jelas. Proses ini mencakup pengorganisasian data, 

pengelompokan ke dalam bagian-bagian yang lebih kecil, penyusunan informasi 

menjadi pola tertentu yang utuh (sintesis), serta identifikasi terhadap data yang 

dianggap penting dan relevan dengan fokus penelitian. Tujuan dari analisis ini 

adalah untuk memperoleh pemahaman yang mendalam serta menyusun kesimpulan 

yang logis dan dapat dijelaskan kepada pihak lain (Sugiyono, 2013). 

Untuk teknik analisis data, peneliti akan melakukan pendekatan content 

analysis atau analisis konten. Analisis yang dimaksud dalam penelitian ini adalah 

kegiatan menelaah secara mendalam suatu permasalahan atau karya tulis guna 

memahami latar belakang, konteks, serta isu-isu yang terkandung di dalamnya. 

Lebih jelasnya, teknik merupakan teknik penelitian yang bertujuan untuk menarik 

kesimpulan dari isi suatu dokumen atau teks, seperti buku dan artikel, dengan cara 



48  

mengidentifikasi, mengkaji, dan menginterpretasikan makna yang terkandung 

dalam pesan-pesan yang disampaikan oleh penulisnya (Muhadjir, 1989). 

Pendekatan analisis konten digunakan untuk mengeksplorasi dan memahami 

secara komprehensif dua fokus utama dalam penelitian ini, yaitu pemikiran 

Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī tentang pendidikan Islam serta bagaimana 

relevansi dari pemikiran tersebut terhadap perkembangan dan penerapan 

pendidikan Islam di Indonesia. Melalui metode ini, peneliti dapat menelaah secara 

sistematis, menafsirkan makna, serta mengidentifikasi tema-tema utama yang 

terkandung dalam karya-karya dan gagasan Al-Būṭī. Selain itu, pendekatan ini juga 

memungkinkan peneliti untuk mengaitkan relevansi pemikirannya dengan 

dinamika dan kebutuhan pendidikan Islam kontemporer di Indonesia secara lebih 

mendalam dan kontekstual. 



49  

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

4.1. Biografi Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī 

 

A. Riwayat Hidup 

 

Muhammad Said Ramadan Al-Būṭī, yang memiliki nama lengkap 

Muhammad Said Ramadan Al-Būṭī bin Mulla Ramadan bin Umar bin Murad, 

merupakan seorang ulama dan cendekiawan muslim terkemuka pada abad ke- 

20. Ia lahir pada tahun 1929 M atau 1347 H di desa Jilka, wilayah Ibnu Umar 

yang dikenal dengan nama Butan yang kemudian menjadi penisbatannya - 

kawasan yang dihuni oleh suku kurdi terletak di perbatasan antara Turki, Suriah, 

dan Irak. 

 

Semula ayahnya -Mulla Ramaḍan- menamainya dengan nama Fudhail 

sebagai bentuk penghormatan dan mengambil berkah salah se..lorang ulama 

besar Fudhail bin Iyadh. Akan tetapi ketika ayahnya mengunjungi gurunya 

Syeikh Muhammad Said Al-Jazari meminta barokah doa dan tahnik, gurunya 

meminta agar menamainya seperti nama dirinya yaitu dengan nama Said. Nama 

inilah yang jemudian menjadi lebih populer di kalangan khalayak (Al-Būṭī, 

2008). 

 

Ayah Al-Būṭī; Mulla Ramadan, meskipun berasal dari keluarga petani, 

adalah sosok yang mencintai ilmu, ia belajar mengikuti metode pembelajaran 

suku kurdi; diawali dengan belajar ilmu alat kemudian memasuki mempelajari 

ilmu syariah. Tidak seperti kebanyakan santri suku kurdi lainnya, Mulla 

Ramaḍan juga dikenal sebagai sosok pribadi yang gemar berzikir, dan 

mengamalkan berbagai aurad, ditambah kebiasaan melakukan salat sunnah, 

utamanya adalah salat tahajjud.. Nilai-nilai ini sangat mempengaruhi Said 

dalam membentuk karakter dan semangat intelektualnya (Al-Būṭī, 2013). 

 

Ketika berusia sekitar empat tahun, sekitar tahun 1933, keluarga Al-Būṭī 

hijrah ke Damaskus, Suriah, karena tekanan kebijakan sekularisasi ekstrem 

yang diberlakukan oleh Ataturk di Turki. Perjalanan itu ditempuh secara 



50  

sembunyi-sembunyi karena situasi politik yang tidak aman. Setibanya di 

Damaskus, keluarga ini mengalami berbagai kesulitan, termasuk kehilangan 

beberapa anggota keluarga. Salah satunya adalah Ruqayyah yang meninggal 

pada masa awal kedatangan di Damaskus, disusul oleh Zainab yang wafat pada 

tahun kelima. Sejak itu, Damaskus menjadi tempat tinggal tetap Al-Būṭī hingga 

akhir hayatnya (Ramaḍan, 2024) 

 

Pada akhir tahun 1942, di saat Al-Būṭī menginjak umur 13 tahun, ibunda 

tercinta wafat setelah bertarung dengan penyakit yang sudah diidap beberapa 

tahun. Setelah mangkatnya istri pertama, Mulla Ramaḍan menikah kembali 

dengan dengan seorang wanita dari keluarga Turki. Melahirkan 2 anak 

perempuan, Zainab dan Khadijah. 

 

Dalam perjalanan intelektual Al-Būṭī, ayahnya memiliki peran yang besar 

dalam mendidik dan mentarbiyyah anaknya. Apalagi melihat Al-Būṭī 

merupakan satu-satunya anak laki-laki yang dimiliki oleh Mulla Ramaḍan. 

Sejak kecil, ia sudah diajarkan kalimat tauhid, syahadat, dan sejarah Nabi. Di 

usia enam tahun, ia berhasil menghafal Al-Qur’an dalam waktu hanya enam 

bulan. Kemudian ia melanjutkan dengan mempelajari ilmu alat seperti nahwu 

dan sharaf melalui kitab Alfiyah Ibn Malik, yang diselesaikannya dalam waktu 

kurang dari satu tahun—suatu capaian luar biasa bagi usianya. 

 

Setelah menyelesaikan pendidikan dasar di bawah ayahnya, Al-Būṭī 

melanjutkan studi di Masjid Manjak -sebelum berubah menjadi ma’had At- 

Taujih Al-Islamy- di bawah asuhan Syaikh Hasan Habannakah al-Maidani. 

Status di Masjid Manjak sebagai santri tetap yang menetap, namun ia rutin 

pulang setiap hari Selasa untuk belajar lebih lanjut kepada ayahnya mengenai 

ilmu nahwu, balaghah, manthiq, dan ushul fikih menggunakan kitab Syarh Jam’ 

al-Jawami’(Al-Būṭī, 2013). 

 

Setelah mencapai usia 18 tahun, ayahnya memandang untuk menikahkan 

Al-Būṭī dengan seorang wanita. Mulla Ramaḍan beranggapan bahwa 

menikahkan anak yang sudah masuk usia matang dan mempunyai kesiapan 

untuk menikah, merupakan kewajiban orang tua. Al-Būṭī awalnya menolak 



51  

permintaan tersebut, akan tetapi setelah dibujuk dan diberi penjelasan lebih 

lanjut, Al-Būṭī mengabulkan permintaan ayahnya, salah satunya sebagai bentuk 

bakti seorang anak kepada orang tua. Menikahlah Al-Būṭī dengan ipar ayahnya, 

yang mempunyai umur 13 tahun lebih tua darinya. 

 

B. Riwayat Pendidikan 

 

Sebagaimana telah dijelaskan dalam bagian sebelumnya, perjalanan 

intelektual Syekh Muhammad Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī dimulai sejak usia yang 

sangat belia. Ia memperoleh fondasi keilmuan langsung dari ayahandanya, 

Mulla Ramadan, seorang ulama terkemuka yang menanamkan prinsip bahwa 

ilmu merupakan sarana utama untuk mendekatkan diri kepada Allah. Bahkan, 

sang ayah pernah menyatakan bahwa apabila jalan menuju Allah adalah dengan 

menjadi penyapu jalan, ia tidak akan ragu mendidik anaknya ke arah tersebut. 

Namun, dalam pandangan beliau, ilmu adalah jalan yang paling benar dan 

agung dalam menggapai ridha-Nya, sehingga pendidikan menjadi prioritas 

utama dalam kehidupan putranya. 

 

Setelah mendapat pendidikan dasar secara informal dari ayahnya, Al-Būṭī 

melanjutkan pendidikan formalnya di sebuah sekolah dasar swasta yang terletak 

di kawasan Al-Qarmanī, Damaskus. Sekolah ini dikenal karena memberikan 

perhatian khusus pada pelajaran agama, bahasa Arab, dan matematika. 

Pendidikan formal tersebut kemudian dilengkapi dengan pengiriman Al-Būṭī 

oleh ayahnya untuk belajar langsung kepada Syekh Hassan Habbanaka Al- 

Maydanī, seorang ulama besar Damaskus, yang mengajar di Masjid Manjak. 

Masjid ini kelak berkembang menjadi lembaga pendidikan formal bernama 

Ma‘had At-Tawjih Al-Islami (Al-Būṭī, 2013). 

 

Pada tahun 1953 atau 1954 M, Al-Būṭī berhasil menyelesaikan 

pendidikan di Ma‘had At-Tawjih Al-Islami. Setelahnya beliau memutuskan 

untuk melanjutkan studi di Universitas Al-Azhar, mengingat Fakultas Syariah 

di Universitas Damaskus belum berdiri saat itu. Keputusan ini menandai 

langkah penting dalam pengembangan kapasitas intelektualnya (Taufiq, 2024). 



52  

Sekembalinya dari Mesir, dengan membawa keberhasilan meraih gelar 

Al-‘Alimiyyah (Lisensi) dari Universitas Al-Azhar dan meraih program 

diploma pendidikan dari Fakultas Bahasa Arab di universitas yang sama, 

memperluas wawasan dan kompetensinya dalam bidang linguistik Arab dan 

metodologi pengajaran. Al-Būṭī langsung terjun ke dunia pendidikan. Pada 

tahun 1958 M -sesuai penuturan putranya-, beliau mengabdi sebagai pengajar 

mata pelajaran Pendidikan Islam di kota Homs selama kurang lebih tiga tahun. 

Pengalaman mengajar dalam masa ini, beliau tuangkan dalam bukunya yang 

berjudul Tajrubah At-Tarbiyyah Al-Islamiyyah (Taufiq, 2024). 

 

Tonggak penting dalam karir akademiknya terjadi pada tahun 1965 M, 

saat ia diangkat sebagai asisten dosen (mu‘īd) di Fakultas Syariah Universitas 

Damaskus atas rekomendasi Dr. Muṣṭafa As-Siba‘ī. Pengangkatan ini menjadi 

titik awal kiprahnya dalam dunia akademik formal di perguruan tinggi. Pada 

tahun yang sama, ia diberangkatkan kembali ke Universitas Al-Azhar untuk 

menempuh pendidikan doktoral. Ia menyusun disertasi bertajuk Ḍawabiṭ Al- 

Maṣlaḥah fī Asy-Syarī‘ah Al-Islamiyyah (Batasan Kemashlahatan dalam 

Syariat Islam), yang berhasil ia pertahankan dengan predikat kehormatan 

tertinggi (mumtaz ma‘a al-syaraf al-‘ula). Keistimewaan karya ilmiahnya 

bahkan mendorong pihak universitas untuk merekomendasikan pencetakannya 

dengan biaya resmi dari kampus. 

 

Setelah menyelesaikan program doktoralnya, Al-Būṭī kembali mengabdi 

di Fakultas Syariah Universitas Damaskus sebagai dosen tetap. Karir 

akademiknya mengalami perkembangan yang pesat: pada tahun 1970 M, ia 

diangkat sebagai profesor madya (ustadẓ musa‘id), lalu pada tahun 1975 M naik 

pangkat menjadi profesor penuh (ustadẓ ‘am), sekaligus menjabat sebagai 

Wakil Dekan. Puncaknya, pada tahun 1977 M, ia dipercaya untuk memimpin 

sebagai Dekan Fakultas Syariah Universitas Damaskus, jabatan yang ia pegang 

hingga masa pensiunnya dari pengajaran pada tahun 1993 M. 

 

C. Karya-Karya 



53  

Syekh Muhammad Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī dikenal sebagai seorang 

ulama besar yang memiliki tingkat produktivitas ilmiah yang sangat tinggi dan 

cakupan keilmuan yang luas. Karya-karya yang dihasilkannya mencerminkan 

kedalaman pemahaman terhadap berbagai disiplin ilmu keislaman, terutama 

dalam bidang fikih, usul fikih, dan akidah, serta meliputi pembahasan mengenai 

isu-isu kontemporer. Selain aktif menulis, beliau juga terlibat secara intens 

dalam diskursus keilmuan dan keagamaan, termasuk dalam dialog dan 

perdebatan terbuka dengan berbagai kelompok atau individu yang memiliki 

pandangan yang berbeda, baik dari segi metodologis maupun ideologis. 

Gaya penulisan Syekh Al-Būṭī memiliki karakteristik yang khas dan 

orisinal. Ia dikenal mampu merangkai kata-kata dengan susunan bahasa yang 

elegan, bernuansa sastra, dan mudah dipahami, tanpa mengorbankan kedalaman 

substansi. Keahliannya dalam mengekspresikan ide-ide kompleks dengan 

bahasa yang sederhana namun bernas menjadikan tulisannya bersifat mudah 

dipahami namun sulit untuk ditiru. Dalam karya-karyanya, ia menggunakan 

berbagai pendekatan retoris, seperti narasi deskriptif, argumentatif, kritik 

analitis, hingga teguran yang bersifat persuasif maupun konfrontatif, tergantung 

konteks dan isu yang diangkat. Ketegasan sikapnya dalam beberapa polemik 

menjadikannya sebagai figur ulama yang tidak segan menyampaikan kebenaran 

secara terbuka, meskipun hal itu kerap kali menimbulkan kontroversi dan 

perdebatan tajam dengan tokoh-tokoh keagamaan dan pemikir lainnya. Hal ini 

menunjukkan bahwa Syekh Al-Būṭī tidak termasuk dalam kategori dai yang 

pasif atau menghindari polemik demi menjaga kenyamanan dakwah, melainkan 

justru menjadikan tulisan sebagai instrumen advokasi keilmuan dan penyadaran 

umat. 

Secara intelektual, pembentukan karakter ilmiahnya tidak hanya 

terbentuk melalui bimbingan langsung dari ayahnya, Mulla Ramadan, dan 

gurunya, Syekh Hassan Habbanaka Al-Maydanī, tetapi juga dipengaruhi secara 

signifikan oleh pemikiran tokoh-tokoh besar Islam seperti Mustafa Ṣadiq Al- 

Rafi‘ī, Imam Al-Ghazalī, Badi‘ Al-Zaman Sa‘īd Nursī, dan ‘Alī Al-Ṭanṭawī, 

yang kesemuanya dikenal memiliki kedalaman spiritual, kekuatan bahasa, dan 

kekayaan intelektual. 



54  

Perjalanan intelektual Al-Būṭī sebagai penulis dimulai sejak usia muda. 

Pada tahun 1949 M, ia menulis artikel pertamanya yang berjudul "Amam Al- 

Mar’ah", yang ia kirimkan ke majalah At-Tamaddun Al-Islamī, sebuah media 

ilmiah terkemuka pada masa itu yang dipimpin oleh Aḥmad Maẓhar Al-Azma. 

Artikel tersebut diterima dengan sangat baik, bahkan diterbitkan dalam edisi 

pertama majalah tersebut. Sejak saat itu, namanya mulai dikenal di kalangan 

intelektual, ditandai dengan penyematan gelar "Al-Adīb" (sastrawan/pujangga) 

di belakang namanya—sebuah pengakuan yang sangat membanggakan bagi 

dirinya dan menjadi titik awal dari kiprah panjangnya dalam dunia penulisan 

(Alaywan & Al-Ghousy, 2012). 

Karya-karya yang ditulis oleh Syekh Al-Būṭī sangat beragam, baik dari segi 

tema, pendekatan, maupun tingkat kedalaman. Karya-karya tersebut tidak 

hanya berfungsi sebagai rujukan akademik, tetapi juga sebagai bahan bacaan 

spiritual, etis, dan kultural yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap 

Islam secara lebih integral. Di antara karya-karya terkenalnya adalah: 

● Tajrubah At-Tarbiyah Al-Islamiyyah fī Mīzan Al-Baḥṡ 

 

● Al-Maḏhab Al-Iqtiṣadī Bayna Asy-Syu‘u‘iyyah wal-Islam 

 

● Difa‘ ‘an Al-Islam wat-Tarīkh 

 

● Ḥaqa’iq ‘an Nash’at Al-Qawmiyyah 

 

● Fī Sabīlillah wal-Ḥaqq 

 

● Min Rawa’i‘ Al-Qur’an Al-Karīm: Ta’ammulat ‘Ilmiyyah wa 

Adabiyyah fī Kitabillah 

● Mabaḥiṡ Al-Kitab was-Sunnah min ‘Ilm Al-Uṣul 

 

● As-Sabīl Al-Waḥid fī Zaḥmat Al-Aḥdaṡ Al-Jariyah 

 

● Muḥaḍarat fī Al-Fiqh Al-Muqaran 

 

● Al-‘Aqīdah Al-Islamiyyah wal-Fikr Al-Mu‘aṣir 

 

● Ḥiwar Ḥawla Musykilat Ḥaḍariyyah 



55  

● ‘Ala Ṭarīq Al-‘Awdah ila Al-Islam: Rasmun limanhaj wa ḥallun 

limusykilat 

● Mas’alah Taḥdīd An-Naṣl 

 

● As-Salafiyyah Marḥalah Zamaniyyah Mubarakah La Maḏhab Islamī 

 

● Qaḍaya Fiqhiyyah Mu‘aṣirah 

 

● Ḥurriyyat Al-Insan fī Ẓilli ‘Ubudiyyatihi Lillah 

 

● Al-Jihad fī Al-Islam: Kayfa Nafhamuhu? wa Kayfa Numarisuhu? 

 

● Zawabi‘ wa Iṣda’ Wara’a Kitab Al-Jihad fī Al-Islam 

 

● Al-Ḥiwar Sabīl At-Ta‘ayush ma‘a At-Ta‘addud wal-Ikhtilaf 

 

● Al-Insan Mukhayyar am Musayyar? 

 

● Al-Islam wal-‘Aṣr: Taḥaddiyyat wa Afaq 

 

● Allah am Al-Insan: Ayyuhuma Aqdar ‘ala Ri‘ayat Ḥuquq Al-Insan? 

 

● Siyamand Ibn Al-Adghal min Rawa’i‘ Qiṣaṣ Asy-Syu‘ub 

 

● Urubba min At-Tiqniyyah ila Ar-Ruḥaniyyah: Musykilah Al-Jisr Al- 

Maqṭu‘ 

● Syakhṣiyyat Istawqafatnī 

 

● Min Al-Fikr wal-Qalb 

 

● Al-Ḥikam Al-‘Aṭa’iyyah: Syarḥ wa Taḥlīl (5 jilid) 

 

● Haḏa Ma Qultuhu Amama Ba‘ḍ Ar-Ru’asa’ wal-Muluk 

 

● Naqd Awham Al-Maddiyyah Al-Jidaliyyah 

 

● Dhawabiṭ Al-Maṣlaḥah fī Asy-Syarī‘ah Al-Islamiyyah (disertasi 

doktoralnya) 

● Kubra Al-Yaqīniyyat Al-Kawniyyah: Wujud Al-Khaliq wa Wazīfat Al- 

Makhluq 

● Haḏza Walidi 



56  

● Al-Bidayat Bakurah A’mali Al-Fikriyyah 

 

● Al-Lamzhabyyah 

 

● Fiqh As-Sirah An-Nabawiyyah 

 

● Manhaj Al-Audah Ila Al-Islam 

 

● Al-Mazahib At-Tawhidiyyah Wa Al-Falsafat Al-Muasirah 

 

● Hazihi Musykilatuna 

 

● Hazihi Musykilatuhum 

 

● Manhaj Al-Hadarah Al-Insaniyyah Fi Al-Qur’an 

 

● Laa Ya’tiihi Al-Bathil 

 

● At-Ta’arruf Ala Az-Zat 

 

● Aisyah Umm Al-Mu’minin 

 

● Dirasat Qur’aniyyah 

 

● Madkhal Ila Fahm Al-Judzur 

 

● Bathin Al-Itsm 

 

● Al-Insan Wa Adalatullah Fi Al-Ard 

 

● Manhaj Tarbawi Farid Fi Al-Quran 

 

● Ila Kulli Fatatin Tu’minu Billah 

 

● Al-Islam Wa Musykilat Asy-Syabab 

 

● Min Asrari Al-Manhaj Ar-Rabbani 

 

● Man Huwa Sayyidu Al-Qadr Fi Hayati Al-Insan 

 

● Man Al-Mas’uul An Takhallufi Al-Muslimin 

 

● Hakadza Falnad’u Ia Al-Islam 

 

● Ad-Diin Wa Al-Falsafah 



57  

● Dan lain sebagainya 

 

Keseluruhan karya ini menunjukkan betapa luas dan dalamnya keilmuan 

Syekh Al-Būṭī, yang tidak hanya terbatas pada kajian tekstual klasik, tetapi juga 

merespons tantangan zaman modern dengan pendekatan ilmiah, spiritual, dan 

dialogis. Warisan intelektualnya menjadi rujukan penting dalam pengembangan 

pemikiran Islam kontemporer, serta menjadi kontribusi yang tidak ternilai 

dalam khazanah keilmuan dunia Islam. 

D. Kondisi Sosio-Politik 

 

Muhammad Sa‘id Ramadhan al-Būṭī tumbuh dan menjalani kehidupannya di 

Suriah, sebuah wilayah yang secara historis tidak pernah lepas dari konflik 

politik berkepanjangan. Ia mengalami langsung berbagai dinamika yang 

memengaruhi struktur sosial dan keagamaan masyarakat, mulai dari masa 

penjajahan Perancis yang mewariskan luka kolonialisme, hingga ketegangan 

politik dengan Mesir dalam konteks pan-Arabisme. Selain itu, al-Būṭī juga 

menghadapi kenyataan pahit dari konflik sektarian antara kelompok Sunni, 

Syiah, dan Wahabi, yang menimbulkan ketegangan ideologis dan sosial di 

tengah masyarakat Muslim. Kondisi sosial-politik yang keras dan penuh gejolak 

ini menjadi latar penting yang membentuk cara pandang dan respons intelektual 

al-Būṭī terhadap isu-isu keagamaan, kemasyarakatan, dan kenegaraan. 

 

Secara kronologis, pengalaman politik al-Būṭī dapat dibagi menjadi dua fase 

utama: saat ia masih berada di Turki dan setelah menetap di Suriah. Kehidupan 

al-Būṭī di Turki berlangsung sangat singkat, yaitu hanya sekitar empat tahun 

sejak kelahirannya. Karena masih bayi, ia tentu belum memiliki kesadaran 

terhadap dinamika politik yang sedang terjadi di sana. Namun, situasi politik di 

Turki pada waktu itu memaksa keluarganya untuk bermigrasi ke Suriah, yang 

kemudian menjadi tempat tinggal utama dan lokasi berkembangnya kehidupan 

serta pemikiran intelektual al-Būṭī. 

 

Setibanya di Suriah, al-Būṭī hidup dalam sistem politik yang dikendalikan oleh 

rezim Hafidz al-Asad melalui Partai Ba’ts sebagai satu-satunya partai yang 



58  

memonopoli kekuasaan negara. Sistem partai tunggal ini menandai bentuk 

otoritarianisme yang juga diterapkan di negara-negara seperti Irak di bawah 

Saddam Husain dan Libya di bawah Muammar Khadafi. Meskipun pada 

awalnya hubungan keluarga al-Būṭī dengan pemerintah tidak diketahui secara 

pasti, titik balik kedekatan antara al-Būṭī dan rezim terjadi pada tahun 1985. 

Pada masa itu, karya-karya ilmiahnya menarik perhatian penguasa, hingga 

Presiden Hafidz al-Asad mengundangnya untuk melakukan pertemuan. Sejak 

itulah, pemikiran keislaman al-Būṭī mulai mendapat tempat di lingkaran 

kekuasaan, menjadikannya figur intelektual yang diperhitungkan (Tamam, 

2022). 

 

Kedekatan al-Būṭī dengan rezim al-Asad, baik di bawah kepemimpinan Hafidz 

maupun Bashar, memang menjadi salah satu aspek paling kontroversial dalam 

perjalanan politiknya dan sering kali memicu kritik dari sejumlah kalangan 

ulama. Namun, relasi tersebut bukanlah bentuk dukungan membabi buta 

terhadap otoritarianisme, melainkan cerminan dari pendekatan politik moderat 

yang ia anut. Al-Būṭī memandang bahwa menjaga stabilitas negara dan 

mencegah pertumpahan darah jauh lebih utama daripada menggulingkan 

kekuasaan melalui kekerasan. Prinsip maslahat (kemaslahatan umum) dan 

persatuan umat menjadi fondasi utama dalam sikap politiknya, di mana 

keterlibatannya dalam ranah kekuasaan lebih dimaknai sebagai strategi menjaga 

keselamatan masyarakat dan meminimalisasi kekacauan sosial di tengah 

gelombang konflik yang terus mengancam Suriah. 

Salah satu momen penting yang mencerminkan strategi politiknya terjadi pada 

tahun 1985, ketika ia menjalin komunikasi khusus dengan Presiden Hafidz al- 

Asad. Meskipun saat itu rezim Ba’ts sangat dibenci oleh banyak kelompok 

Islam, termasuk Ikhwanul Muslimin, al-Būṭī justru menggunakan kedekatannya 

dengan pemerintah untuk memperjuangkan pembebasan puluhan tahanan 

politik dari kalangan aktivis Islam. Keberhasilannya dalam upaya tersebut 

mengubah pandangan sebagian pihak, termasuk Ikhwanul Muslimin sendiri, 

yang semula mengecam keras hubungan al-Būṭī dengan penguasa, tetapi 



59  

kemudian berbalik memberikan penghormatan atas peran dan kontribusi 

strategis yang ia lakukan demi kemaslahatan umat (Al-Syami, 2018). 

Pandangan politik al-Būṭī secara umum merefleksikan pendekatan yang 

moderat dan berbasis pada realitas sosial-politik yang ia alami selama hidup, 

khususnya dalam konteks Suriah. Berdasarkan pengamatannya, negara ideal 

menurut al-Būṭī adalah negara yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai Ilahi 

dalam sistem hukumnya, tanpa harus terpaku pada bentuk negara tertentu, 

selama prinsip keadilan ditegakkan, termasuk terhadap warga non-Muslim yang 

menurutnya harus mendapatkan perlindungan dan perlakuan yang adil. 

Penolakannya terhadap revolusi yang banyak didorong oleh berbagai kelompok 

di Suriah berakar pada prinsip moderasi dan pertimbangan maslahat. Bagi al- 

Būṭī, perubahan yang ditempuh melalui jalan ekstrem dan kekerasan justru 

berpotensi merusak tatanan sosial dan mengakibatkan pertumpahan darah. 

Karena itu, ia lebih mendukung pendekatan reformasi secara bertahap yang 

menurutnya lebih selaras dengan nilai-nilai syariat serta lebih memungkinkan 

tercapainya kemanfaatan bersama tanpa mengorbankan stabilitas negara dan 

kehidupan rakyat (Wahdini, 2020). 

Namun hingga akhir hayatnya, al-Būṭī tetap dikenal sebagai tokoh yang 

mendukung pemerintahan yang sedang berkuasa, beberapa tokoh 

menganggapnya turut bertanggung jawab secara moral atas berbagai tindakan 

represif yang dilakukan oleh rezim terhadap rakyat Suriah. Kritik tajam datang 

dari tokoh-tokoh seperti Yusuf al-Qarḍāwī dan Ali al-Ṣābūnī, yang menilai 

bahwa al-Būṭī telah menyimpang dari idealisme keulamaannya. Bahkan, al- 

Qarḍāwī mengeluarkan fatwa keras yang membolehkan untuk memerangi siapa 

pun yang berdamai dengan pemerintahan Bashar al-Asad, termasuk warga sipil, 

aparat militer, dan para ulama yang dianggap mendukung rezim tersebut. Sikap 

politik yang diambil Al-Buthi memicu kemarahan sejumlah pihak yang 

menentang rezim Bashar al-Asad, hingga akhirnya al-Būṭī menjadi target 

serangan. Ia wafat dalam sebuah peristiwa pemboman pada tahun 2013, ketika 

sedang menyampaikan kajian tafsir al-Qur’an di masjid tempatnya biasa 

mengajar (Tamam, 2022). 



60  

E. Kesyahidan Syekh Al-Būṭī 

 

Kematian Syekh Muhammad Said Ramadan Al-Būṭī merupakan 

peristiwa yang mengejutkan dan menimbulkan banyak perdebatan. Kejadian ini 

terjadi pada Kamis, 21 Maret 2013 (9 Jumada al-Awwal 1434 H) saat beliau 

sedang menyampaikan kajian tafsir Al-Qur'an di Masjid Al-Iman, yang terletak 

di daerah Mazra'a, Damaskus, Suriah. 

 

Menurut pemerintah Suriah, Syekh Al-Būṭī meninggal akibat serangan 

bom bunuh diri. Ledakan tersebut juga menyebabkan 42 orang lainnya 

meninggal dunia, termasuk cucunya yang bernama Ahmad bin Muhammad 

Tawfiq Al-Būṭī, serta melukai lebih dari 80 orang. Pernyataan ini diperkuat oleh 

putra beliau, Muhammad Tawfiq, yang menyatakan bahwa ayahnya wafat 

karena ledakan bom. Namun, ada pula pihak lain yang meragukan versi resmi 

tersebut, dan menyebut bahwa beliau sebenarnya ditembak, serta menuduh 

pemerintah Suriah sebagai pelaku pembunuhan. Tuduhan saling dilempar 

antara pihak oposisi dan pemerintah menambah rumitnya persoalan ini. 

 

Jenazah beliau kemudian dishalatkan pada Sabtu, 23 Maret 2013 (11 

Jumada al-Ula 1434 H) di Masjid Umayyah Damaskus, dengan putranya sendiri 

sebagai imam shalat jenazah. Beliau dimakamkan di sebelah makam 

Salahuddin al-Ayyubi, tempat yang sangat bersejarah dan dekat dengan 

Benteng Damaskus. 

 

4.2. Konsep Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan 

Al-Būṭī 

A. Hakikat Pendidikan Islam 

 

Dalam pandangan Al-Būṭī pendidikan Islam merupakan pendidikan 

yang berlandaskan pada penguatan akal dan pemikiran rasional sebagai 

fondasi awal dalam membangun pemahaman keagamaan. Menurutnya, 

proses pendidikan tidak cukup hanya dengan menumbuhkan rasa cinta 

terhadap Islam secara emosional, tetapi harus diarahkan pada pemahaman 



61  

ajaran-ajaran Islam melalui pendekatan logis, dialogis, dan argumentatif. 

Dengan demikian, peserta didik diajak untuk menggunakan daya nalar 

dalam menghayati prinsip-prinsip agama, sehingga keyakinan yang 

terbentuk bukan bersifat dogmatis, melainkan lahir dari kesadaran 

intelektual. 

 

Setelah landasan rasional tersebut terbentuk, nilai-nilai keislaman 

baru dapat ditanamkan dalam perilaku dan praktik kehidupan sehari-hari. 

Dalam kerangka ini, pendidikan Islam berfungsi untuk membentuk sosok 

pribadi Muslim yang utuh dan seimbang antara aspek keimanan, kecerdasan 

intelektual, dan pengamalan nilai-nilai agama. Individu yang terbentuk 

melalui pendekatan ini diharapkan mampu memahami persoalan hidup 

berdasarkan perspektif Islam serta menjadikan ajaran Islam sebagai 

landasan berpikir dalam merespons tantangan zaman. 

 

Hal ini menjadikan adanya perbedaan yang sangat jelas antara konsep 

at-tarbiyah al-islamiyyah (pendidikan Islam) dengan at-tarbiyah ad- 

dīniyyah (pendidikan agama) sebagaimana dipahami dalam kerangka 

pendidikan Barat (Al-Būṭī, 2023). Menyamakan keduanya merupakan 

kekeliruan epistemologis yang dapat menimbulkan dampak serius dalam 

praktik pendidikan. 

 

Pendidikan agama versi Barat, pada umumnya, berorientasi pada 

pendekatan emosional dan ritualistik. Fokus utamanya adalah 

menumbuhkan rasa hormat dan kekhusyukan terhadap agama melalui 

kegiatan seremonial seperti doa bersama, nyanyian rohani, atau aktivitas 

spiritual lainnya (Al-Būṭī, 2023). Pendekatan semacam ini kurang 

memberikan ruang bagi pengembangan nalar kritis dan pemahaman rasional 

terhadap ajaran agama. Dampaknya, agama cenderung terpinggirkan dari 

kehidupan publik dan hanya hidup di ruang ibadah. 

 

Walaupun pendidikan Islam mengedepankan rasionalitas, Al-Būṭī 

tidak menafikan peran emosi dalam pembelajaran. Perasaan tetap 

dibutuhkan dalam proses pendidikan, terutama sebagai pemantik motivasi 



62  

dan semangat belajar. Namun, dalam kerangka pendidikan Islam, emosi 

tidak menjadi dasar penentuan kebenaran, melainkan pelengkap yang 

memperkuat dorongan untuk mencintai kebenaran (Al-Būṭī, 2023). 

 

Dengan pendekatan demikian, pendidikan Islam membentuk individu 

yang tidak hanya tunduk kepada agama secara emosional, tetapi juga secara 

sadar dan rasional. Mereka tidak hanya taat secara simbolik, tetapi memiliki 

worldview Islam yang utuh. 

 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa Al-Būṭī 

memandang hakikat pendidikan Islam sebagai proses pembinaan manusia 

yang integratif, yang mencakup pembentukan akidah, penguatan akal, dan 

pengamalan syariat secara menyeluruh. Pendidikan Islam menurut Al-Būṭī 

bukanlah pendidikan yang bersifat emosional atau ritualistik sebagaimana 

model pendidikan agama Barat, melainkan sebuah pendekatan 

komprehensif yang menjadikan akal sebagai pintu masuk utama untuk 

memahami ajaran Islam, yang kemudian diikuti oleh penguatan iman dan 

aktualisasi dalam amal perbuatan. 

 

B. Metode Pendidikan Islam 

 

Berdasarkan penjelasan Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī (2023) 

dalam buku Tajrubah at-Tarbiyyah al-Islamiyyah bisa ditarik kesimpulan 

bahwa pendidikan Islam memiliki metode pedagogis yang khas dan 

fundamental. Pendidikan tidak cukup hanya mentransfer nilai-nilai 

keagamaan secara normatif atau ritualistik, melainkan harus dilaksanakan 

secara mendalam dan rasional, menyentuh dimensi intelektual serta aplikatif 

dalam kehidupan nyata. Dalam pemikirannya, proses pendidikan Islam 

harus dilakukan melalui dua tahapan utama yang saling melengkapi, yaitu 

tahap intelektualisasi dan tahap internalisasi nilai serta usaha pembentukan 

karakter islami. 

Tahap 1: Rasionalisasi dan Pemahaman Ajaran Islam 



63  

Pada tahap awal, pendidikan Islam menurut Al-Būṭī harus dimulai 

dengan pemberian pemahaman rasional terhadap ajaran Islam. Dalam hal 

ini, peserta didik tidak hanya diajak untuk menerima dogma, tetapi diajak 

berpikir secara kritis, berdialog, dan memahami prinsip-prinsip Islam 

melalui pendekatan logis dan argumentatif. Ajaran agama diperkenalkan 

dengan dalil, diskusi terbuka, dan landasan ilmiah agar keyakinan yang 

tumbuh bukan bersumber dari emosi semata, melainkan dari kesadaran 

intelektual yang mendalam. 

Tujuan dari tahap ini adalah membentuk pola pikir yang mampu 

menyerap dan menyaring ajaran Islam secara proporsional dan independen, 

sehingga peserta didik tidak mudah goyah ketika menghadapi arus 

pemikiran sekuler maupun pengaruh budaya asing. Dengan cara ini, 

pendidikan tidak hanya menghasilkan pemeluk agama yang patuh secara 

lahiriah, tetapi juga Muslim yang berpikir reflektif dan yakin secara rasional 

terhadap agamanya. 

Tahap 2: Internalisasi Nilai dan Pembentukan Karakter Islami 

 

Setelah pemahaman rasional terbentuk, tahap selanjutnya adalah 

pembentukan perilaku Islami melalui pembiasaan dan penghayatan nilai- 

nilai ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Al-Būṭī menekankan 

pentingnya upaya menciptakan integrasi maksimal antara kehidupan 

individu Muslim dengan karakter teladan yang diharapkan. 

Tujuan dari kedua tahap ini adalah membentuk pola pikir yang 

mampu menyerap dan menyaring ajaran Islam secara proporsional dan 

independen, sehingga peserta didik tidak mudah goyah ketika menghadapi 

arus pemikiran sekuler maupun pengaruh budaya asing. Dengan cara ini, 

pendidikan tidak hanya menghasilkan pemeluk agama yang patuh secara 

lahiriah, tetapi juga Muslim yang berpikir reflektif dan yakin secara rasional 

terhadap agamanya. Serta tujuan akhir berupa terciptanya individu yang 

menjadikan nilai-nilai Islam sebagai paradigma hidup, bukan sekadar 

pengetahuan yang disimpan dalam pikiran atau perasaan semata. 



64  

Dengan demikian, pemikiran Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī 

menegaskan bahwa pendidikan Islam harus dilaksanakan secara bertahap, 

mendalam, dan terintegrasi antara dimensi intelektual dan spiritual. Melalui 

tahap rasionalisasi ajaran Islam, peserta didik dibekali dengan pemahaman 

yang logis dan argumentatif, sehingga keyakinannya tumbuh dari 

kesadaran, bukan sekadar warisan emosional. Selanjutnya, melalui tahap 

internalisasi nilai, peserta didik diarahkan untuk mewujudkan nilai-nilai 

Islam dalam karakter dan perilaku nyata. Dua tahapan ini merupakan 

metode pendidikan yang tidak hanya mencetak individu yang taat secara 

formal, tetapi juga membentuk Muslim sejati yang memiliki keteguhan 

akidah, kedalaman pemahaman, dan integritas moral yang kokoh dalam 

menghadapi tantangan zaman. 

C. Tujuan Pendidikan Islam 

 

Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī memaparkan konsep tujuan 

pendidikan Islam dengan membaginya ke dalam dua kategori besar, yakni 

tujuan utama (primer) dan tujuan sekunder (cabang). 

 

1. Tujuan Utama 

Menurut Al-Būṭī, tujuan paling esensial dari pendidikan Islam 

adalah untuk merealisasikan misi penciptaan manusia 

sebagaimana ditetapkan oleh Allah Swt., yakni menegakkan 

kehidupan yang berdasarkan hukum-hukum Allah di muka 

bumi. Dalam perspektif ini, pendidikan berperan sebagai sarana 

untuk membentuk manusia agar hidup di bawah naungan 

ketundukan dan keadilan syariat, terbebas dari dominasi hawa 

nafsu, kepentingan pribadi, dan kekuasaan manusia atas 

sesamanya. Dengan kata lain, Al-Būṭī menyatakan bahwa tujuan 

dasar pendidikan Islam adalah bernaung di bawah panji ketaatan 

kepada Allah dan keadilan-Nya di bumi. Tujuan ini bermuara 

pada pencapaian rida Allah serta keselamatan dari murka dan 

azab-Nya (Al-Būṭī, 2023). Oleh karena itu, pendidikan Islam 

tidak hanya bersifat informatif, tetapi juga transformasional, 



65  

dengan maksud mengubah orientasi hidup manusia menjadi 

bentuk penghambaan yang total kepada Tuhan. 

2. Tujuan Sekunder (Cabang) 

Al-Būṭī menyadari bahwa pencapaian tujuan utama 

pendidikan tidak mungkin terwujud tanpa mengatasi berbagai 

hambatan besar yang muncul dari kondisi masyarakat. 

Hambatan ini berasal dari dua sisi: konspirasi eksternal dari 

kelompok non-Muslim serta kelalaian internal umat Islam 

sendiri. Oleh sebab itu, pendidikan Islam juga harus menetapkan 

sejumlah tujuan sekunder yang bersifat strategis dalam upaya 

melawan hambatan tersebut. Prinsip ushul fiqh menyebutkan, 

“Ma la yatimmu al-wajib illa bihi fa huwa wajib” (apa yang tidak 

dapat menyempurnakan kewajiban kecuali dengannya, maka ia 

menjadi wajib). Artinya, mengatasi hambatan-hambatan tersebut 

merupakan keharusan dan bagian fundamental yang tidak 

terpisahkan dari misi pendidikan Islam. 

Secara umum, ada tiga bentuk hambatan utama yang 

diidentifikasi Al-Būṭī (2023) dalam konteks kontemporer: 

● Distorsi Akidah Islamiyah: Munculnya paham-paham 

yang memecah belah umat dan menggantikan akidah 

tauhid yang tidak membedakan berdasarkan suku, ras, atau 

bahasa dengan pemahaman kelompok sektarianisme, yang 

secara strategis didesain untuk menghancurkan persatuan 

umat. 

● Pelemahan Akhlak Islamiyah: Penyebaran filosofi etika 

modern yang memisahkan moralitas dari asal-usul atau 

otoritas agama, menyebabkan relativisme moral yang 

tidak lagi memiliki akar pada wahyu, memungkinkan 

manusia bebas dalam menetapkan standar etika, 

mengubahnya kapan saja. 

● Penggantian Syariat dengan Hukum Buatan Manusia: 

Dominasi sistem hukum non-Ilahiah buatan manusia 



66  

dalam kehidupan sosial, ekonomi, dan hukum, yang 

mengikis supremasi hukum Allah di tengah umat Muslim. 

Ini disebabkan oleh perasaan inferioritas di kalangan 

Muslim yang terpesona oleh kemajuan materi Barat, serta 

kelalaian para dai Islam. 

● Hambatan terkait Pemahaman dan Penggunaan Al-Qur'an 

serta Bahasa Arab: Sikap banyak orang yang menjadikan 

Al-Qur’an sebatas bacaan atau hiasan tanpa memahami 

isinya, membuat Al-Qur’an kehilangan fungsinya sebagai 

pedoman hidup. Generasi muda pun makin jauh dari 

kemukjizat Al-Qur’an karena kurangnya pemahaman, 

terutama terhadap bahasa Arab. Untuk itu, dibutuhkan 

pendidikan yang mendorong pemahaman dan kecintaan 

terhadap Al-Qur’an secara menyeluruh. 

Sebagai respons terhadap hambatan-hambatan tersebut, Al- 

Būṭī merumuskan empat tujuan cabang pendidikan, berikut 

uraian tujuan-tujuan turunan pendidikan Islam sebagaimana 

dirumuskan oleh Al-Būṭī (2023): 

1. Menumbuhkan Akidah Islam yang Kuat 

Tujuan utama dari pendidikan Islam adalah 

menumbuhkan dan mengokohkan akidah Islam yang 

murni dalam jiwa generasi muda, terutama pada anak- 

anak dan remaja. Akidah yang benar akan membentuk 

kerangka berpikir dan bertindak yang konsisten dengan 

nilai-nilai ketauhidan, menjadikan Allah sebagai satu- 

satunya pusat ketaatan. Selain itu, akidah yang kokoh 

diyakini mampu menjauhkan individu dari fanatisme 

berbasis ras, bahasa, atau nasab, yang kerap menjadi 

sumber konflik dan disintegrasi sosial. 

2. Mengintegrasikan Moralitas dengan Otoritas Wahyu 

Tujuan berikutnya adalah mengembalikan seluruh 

sistem etika dan perilaku moral kepada sumber asalnya, 



67  

yaitu wahyu ilahiah. Al-Būṭī menilai bahwa moralitas 

yang tidak bersandar pada agama akan mudah terdistorsi 

oleh pengaruh budaya asing, ideologi sekuler, dan 

kekuasaan yang otoriter. Akhlak semacam ini bersifat 

relatif, temporal, dan tidak memiliki nilai universal yang 

abadi. 

Sebagai respons terhadap hal tersebut, Al Buthi 

menekankan bahwa pendidikan Islam harus menghindari 

narasi yang menyamakan akhlak Islam dengan sekadar 

tradisi (al-taqalīd). Tradisi sering kali dipahami sebagai 

warisan budaya yang temporer, bukan sebagai prinsip suci 

yang bersumber dari wahyu yang layak dibanggakan 

manusia. Oleh karena itu, pendidikan Islam memikul 

tanggung jawab untuk meluruskan pemahaman tersebut 

dan menegaskan bahwa akhlak Islam adalah bagian 

integral dari sistem nilai transenden yang tidak tunduk 

pada perubahan zaman. 

3. Menegakkan Kedaulatan Syariat Islam 

Pendidikan Islam juga diarahkan untuk menanamkan 

kesadaran akan supremasi hukum Allah sebagai satu- 

satunya sumber otoritas yang sah dalam kehidupan 

manusia. Pernyataan tauhid "la ilaha illa Allah" tidak 

hanya merupakan pengakuan keimanan, tetapi juga 

mengandung implikasi politis dan hukum yang menolak 

bentuk-bentuk kedaulatan hukum buatan manusia yang 

bertentangan dengan syariat. 

Dalam hal ini, Al-Būṭī mengkritik sistem hukum 

sekuler yang banyak diadopsi oleh negara-negara Muslim, 

yang pada dasarnya merupakan warisan dari kolonialisme 

dan pengaruh eksternal. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

memiliki tanggung jawab strategis untuk membekali 

peserta didik dengan pemahaman mendalam mengenai 



68  

sistem hukum Islam dan membangun keberanian 

intelektual untuk menolak serta mengganti sistem hukum 

yang tidak sesuai dengan prinsip syariat. 

4. Menghidupkan Kesadaran terhadap Kemukjizatan Al- 

Qur’an 

Tujuan keempat adalah membangkitkan kembali 

kesadaran terhadap kemukjizatan (i‘jaz) Al-Qur’an, 

terutama dalam menjawab tantangan intelektual generasi 

kontemporer. Al-Qur’an memiliki keistimewaan karena 

selalu relevan di setiap zaman dan mampu memberikan 

inspirasi ilmiah, moral, dan spiritual kepada seluruh 

generasi. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam bertanggung jawab 

untuk menghidupkan kembali pemahaman yang 

mendalam terhadap Al-Qur’an, melalui pengajaran 

tajwid, tafsir, serta penjelasan retorika dan struktur 

bahasanya. Ini tidak hanya mengasah kecakapan bahasa 

Arab, tetapi juga menumbuhkan kekaguman dan cinta 

terhadap kitab suci. 

Secara menyeluruh, Muhammad Sa’id Ramaḍan Al-Būṭī menekankan 

bahwa seluruh orientasi pendidikan Islam—baik yang bersifat primer 

maupun sekunder—berakar pada satu misi sentral, yakni merealisasikan 

pengabdian paripurna dan totalitas kepada Allah Swt. dan menegakkan 

nilai-nilai keadilan-Nya di muka bumi melalui implementasi syariat secara 

utuh. Dalam perspektif ini, pendidikan Islam tidak semata-mata 

dimaksudkan untuk membentuk pribadi yang berakhlak mulia, tetapi juga 

bertujuan menyiapkan manusia sebagai khalifah Allah yang memiliki 

kesadaran eksistensial atas tujuan penciptaannya, sekaligus mampu 

mengemban tanggung jawab historis untuk memperjuangkan penerapan 

nilai-nilai Islam dalam seluruh dimensi kehidupan sosial, politik, dan 

budaya. 

D. Kurikulum Pendidikan Islam 



69  

Syekh Muhammad Said Ramaḍan Al-Būṭī tidak merumuskan 

kurikulum pendidikan Islam secara teknis dalam bentuk daftar mata 

pelajaran sebagaimana dalam sistem pendidikan yang jamak diketahui. 

Sebaliknya, ia menekankan pentingnya substansi materi, arah pendidikan, 

dan pendekatan yang digunakan dalam pendidikan Islam, agar sesuai 

dengan tujuan fundamental yang ingin dicapai oleh Islam. Ia juga 

membedakan dengan tegas antara pendidikan Islam yang autentik dengan 

apa yang ia sebut sebagai pendidikan agama modern, yang cenderung 

bersifat formalistik dan terpisah dari nilai-nilai spiritual dan integratif Islam. 

 

Menurut Al-Būṭī, pendidikan Islam merupakan proses bertahap yang 

dimulai dari penanaman logika dan pemahaman rasional terhadap ajaran 

agama, kemudian diikuti dengan pembentukan perilaku nyata yang selaras 

dengan nilai-nilai Islam. Tahap awal melibatkan penyampaian, diskusi, dan 

penanaman pemahaman intelektual, sedangkan tahap lanjutan mengarahkan 

peserta didik untuk menginternalisasi, meneladani perilaku ideal yang 

diajarkan Islam dan berupaya mengharmoniskan seluruh aspek 

kehidupannya dengan nilai-nilai tersebut. 

 

Berikut adalah cakupan dan fokus kurikulum pendidikan Islam 

menurut Al-Būṭī yang bisa disimpulkan oleh peneliti dari kitab Tajrubah at- 

Tarbiyyah al-Islamiyyah: 

 

1. Penanaman Akidah Islam yang Kokoh 

 

Akidah yang dimaksud di sini bukan sekadar keyakinan 

tradisional, melainkan keyakinan yang dibangun di atas pemikiran 

logis dan argumentasi rasional. Al-Būṭī menolak pendekatan 

emosional semata dalam menyampaikan ajaran agama. Oleh karena 

itu, isi kurikulum perlu memuat bahasan menyeluruh tentang konsep 

ketuhanan dalam Islam, hakikat tauhid, rukun iman, serta respons 

terhadap berbagai bentuk penyimpangan akidah modern seperti 

materialisme, relativisme, dan sekularisme. Hal ini menjadikan 

akidah sebagai pondasi utama dalam kurikulum. 



70  

2. Penguasaan terhadap Syariat Islam secara Menyeluruh 

 

Aspek penting kedua dalam kurikulum adalah pemahaman 

komprehensif terhadap syariat. Ini mencakup hukum ibadah, 

muamalah, sosial, ekonomi, dan politik yang bersumber dari Al- 

Qur’an, Sunnah, Ijma’, dan Qiyas. Menurut Al-Būṭī, pengetahuan 

tentang syariat tidak boleh dibatasi hanya pada aspek ritual, tetapi 

harus meluas ke persoalan kehidupan nyata. Dengan begitu, 

kurikulum perlu mengintegrasikan studi hukum Islam dengan 

pemahaman kontekstual atas realitas kontemporer, agar siswa 

mampu memahami dan menerapkan nilai-nilai hukum Islam dalam 

kehidupan mereka sehari-hari. 

 

3. Penguatan Akhlak Islam sebagai Standar Moral Absolut 

 

Al-Būṭī berpandangan bahwa akhlak hanya akan memiliki 

makna hakiki jika dikaitkan langsung dengan nilai-nilai wahyu. 

Kurikulum pendidikan Islam harus memuat materi akhlak yang 

didasarkan pada prinsip-prinsip Islam yang bersifat tetap dan tidak 

berubah oleh waktu atau budaya. Oleh karena itu, pembelajaran 

nilai-nilai seperti kejujuran, amanah, adil, sabar, dan tawadhu’ harus 

disusun tidak sekadar sebagai kebiasaan sosial, tetapi sebagai 

tuntunan syar’i yang memiliki konsekuensi ukhrawi. Kurikulum 

juga perlu memberikan ruang bagi siswa untuk membedakan antara 

akhlak yang bersumber dari tradisi manusia dan akhlak yang 

bersumber dari wahyu Ilahi. 

 

4. Peneguhan Prinsip Kedaulatan Hukum Allah 

 

Al-Būṭī menempatkan pentingnya prinsip bahwa hanya Allah 

yang memiliki hak untuk menetapkan hukum. Oleh karena itu, 

materi kurikulum pendidikan Islam harus memberikan pemahaman 

yang jelas tentang konsekuensi tauhid dalam aspek pemerintahan 

dan sistem hukum. Kurikulum harus membekali peserta didik 



71  

dengan pemahaman bahwa sistem hukum Islam bersifat menyeluruh 

dan mencakup seluruh aspek kehidupan, serta membantah legitimasi 

sistem hukum sekuler yang bersumber dari akal manusia semata. 

Dengan memasukkan prinsip ini dalam isi kurikulum, pendidikan 

Islam akan melahirkan generasi yang memahami tanggung jawab 

sosial-politiknya sebagai bagian dari ibadah kepada Allah. 

 

5. Peran Sentral Al-Qur’an dan Bahasa Arab 

 

Al-Qur’an memiliki posisi sentral dalam kurikulum 

pendidikan Islam. Menurut Al-Būṭī, Al-Qur’an adalah instrumen 

utama dalam membentuk hati, jiwa, dan akal peserta didik, serta 

sebagai sarana untuk menghidupkan kembali nilai-nilai spiritual 

dalam diri mereka. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus 

membiasakan peserta didik untuk membaca, menghafal, dan 

memahami kandungan Al-Qur’an sejak dini. Hal ini sekaligus 

menjadi cara paling efektif untuk menumbuhkan kefasihan dalam 

bahasa Arab, bahasa utama dalam Islam. Al-Būṭī juga mengingatkan 

tentang ancaman sistematis terhadap bahasa Arab, seperti upaya 

penyederhanaan bahasa yang melemahkan relasi umat Islam dengan 

sumber ajaran mereka. 

 

6. Integrasi Kurikulum dalam Seluruh Bidang Studi 

 

Salah satu penekanan penting dari Al-Būṭī adalah bahwa 

kurikulum pendidikan Islam tidak boleh berdiri secara terpisah dari 

mata pelajaran lain. Semua disiplin ilmu harus terintegrasi dengan 

nilai-nilai Islam, baik secara materi, pendekatan, maupun visi 

pendidikan. Buku-buku pelajaran perlu disaring dari konten yang 

bertentangan dengan akidah dan syariat Islam, dan para guru dari 

semua mata pelajaran harus memiliki keselarasan pemikiran dalam 

mendidik. Tanpa integrasi ini, akan timbul kontradiksi dalam 

pemikiran peserta didik yang berujung pada kebingungan ideologis 

dan kerapuhan keimanan. 



72  

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa meskipun Syekh 

Muhammad Said Ramaḍan Al-Būṭī tidak menyusun kurikulum pendidikan 

Islam dalam bentuk teknis dan sistematis seperti yang lazim dalam sistem 

pendidikan modern, namun pemikirannya memberikan kerangka konseptual 

yang kuat dan menyeluruh. Kurikulum menurut Al-Būṭī harus berakar pada 

akidah yang logis, pemahaman syariat yang luas, akhlak yang bersumber 

dari wahyu, serta peneguhan prinsip tauhid dalam sistem hukum. Al-Qur’an 

dan bahasa Arab menjadi pusat utama dalam proses pendidikan, dan seluruh 

bidang studi harus terintegrasi dengan nilai-nilai Islam. Dengan pendekatan 

ini, pendidikan Islam diharapkan tidak hanya mencetak individu yang 

cerdas secara intelektual, tetapi juga utuh secara spiritual, moral, dan sosial, 

serta mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. 

 

E. Guru dalam Konsep Pendidikan Islam 

 

Dalam sistem pendidikan Islam yang dikonsepsikan oleh Muhammad 

Said Ramaḍan Al-Būṭī, figur guru menempati posisi yang sangat 

fundamental dan strategis. Beliau tidak memandang pendidik sekadar 

sebagai penyampai informasi keagamaan atau pengelola kelas, melainkan 

sebagai penanggung jawab langsung terhadap formasi kepribadian dan 

ideologi peserta didik. Dalam paradigma ini, guru adalah medium utama 

dalam menyampaikan nilai-nilai Islam, bukan hanya lewat lisan, tetapi 

melalui keteladanan, interaksi psikologis, dan integritas personal. 

 

Al-Būṭī (2023) menyatakan bahwa pendidik agama memerlukan 

kualitas dan kualifikasi yang jauh lebih tinggi dibandingkan dengan guru 

bidang studi lain, karena objek yang ditanganinya bukan sekadar akal, 

melainkan hati, keyakinan, dan perilaku siswa yang akan membentuk arah 

hidupnya. 

 

Dalam menjabarkan syarat-syarat ideal seorang pendidik Islam, Al- 

Būṭī (2023) menegaskan dua dimensi penting: 



73  

a. Kompetensi Ilmiah (Kafa’ah ‘Ilmiyyah) 

 

Pendidik Islam harus menguasai seluruh cabang ilmu keislaman 

secara mendalam dan memiliki wawasan luas terhadap budaya. 

Pengetahuan ini menjadi syarat awal agar ia dapat menjawab 

tantangan pemikiran modern, meluruskan kesalahpahaman 

terhadap ajaran Islam, dan memberikan bimbingan intelektual yang 

kokoh kepada peserta didik. 

b. Kompetensi Kepribadian dan Moral (Kafa’ah Tarbawiyyah) 

 

Inilah aspek yang paling ditekankan Al-Būṭī. Seorang pendidik 

Islam harus: 

1. Berakhlak mulia dan istiqamah dalam perilaku sehingga 

mampu teladan dalam konsistensi 

2. Ikhlas dalam niat dan tugasnya 

 

3. Menjadikan pekerjaannya sebagai jalan jihad di jalan Allah, 

bukan sekadar sumber penghasilan 

4. Memiliki semangat pengabdian, bukan ambisi duniawi 

 

Beliau menulis dengan keras bahwa guru yang memandang tugas 

pendidikan ini seperti pekerjaan komersial, tidak akan diharapkan 

membawa kebaikan apapun dalam pekerjaan pendidikan mereka. Energi 

spiritual, lanjutnya, tidak akan terpancar dari motivasi mengejar kekayaan 

atau ketenaran (Al-Būṭī, 2023). 

Oleh karena itu, kepribadian guru akan menjadi media dakwah 

tersendiri, dan bahwa pengaruh moral seorang guru terhadap jiwa muridnya 

jauh lebih menentukan keberhasilan pendidikan Islam dibanding materi 

pelajaran atau metode penyampaiannya. 

Lebih dari sekadar pengajar, Al-Būṭī (2023) menyebut bahwa hubungan 

guru-siswa harus seperti hubungan saudara yang penuh kasih sayang. Guru 

harus mampu merasakan beban psikologis siswa, menyelami permasalahan 



74  

mereka, serta hadir sebagai figur yang tidak hanya dihormati, tetapi juga 

dicintai. Hal ini akan menciptakan ikatan spiritual yang memungkinkan 

proses internalisasi nilai-nilai Islam berlangsung dengan utuh dan alami. 

Dalam relasi ini, jam pelajaran bukan sekadar waktu untuk mentransfer 

ilmu, tetapi juga menjadi kesempatan untuk mengenal lebih dekat kondisi 

psikologis dan sosial siswa, serta memahami persoalan-persoalan yang 

mereka hadapi. Dengan pendekatan ini, guru tidak hanya menjadi figur 

otoritatif di dalam kelas, melainkan juga sosok teladan dan tempat bertanya 

yang dipercaya oleh peserta didik dalam membentuk karakter dan 

kepribadian Islami. 

Disamping itu, Al-Būṭī (2023) juga mencatat adanya penyimpangan- 

penyimpangan dalam praktik kependidikan yang berbahaya bagi misi Islam. 

Al-Būṭī menyebutkan secara gamblang beberapa kesalahan yang dapat 

merusak misi pendidikan Islam, antara lain: 

1. Mengajar hanya untuk menyampaikan materi kurikulum tanpa 

perhatian terhadap keadaan siswa. 

2. Mengabaikan hubungan psikologis dan emosional dengan siswa. 

 

3. Memperlakukan pertanyaan kritis siswa sebagai bentuk 

pemberontakan. 

4. Menunjukkan kemarahan dan celaan atas nama ‘ghirah terhadap 

agama’. 

Ia memperingatkan bahwa “ghirah yang palsu” ini justru akan 

mengubah pendidikan Islam menjadi ladang permusuhan dan kebencian, 

alih-alih menjadi jalan hidayah dan ketenangan. Bahkan banyak pemuda 

yang menyimpang dari agama, bukan karena kesalahan teologi, tetapi 

karena pengalaman negatif mereka dengan guru yang kasar dan tidak 

bijaksana (Al-Būṭī, 2023). 

Dengan melihat pentingnya peran dan tanggung jawab seorang guru 

dalam membentuk arah hidup peserta didik, Al-Būṭī mengusulkan perlunya 

adanya sistem pengawasan moral dan spiritual terhadap para pendidik. Ia 



75  

berpandangan bahwa gelar akademik semata tidak bisa dijadikan tolok ukur 

keabsahan seorang guru dalam mengemban misi pendidikan Islam. Oleh 

sebab itu, perlu dibentuk lembaga khusus yang bertugas memantau 

integritas akidah dan akhlak para guru, khususnya guru agama. Lembaga 

ini, menurut Al-Būṭī, harus diisi oleh orang-orang yang saleh dan 

berintegritas tinggi, yang diberi wewenang untuk membatalkan kualifikasi 

akademik seseorang apabila terbukti menyimpang secara ideologis atau 

moral (Al-Būṭī, 2023). 

Dari pemaparan di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam pandangan 

Muhammad Said Ramaḍan Al-Būṭī, pendidik memiliki peran yang sangat 

strategis dan sentral dalam sistem pendidikan Islam. Guru bukan sekadar 

pengajar atau fasilitator pembelajaran, melainkan aktor utama dalam 

membentuk kepribadian, akidah, dan moralitas peserta didik. Oleh karena 

itu, pendidik dituntut memiliki dua kompetensi utama, yakni kompetensi 

ilmiah yang mencakup penguasaan mendalam terhadap ilmu-ilmu 

keislaman dan pemahaman konteks modern, serta kompetensi kepribadian 

yang meliputi akhlak mulia, integritas spiritual, dan pengabdian tulus dalam 

menjalankan misi pendidikan sebagai bentuk ibadah kepada Allah. 

Lebih jauh, Al-Būṭī menekankan bahwa keberhasilan pendidikan Islam 

sangat bergantung pada kualitas moral dan spiritual pendidiknya. Hubungan 

emosional yang harmonis, keteladanan dalam kehidupan sehari-hari, dan 

kemampuan memahami psikologi siswa merupakan elemen penting dalam 

proses pendidikan yang efektif. Ia juga mengkritik keras praktik pendidikan 

yang kering dari nilai-nilai kasih sayang dan hikmah, yang justru dapat 

menjauhkan siswa dari semangat keislaman. Oleh sebab itu, ia menyerukan 

pentingnya sistem pengawasan akhlak bagi pendidik agar pendidikan Islam 

tetap berjalan sesuai dengan misi ilahiah dan tidak disalahgunakan oleh 

oknum yang tidak layak. Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 

tidak cukup ditopang oleh kurikulum atau metode saja, tetapi harus ditopang 

oleh kualitas kepribadian dan jiwa para pendidiknya. 



76  

4.3. Relevansi Pemikiran Pendidikan Islam Muhammad Sa’id Ramaḍan Al- 

Būṭī Bagi Pendidikan Islam Di Indonesia 

 

Pemikiran Muhammad Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī memberikan banyak 

pelajaran penting bagi perkembangan pendidikan Islam, terutama di Indonesia. 

Indonesia sebagai negara dengan masyarakat Muslim yang beragam latar 

belakangnya (plural), memerlukan pendekatan pendidikan yang bisa 

menyatukan perbedaan. Jika keberagaman ini tidak dipahami dan diarahkan 

dengan baik dalam sistem pendidikan, maka bisa muncul berbagai masalah, 

seperti perpecahan antar kelompok, kebingungan dalam hal keyakinan, 

hilangnya arah spiritual, hingga krisis identitas di kalangan siswa (Aslan, 2019). 

 

Pemikiran Muhammad Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī tentang pendidikan Islam 

merupakan salah satu kontribusi intelektual kontemporer yang layak dijadikan 

referensi dalam pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. Di tengah 

dinamika masyarakat Muslim Indonesia yang menghadapi tantangan 

globalisasi, sekularisasi nilai, dan melemahnya ketahanan moral generasi muda, 

gagasan Al-Būṭī hadir sebagai tawaran epistemologis dan metodologis untuk 

membumikan pendidikan Islam yang menyeluruh, rasional, dan bernilai 

transendental. Pemikiran Al-Būṭī menyentuh dimensi fundamental dalam 

sistem pendidikan Islam, mulai dari hakikat, metode, tujuan, kurikulum, hingga 

figur pendidik. Oleh karena itu, analisis terhadap relevansinya menjadi penting 

untuk memperkaya wacana pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. 

 

A. Relevansi Hakikat Pendidikan Islam Al-Būṭī 

 

Dalam pandangan Al-Būṭī, pendidikan Islam tidak cukup didefinisikan 

sebagai proses pewarisan nilai-nilai agama secara simbolik atau emosional. 

Ia menggarisbawahi bahwa pendidikan Islam harus dimulai dengan 

penguatan akal dan pemikiran rasional, sebagai dasar dalam membangun 

kesadaran keagamaan. Hal ini sangat relevan dengan kondisi pendidikan 

Islam di Indonesia yang masih sering terjebak pada pembelajaran yang 



77  

bersifat dogmatis, kurang memberi ruang pada penguatan logika dan nalar 

kritis peserta didik. 

 

Di berbagai lembaga pendidikan Islam, masih ditemukan model 

pembelajaran yang lebih menekankan hafalan daripada pemahaman, serta 

kegiatan keagamaan yang bersifat ritualistik daripada reflektif. Dalam 

konteks ini, pendekatan Al-Būṭī yang berbasis kesadaran intelektual dapat 

menjadi rujukan dalam mengembangkan pendidikan Islam yang dialogis, 

argumentatif, dan kritis, tanpa kehilangan dimensi spiritualitasnya. 

 

Lebih jauh, Al-Būṭī membedakan secara tegas antara at-tarbiyah al- 

Islamiyyah (pendidikan Islam) dengan at-tarbiyah ad-diniyyah (pendidikan 

agama). Perbedaan ini penting untuk disadari dalam konteks Indonesia, di 

mana istilah “pendidikan agama” sering digunakan secara umum dalam 

kebijakan pendidikan formal, tanpa menekankan integrasi antara aspek 

iman, akal, dan amal. Oleh karena itu, pendidikan Islam yang digagas Al- 

Būṭī dapat memberikan landasan konseptual dalam memperjelas orientasi 

dan kerangka berpikir lembaga pendidikan Islam di Indonesia. 

 

B. Relevansi Metode Pendidikan Islam Al-Būṭī 

 

Metode pendidikan Islam menurut Al-Būṭī mencakup dua tahap 

strategis: pertama, rasionalisasi dan pemahaman ajaran Islam; kedua, 

internalisasi nilai dan pembentukan karakter Islami. Metode ini sejalan 

dengan prinsip pedagogi modern dan konsep pembelajaran bermakna yang 

mulai dikembangkan dalam sistem pendidikan di Indonesia, khususnya 

melalui kurikulum berbasis karakter seperti Kurikulum 2013. 

 

Tahap rasionalisasi mendorong guru untuk menjadikan peserta didik 

aktif dalam proses berpikir, tidak sekadar menerima dogma. Ini sesuai 

dengan pendekatan saintifik yang menjadi dasar Kurikulum 2013 di 

Indonesia, di mana peserta didik didorong untuk mengamati, menanya, 

mencoba, menalar, dan mengomunikasikan. 



78  

Tahap kedua, yaitu internalisasi nilai, selaras dengan semangat 

pendidikan karakter yang juga menjadi prioritas nasional sebagaimana 

ditegaskan dalam berbagai kebijakan pendidikan, seperti Permendikbud No. 

20 Tahun 2018 tentang Penguatan Pendidikan Karakter (PPK). Dalam 

pandangan Al-Būṭī, karakter Islami tidak cukup dibentuk melalui 

pengetahuan kognitif, tetapi melalui keteladanan, pembiasaan, dan 

pengalaman spiritual dalam kehidupan nyata. Metode ini cocok diterapkan 

dalam pesantren, madrasah, dan sekolah Islam terpadu yang mulai 

mengembangkan pendekatan pembelajaran berbasis nilai. 

 

C. Relevansi Tujuan Pendidikan Islam Al-Būṭī 

 

Al-Būṭī memandang bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah 

merealisasikan penghambaan total kepada Allah dan menegakkan keadilan 

Ilahiyah di muka bumi. Tujuan ini melampaui sekadar pembentukan 

manusia berilmu dan berakhlak, tetapi juga mencakup dimensi eksistensial 

dan peran sosial manusia sebagai khalifah Allah. 

 

Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia, tujuan ini sangat penting 

untuk memperluas orientasi pendidikan yang tidak hanya menekankan 

keberhasilan akademik, tetapi juga kesadaran spiritual dan tanggung jawab 

sosial. Dengan menjadikan keridhaan Allah sebagai orientasi akhir 

pendidikan, Al-Būṭī mengingatkan pentingnya menghindari komersialisasi 

pendidikan dan sekularisasi tujuan pendidikan. 

 

Selain itu, tujuan cabang seperti penguatan akidah, penegakan syariat, 

revitalisasi akhlak, dan pemahaman Al-Qur’an menjadi sangat kontekstual 

di Indonesia. Tantangan disintegrasi umat, krisis etika, dan lemahnya 

pemahaman terhadap ajaran Islam merupakan realitas yang memerlukan 

solusi berbasis pendidikan. Gagasan Al-Būṭī tentang tujuan-tujuan sekunder 

ini dapat menjadi basis untuk menyusun kurikulum yang relevan dan 

menjawab kebutuhan zaman. 

 

D. Relevansi Kurikulum Pendidikan Islam Al-Būṭī 



79  

Al-Būṭī tidak merancang kurikulum dalam bentuk struktural-formal 

seperti dalam sistem pendidikan nasional, namun ia memberikan kerangka 

filosofis dan substansial yang dapat diadopsi oleh lembaga pendidikan Islam 

di Indonesia. Kurikulum menurutnya harus dimulai dari akidah yang logis, 

kemudian dilanjutkan dengan penguatan syariat, akhlak, pemahaman 

terhadap prinsip tauhid dalam hukum, serta penguasaan Al-Qur’an dan 

bahasa Arab. 

 

Kurikulum ini sangat relevan dalam pengembangan kurikulum 

pesantren, madrasah, dan program studi keislaman di perguruan tinggi, yang 

selama ini kadang bersifat segmentatif dan tidak terintegrasi. Pendekatan 

integratif yang ditawarkan Al-Būṭī mendorong sinkronisasi antara ilmu 

agama dan ilmu umum, dengan satu orientasi besar: menjadikan peserta 

didik sebagai pribadi Muslim yang utuh, yang memiliki keteguhan akidah, 

integritas moral, dan pemahaman kontekstual terhadap realitas zaman. 

 

Lebih dari itu, penekanan Al-Būṭī pada penguasaan bahasa Arab dan 

Al-Qur’an menjadi penting untuk menjawab tantangan lemahnya 

kemampuan baca dan paham terhadap teks-teks Islam klasik di kalangan 

generasi muda. Oleh karena itu, integrasi pengajaran Al-Qur’an dan bahasa 

Arab dalam seluruh jenjang pendidikan Islam menjadi kebutuhan 

mendesak. 

 

E. Relevansi Peran Guru dalam Pendidikan Islam Al-Būṭī 

 

Salah satu kontribusi penting Al-Būṭī terletak pada penekanannya 

terhadap peran strategis guru dalam pendidikan Islam. Guru tidak hanya 

dilihat sebagai pengajar, tetapi sebagai murabbi, dan qudwah hasanah 

(teladan yang baik). Pendidikan Islam, menurutnya, tidak akan berhasil bila 

figur guru kehilangan integritas moral dan spiritual. 

 

Di Indonesia, tantangan ini sangat nyata. Banyak guru pendidikan 

agama Islam yang secara formal memenuhi syarat akademik, tetapi belum 

sepenuhnya menjalankan peran sebagai teladan moral dan ruhiyah. Dalam 



80  

hal ini, pemikiran Al-Būṭī sangat relevan untuk dijadikan dasar dalam 

merumuskan pelatihan, pembinaan, dan seleksi guru pendidikan Islam. 

 

Al-Būṭī bahkan mengusulkan adanya lembaga khusus untuk mengawasi 

integritas akidah dan akhlak para guru, agar pendidikan Islam tidak hanya 

diserahkan pada formalitas administratif. Gagasan ini dapat menginspirasi 

penguatan peran lembaga pengawas internal di pesantren, madrasah, atau 

sekolah Islam di Indonesia. 



81  

BAB V 

PENUTUP 

5.1. KESIMPULAN 

 

Dari hasil penelitian mengenai pemikiran pendidikan Islam Muhammad 

Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī, dapat disimpulkan bahwa: 

 

1. Konsep pendidikan Islam dalam pemikiran Muhammad Said Ramaḍan 

Al-Būṭī menekankan pentingnya integrasi antara akal, iman, dan amal. 

Pendidikan Islam harus dimulai dari penguatan rasionalitas dalam 

memahami ajaran agama secara argumentatif dan logis, dilanjutkan 

dengan internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam perilaku nyata. Tujuan 

utama pendidikan menurut Al-Būṭī adalah membentuk manusia sebagai 

hamba Allah dan khalifah-Nya di bumi, dengan akidah yang kokoh, 

akhlak yang bersumber dari wahyu, dan kesadaran penuh terhadap 

kedaulatan hukum Allah. Kurikulum dan guru harus mencerminkan 

nilai-nilai tersebut secara utuh dan konsisten. 

2. Pemikiran Muhammad Sa‘id Ramaḍan Al-Būṭī tentang pendidikan 

Islam menawarkan pendekatan yang sangat relevan dan aplikatif bagi 

pengembangan sistem pendidikan Islam di Indonesia, baik dari segi 

paradigma rasionalitas, metodologi pembelajaran, penetapan tujuan, 

pengembangan kurikulum, maupun pembinaan pendidik. Seluruh 

gagasannya berakar pada integrasi antara akal, iman, dan amal—sebuah 

formula yang sangat dibutuhkan di tengah derasnya arus sekularisasi 

dan disorientasi pendidikan masa kini. Dengan mengadopsi pemikiran 

Al-Būṭī secara kontekstual dan kritis, lembaga pendidikan Islam di 

Indonesia dapat memperkuat peran strategisnya dalam membentuk 

generasi Muslim yang tangguh, visioner, dan memiliki integritas 

spiritual. Maka dari itu, pemikiran ini sangat layak dijadikan acuan 

dalam reformulasi arah, kebijakan, dan implementasi pendidikan Islam 

di Indonesia ke depan. 



82  

5.2. SARAN 

 

Berdasarkan hasil kajian ini, peneliti memberikan beberapa saran yang dapat 

dipertimbangkan oleh para pihak yang berkaitan langsung dengan 

pengembangan pendidikan Islam di Indonesia: 

1. Untuk para praktisi pendidikan, seperti guru dan kepala sekolah, 

penting untuk mengembangkan pendekatan pembelajaran yang 

tidak hanya menyampaikan doktrin agama, tetapi juga mengajak 

peserta didik untuk berpikir secara logis dan kritis. Hal ini akan 

membantu siswa memahami nilai-nilai Islam secara utuh dan 

menyeluruh. 

2. Untuk para pendidik dan calon guru, perlu ada pembinaan 

berkelanjutan dalam hal kemampuan keilmuan dan integritas 

pribadi. Seorang guru pendidikan Islam tidak cukup hanya memiliki 

pengetahuan agama, tetapi juga harus menjadi teladan moral dan 

memiliki kepribadian yang baik, seperti yang ditekankan oleh Al- 

Būṭī. 

3. Untuk perancang kebijakan dan pengembang kurikulum, penting 

untuk menyusun kurikulum pendidikan Islam yang integratif, yang 

tidak memisahkan antara ilmu agama dan ilmu umum. Kurikulum 

perlu disusun berdasarkan prinsip-prinsip Islam dan relevan dengan 

tantangan zaman. 

4. Untuk peneliti selanjutnya, pemikiran Muhammad Sa‘id Ramaḍan 

Al-Būṭī masih sangat terbuka untuk dieksplorasi, baik dari aspek 

filsafat pendidikan, metodologi pengajaran, maupun pendekatan 

integratif antara agama dan sains. Penelitian ini diharapkan dapat 

menjadi pijakan awal bagi studi lanjutan yang lebih mendalam. 

Dengan mengimplementasikan pemikiran Al-Būṭī secara kontekstual dan 

tepat sasaran, sistem pendidikan Islam di Indonesia dapat semakin 

berkembang dan mampu melahirkan generasi yang unggul dalam iman, ilmu, 

dan akhlak. 



83  

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ad-dakhil, M. A. (2003). Madkhal ila Ushul at-Tarbiyyah al-Islamiyyah (2 ed.). Dar al- 

Khirriji. 

Alaywan, H., & Al-Ghousy, F. (2012). Al-Būṭī Ad-Da’wah wa Al-Jihad wa Al-Islam wa 

As-Siyasi. Markaz Al-Hadarah. 

Al-Būṭī, M. S. R. (2008). Syakhshiyyat Istawqafatni. Dar Al-Fikr. 

Al-Būṭī, M. S. R. (2013). Hadza Walidi. Dar Al-Fikr. 

Al-Būṭī, M. S. R. (2023). Tajrubah At-Tarbiyyah Al-Islamiiyah (2 ed.). Dar Al-Fikr. 

Al-Umrani, A. (2014). Usul At-tarbiyyah. Dar al-Kitab al-Jami’i. 

Al-Syami, I. A. S. I. (2018). Fatwa-fatwa kemasyarakatan Syeikh Said Ramadhan al- 

Buthi. Adisso Publishing. 

An-Nahlawy, A. (2008). Ushul At-Tarbiyyah Al-islamiyyah. Dar al-Fikr. 

 

An-Najjar, Z. R. (1989). Azmah at-Ta’lim al-Muashir. International Institute of Islamic. 

Aris. (2022). Ilmu Pendidikan Islam (1 ed.). Yayasan Wiyata Bestari Samasta . 

Aslan, E. (2019). A Pluralistic Account of Religious Upbringing in Islamic Religious 

Education: Fundamentals and Perspectives. Religious Education, 114(4), 436–442. 

https://doi.org/10.1080/00344087.2019.1631956 

Asnawi, M. H. (2020). KETIDAKSANTUNAN BERBAHASA PADA 

ISLAMOPHOBIA DI MEDIA SOSIAL. JURNAL ILMU BUDAYA, 8(2), 259–267. 

Azra, A. (1999). Esei-esei intelektual Muslim dan pendidikan Islam. Logos Wacana 

Ilmu. 

Baljin, M. (1988). Ahdaf at-Tarbiyyah al-Islamiyyah wa Ghayatiha. Darul Huda. 

 

Chatelier, A. Le. (1968). Al-Gharah ’ala Al-’Alam Al-Islami (M. Al-Yafi & M. Al- 

Khatib, Ed.; 2 ed.). 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. (1997). Kamus Besar Bahasa Indonesia. 

Balai Pustaka. 



84  

Fadzil, M. (2021, Agustus). Pengantar Perang Pemikiran. 

https://harakahdaily.net/index.php/2021/08/24/pengantar-perang-pemikiran/ 

Faqih, A. R. (1998). Pemikiran dan peradaban Islam (Vol. 3). Uii Press. 

 

Hasan, M. A., & Ali, A. M. (2003). Kapita selekta pendidikan agama Islam. Pedoman 

Ilmu Jaya. 

Hasan, M. I. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian. Ghalia Indonesia. 

 

Hidayat, R. (2016). Ilmu Pendidikan Islam “Menuntun Arah Pendidikan Islam 

Indonesia.” Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI). 

Hijab, A. B. (2024). Ihtimam al-Islam bi at-Ta’lim wa al-Aghrad at-Tarbiyyah (1 ed.). 

al-Idarah al-’Ammah li al-Matbu’at. 

Hitami, H. M. (2004). Mengonsep kembali pendidikan Islam. Infinite Press. 

Kadir, A. (2015). Dasar-dasar pendidikan. Kencana. 

Kurniawan, A. (2018). Metodologi Penelitian Pendidikan. Rosdakarya. 

 

Lukito, D. (1992). Apakah Belajar Teologia itu Berbahaya. Jurnal Pelita Zaman, 7(1), 

105–112. 

Mahmud, & Priatna, T. (2005). Pemikiran Pendidikan Islam. SAHIFA. 

 

Marwah,  S.  S.,  Syafe’i,  M.,  &  Sumarna,  E.  (2018).  RELEVANSI KONSEP 

PENDIDIKAN MENURUT KI HADJAR DEWANTARA DENGAN 

PENDIDIKAN ISLAM. TARBAWY : Indonesian Journal of Islamic Education, 

5(1), 14. https://doi.org/10.17509/t.v5i1.13336 

Minarti, S. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Amzah. 

Muhadjir, N. (1989). Metodologi Penelitian Kualitatif. Rake Serasin. 

 

Nasih, A. M., & Kholidah, L. N. (2009). Metode dan Teknik Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam, Bandung, PT. Refika Aditama. 

Nata, A. (2005). Filsafat pendidikan Islam. Gaya Media Pratama. 



85  

Prasetyo, A. B. (2025, Maret 1). Sudah Seharusnya Orang Tua Khawatir terhadap 

Kemerosotan Moral Anak-Anak Indonesia Hari Ini! 

https://www.kompasiana.com/ardibagusprasetyo/67bbc100c925c47df15d2552/su 

dah-seharusnya-orang-tua-khawatir-terhadap-kemerosotan-moral-anak-anak- 

indonesia-hari-ini 

Ramaḍan, M. A.-B. (2024). Al-Janib Al-Wujdani fi Syakhshiyyati Jaddi. Dar Al-Fikr. 

Sabri, M. (2015). Pengantar Ilmu Pendidikan. UIN Jakarta Press. 

Salminawati. (2016). FILSAFAT PENDIDIKAN ISLAM Membangun Konsep 

Pendidikan yang Islami (S. Nasution, Ed.; 3rd ed.). Citapustaka Media Perinti. 

Saputra, M., nazaruddin, & Na’im, Z. (2021). PENGEMBANGAN KURIKULUM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (Rusnawati, Ed.). Yayasan Penerbit Muhammad 

Zaini. 

SISWANTO. (2015). PENDIDIKAN ISLAM DALAM DIALEKTIKA KEHIDUPAN. 

Pena Salsabila. 

 

Sugiyono. (2013). METODE PENELITIAN KUANTITATIF, KUALITATIF, DAN R&D 

(19 ed.). Alfabeta. 

 

Sukmadinata, N. S. (2007). Metode Penelitian Pendidikan. Rosdakarya. 

Susanto, A. (2009). Pemikiran Pendidikan Islam. Amzah. 

Tafsir, A. (1992). Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam. Remaja Rosdakarya. 

Tafsir, A. (2000). Metodologi Pengajaran Agama Islam . PT. Remaja Rosdakarya. 

Tamam, M. B. (2022). PEMBARUAN USHUL FIQH Pesrspektif Muhammad Sa’id 

Ramadhan Al-Buthi. Unit Penerbitan Maktabah Darus Sunnah. 

 

Taufiq, M. A.-B. (2024). Walidi Kama ’Araftuhu. Dar Al-Fikr. 

Uhbiyati, N. (1999). Ilmu Pendidikan Islam. Pustaka Setia. 

Wahdini, M. (2020). POLITIK MODERAT: Studi Pemikiran Muhammad Sa’id 

Ramadhan al-Buthi. Jurnal Sosiologi Agama, 14(1), 77. 

https://doi.org/10.14421/jsa.2020.141-04 

http://www.kompasiana.com/ardibagusprasetyo/67bbc100c925c47df15d2552/su


86  

Yupande, P., Shafira, W., Astuti, W., Ramedlon, R., & Amin, A. (2024). MASA 

KEMUNDURAN PENDIDIKAN ISLAM: ANALISIS SEJARAH DAN FAKTOR 

SOSIAL-POLITIK YANG BERPENGARUH. Jurnal Review Pendidikan dan 

Pengajaran (JRPP), 7(4), 18488–18492. 

Zaid, W. (2015). At-Ta’lim wa Mustaqbal Misr (1 ed.). A-Haiah Al-Mishriyyah Al- 

’Ammah li Al-Kitab. 


