RELEVANSI LIVING DAKWAH DALAM PENGUATAN
PENDIDIKAN WAWASAN KEBANGSAAN DI PESANTREN ORA
AJI YOGYAKARTA

UNISSULA

Aetilel)) Gl ek male

Oleh:
MIFTAH MAULANA HABIBURROHMAN

Nim: 21502300111

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG

SEMARANG

2025



BAB1
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam yang memiliki peranan
historis dan strategis dalam membentuk karakter bangsa Indonesia. Sejak masa pra-
kemerdekaan hingga periode kontemporer, pesantren telah berkontribusi signifikan
dalam mentransmisikan nilai-nilai keislaman, moralitas, dan komitmen kebangsaan
kepada masyarakat luas.! Tradisi pesantren yang menekankan pada keilmuan, akhlak,
dan keteladanan menjadikannya sebagai ruang pendidikan yang tidak hanya
menanamkan religiusitas, tetapi juga membentuk identitas nasional yang moderat.
Dalam konteks perubahan sosial yang semakin cepat, pesantren dituntut untuk
menghadirkan respons keagamaan yang relevan agar mampu menjawab tantangan

zaman.

Salah satu tantangan pendidikan Islam saat ini adalah menguatnya arus
radikalisme, polarisasi identitas, serta penyebaran disinformasi melalui media digital.
Fenomena ini berdampak pada melemahnya rasa kebangsaan di kalangan generasi
muda, termasuk santri pesantren. Oleh karena itu, pesantren membutuhkan model
dakwah yang adaptif terhadap perkembangan sosial modern. Model Living Dakwah
hadir sebagai pendekatan yang menekankan dakwah melalui pengalaman hidup,

keteladanan, relasi keseharian, dan praktik budaya yang nyata.’ Pendekatan ini

1 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 53.
2 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, him.
72.



dipandang efektif untuk menanamkan nilai moderasi dan wawasan kebangsaan melalui

proses pendidikan yang bersifat holistik.

Living Dakwah merupakan paradigma dakwah yang tidak hanya berorientasi pada
penyampaian pesan verbal, tetapi juga pada praktik hidup dan aktivitas sosial yang
mencerminkan nilai keislaman. Dakwah dipahami sebagai proses yang “mengalir”
dalam kehidupan sehari-hari melalui interaksi, sikap, perilaku, dan budaya yang
diamati langsung oleh santri.’> Perspektif ini berakar pada pemahaman antropologis
yang melihat agama sebagai praktik kultural yang hidup dan terus berkembang.
Dengan demikian, Living Dakwah memiliki potensi besar dalam membentuk karakter

kebangsaan santri melalui pengalaman langsung yang bersifat performatif dan kolektif.

Pesantren Ora Aji Yogyakarta merupakan salah satu pesantren kontemporer yang
dikenal luas melalui pendekatan dakwah inklusif, populis, dan dekat dengan
masyarakat. Dipimpin oleh Gus Miftah, pesantren ini mengembangkan pesan dakwah
yang menggabungkan nilai keislaman, kebudayaan lokal, dan pesan kebangsaan dalam
berbagai kegiatan sosial-keagamaan. Karakteristik dakwah seperti ini menjadikan
Pesantren Ora Aji sebagai ruang yang ideal untuk mengkaji relevansi Living Dakwah
sebagai basis pembentukan wawasan kebangsaan. Keterbukaan pesantren ini terhadap

keragaman membuatnya unik di antara pesantren-pesantren pada umumnya.*

Penguatan pendidikan wawasan kebangsaan merupakan salah satu agenda
fundamental dalam sistem pendidikan nasional. Pendidikan ini diarahkan untuk
menanamkan rasa cinta tanah air, penghormatan terhadap keberagaman, serta
komitmen terhadap ideologi Pancasila. Dalam konteks pendidikan Islam, wawasan

kebangsaan menjadi pijakan penting untuk membangun harmoni sosial dan mencegah

3 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
4 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,
him. 89.



munculnya ekstremisme.’ Melalui pendekatan Living Dakwah, nilai-nilai kebangsaan
tidak hanya diajarkan secara kognitif, tetapi juga diinternalisasikan dalam praktik

kehidupan santri, sehingga menjadi lebih bermakna dan berkelanjutan.

Pesantren Ora Aji memiliki karakteristik komunitas yang majemuk, di mana para
santri dan jamaah berasal dari latar belakang sosial, budaya, bahkan profesi yang
beragam. Keragaman ini menjadi konteks sosial yang subur bagi penguatan wawasan
kebangsaan melalui Living Dakwah. Interaksi sosial yang terjadi setiap hari
memungkinkan santri mempelajari nilai toleransi, empati, dan penghormatan terhadap
sesama. Model pendidikan berbasis pengalaman ini sejalan dengan tujuan pendidikan
karakter yang menekankan pembentukan moralitas melalui praktik langsung, bukan

sekadar penyampaian teori.’

Dalam perspektif sosiologi pendidikan, pembentukan karakter kebangsaan
membutuhkan tiga dimensi: kognitif, afektif, dan psikomotorik. Selama ini, banyak
lembaga pendidikan hanya berfokus pada aspek kognitif melalui penyampaian materi
wawasan kebangsaan tanpa memperkuat aspek afektif dan psikomotorik. Living
Dakwah menawarkan integrasi ketiga dimensi tersebut melalui praktik dakwah yang
bersifat hidup, langsung, dan memberikan pengalaman konkret. Hal ini menjadikan

pendekatan Living Dakwah relevan untuk diterapkan pada lingkungan pesantren.’

Relevansi Living Dakwah semakin penting ketika dikaitkan dengan fenomena
generasi muda saat ini yang lebih responsif terhadap contoh nyata dibandingkan
ceramah normatif. Generasi digital membutuhkan pola interaksi edukatif yang
komunikatif, visual, dan performatif. Dakwah yang dilakukan oleh Gus Miftah melalui

aktivitas sosial, kebudayaan, dan keterlibatan komunitas merupakan representasi nyata

5 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 41.
6 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
7 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual Pendidikan, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002, him. 102.



dari Living Dakwah yang menarik perhatian generasi muda. Dengan demikian,
integrasi Living Dakwah dalam pendidikan kebangsaan dapat menjadi strategi

modernisasi pesantren yang efektif.®

Pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji tidak hanya diajarkan
melalui materi kelas, tetapi juga melalui kegiatan sosial-keagamaan seperti bakti sosial,
doa untuk bangsa, dialog lintas budaya, dan keterlibatan santri dalam kegiatan
masyarakat. Semua aktivitas ini merupakan contoh konkret dari Living Dakwah yang
memperkuat rasa kebangsaan. Melalui keterlibatan sosial tersebut, santri belajar
tentang makna persatuan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari

warga negara.’

Selain itu, pendekatan Living Dakwah di Pesantren Ora Aji juga selaras dengan
konsep Islam rahmatan lil ‘alamin yang menekankan kedamaian, penghargaan terhadap
kemanusiaan, dan pentingnya membangun kehidupan bersama. Prinsip-prinsip ini
merupakan dasar ideal dalam pendidikan kebangsaan. Dengan menghayati nilai Islam
yang toleran dan inklusif, santri diarahkan untuk menjadi agen perdamaian yang

mampu menjaga persatuan bangsa di tengah kompleksitas sosial politik Indonesia. '

Dalam konteks akademik, studi tentang Living Dakwah terus berkembang sebagai
bagian dari ilmu dakwah kontemporer. Namun, kajian yang menghubungkannya secara
langsung dengan pendidikan kebangsaan di pesantren masih relatif terbatas. Oleh
karena itu, penelitian ini penting untuk mengisi kekosongan literatur dan memperkaya
perspektif akademik tentang bagaimana praktik dakwah berbasis kehidupan dapat

meningkatkan pemahaman santri terhadap nilai-nilai kebangsaan. Penelitian ini juga

8 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him. 134.
% Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 2008, him. 205.
10 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, him. 313.



diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan ilmu

dakwah dan pendidikan Islam.!!

Pesantren Ora Aji memiliki pendekatan dakwah yang memanfaatkan media sosial
sebagai bagian dari strategi komunikasi. Hal ini tidak hanya memperluas jangkauan
dakwah, tetapi juga memberikan ruang bagi santri untuk belajar bagaimana
memanfaatkan media secara positif. Konten dakwah yang menonjolkan nilai
humanisme, toleransi, dan nasionalisme menjadi bagian dari internalisasi wawasan
kebangsaan. Dengan demikian, digitalisasi dakwah juga menjadi faktor penting dalam

penelitian ini.'?

Modernisasi pesantren melalui Living Dakwah memberi peluang besar bagi
lahirnya generasi santri yang moderat, adaptif, dan nasionalis. Pesantren Ora Aji,
dengan model dakwahnya yang terbuka dan komunikatif, menjadi contoh nyata
bagaimana pesantren dapat melakukan transformasi tanpa kehilangan identitas
keislaman. Integrasi antara tradisi pesantren dan pendekatan dakwah kontemporer
inilah yang menjadikan Pesantren Ora Aji menarik untuk diteliti dalam konteks

pendidikan kebangsaan.'?

Urgensi penelitian ini juga muncul dari kebutuhan praktis pemerintah untuk
memperkuat moderasi beragama dan wawasan kebangsaan di berbagai lembaga
pendidikan, termasuk pesantren. Pesantren Ora Aji dengan karakteristiknya yang
inklusif dapat menjadi model kebijakan penguatan wawasan kebangsaan berbasis
Living Dakwah. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan rekomendasi bagi

lembaga pendidikan Islam lainnya untuk mengembangkan pendekatan serupa.'*

11 Abuddin Nata, Imu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 27.

12 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.

13 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012, him. 101.

14 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.
14.



Berdasarkan uraian tersebut, penelitian tentang relevansi Living Dakwah dalam

penguatan pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta menjadi

penting baik secara akademik maupun praktis. Melalui kajian ini, diharapkan

ditemukan pola integratif antara dakwah dan pendidikan kebangsaan yang dapat

dijadikan model dalam pengembangan pendidikan Islam di era modern. Dengan

demikian, penelitian ini tidak hanya mengkaji fenomena dakwabh, tetapi juga kontribusi

pesantren terhadap pembangunan karakter bangsa.'”

1.2 Identifikasi Masalah

1)

2)

3)

Masih terbatasnya model dakwah yang mampu mengintegrasikan nilai-
nilai kebangsaan sccara holistik dalam proses pendidikan pesantren.
Sebagian besar dakwah pesantren masih berorientasi pada aspek
normatif-verbal, schingga internalisasi nilai kebangsaan belum
sepenuhnya mencapai dimensi afektif dan praksis santri.

Belum optimalnya pencrapan Living Dakwah sebagai pendekatan
pendidikan karakter di pesantren. Meskipun Pesantren Ora Aji
menerapkan keteladanan dan praktik keseharian sebagai basis dakwah,
namun pola ini belum terdokumentasi secara akademik sehingga
efektivitasnya dalam penguatan wawasan kebangsaan belum terukur
secara ilmiah.

Tantangan arus radikalisme dan intoleransi di kalangan generasi muda
yang memerlukan strategi dakwah baru yang lebih kontekstual.
Pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional perlu memperkuat
model dakwah yang relevan untuk membangun daya tahan ideologis

santri terhadap penyimpangan paham keagamaan.

15 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.



4)

5)

6)

7)

8)

Kurangnya kajian ilmiah yang menghubungkan Living Dakwah dengan
pendidikan wawasan kebangsaan. Literatur yang mengkaji hubungan
keduanya masih terbatas, sehingga diperlukan penelitian untuk melihat
bagaimana praktik Living Dakwah memberi kontribusi pada
pembentukan nasionalisme santri.

Belum adanya pemetaan sistematis mengenai bentuk-bentuk Living
Dakwah yang dipraktikkan di Pesantren Ora Aji. Praktik dakwah
keseharian yang dilakukan oleh kiai dan pengasuh belum dideskripsikan
secara teoritik, padahal dapat menjadi basis penguatan nilai kebangsaan
di kalangan santri.

Belum terukurnya efektivitas kegiatan sosial-keagamaan di Pesantren
Ora Aji dalam membangun wawasan kebangsaan santri. Kegiatan
seperti bakti sosial, dialog lintas budaya, dan keterlibatan komunitas
memerlukan analisis akademik untuk mengetahui kontribusinya
terhadap karakter kebangsaan.

Minimnya model pendidikan kebangsaan berbasis pengalaman
(experiential learning) di pesantren. Living Dakwah berpotensi menjadi
pendekatan penguatan wawasan kebangsaan berbasis pengalaman
nyata, namun masih jarang diteliti dalam konteks pesantren Indonesia.
Belum adanya kerangka konseptual yang mengintegrasikan dakwah
kultural, pengalaman sosial, dan pendidikan kebangsaan dalam satu
model analitis. Penelitian ini penting untuk merumuskan kerangka yang
komprehensif dalam melihat relevansi Living Dakwah terhadap

pendidikan kebangsaan.



1.3 Pembatasan Masalah

Untuk menjaga fokus penelitian dan menghindari keluasan pembahasan yang

tidak relevan, penelitian ini dibatasi pada aspek-aspek berikut:

1)

2)

3)

4)

S)

Penelitian hanya difokuskan pada praktik Living Dakwah yang diterapkan di
Pesantren Ora Aji Yogyakarta. Kajian tidak mencakup pesantren lain, meskipun
memiliki karakteristik dakwah serupa. Fokusnya adalah pola, bentuk, dan
implementasi Living Dakwah yang dilakukan oleh Gus Miftah dan para
pengasuh pesantren.

Ruang lingkup Living Dakwah yang dikaji dibatasi pada aktivitas dakwah
berbasis pengalaman kescharian, keteladanan, relasi sosial, dan kegiatan sosial-
keagamaan. Unsur dakwah lainnya seperti dakwah politik, dakwah ekonomi,
atau dakwah berbasis institusi formal tidak menjadi fokus kajian.

Penguatan pendidikan wawasan kebangsaan yang diteliti dibatasi pada tiga
dimensi utama:

a) pemahaman nilai kebangsaan (kognitif),

b) internalisasi sikap kebangsaan (afektif), dan

c) perilaku berwawasan kebangsaan (psikomotorik).

Aspek lain seperti pendidikan bela negara atau ketahanan nasional secara luas
tidak dibahas secara mendalam.

Penelitian dibatasi pada santri dan komunitas internal Pesantren Ora Aji sebagai
subjek penelitian. Respons masyarakat umum, jamaah luar pesantren, atau
audiens digital tidak menjadi fokus analisis utama.

Data yang dikumpulkan dibatasi pada praktik dakwah, kegiatan pendidikan,
dan interaksi sosial yang berlangsung dalam konteks pesantren. Analisis
terhadap konten dakwah di media sosial hanya digunakan sebagai data

pendukung, bukan objek utama kajian.



6) Kajian teoritik dibatasi pada teori Living Dakwah, pendidikan karakter,
sosiologi pesantren, dan pendidikan wawasan kebangsaan. Teori lain yang tidak
relevan langsung dengan fokus penelitian tidak dibahas secara mendalam.

7) Penelitian ini tidak membahas aspek manajerial, kelembagaan, atau struktur
organisasi Pesantren Ora Aji secara keseluruhan. Fokus tetap pada relevansi
Living Dakwah terhadap pembentukan wawasan kebangsaan, bukan pada tata

kelola pesantren.

1.4 Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang, identifikasi masalah, dan pembatasan masalah yang
telah dijelaskan sebelumnya, maka rumusan masalah dalam penelitian ini adalah

sebagai berikut:

1) Bagaimana bentuk dan praktik Living Dakwah yang diterapkan di Pesantren
Ora Aji Yogyakarta?

2) Bagaimana pendidikan wawasan = kebangsaan = dilaksanakan  dan
diinternalisasikan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta?

3) Bagaimana relevansi dan kontribusi Living Dakwah terhadap penguatan

pendidikan wawasan kebangsaan bagi santri di Pesantren Ora Aji Yogyakarta?
1.5 Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, maka tujuan penelitian ini adalah:
1) Untuk mendeskripsikan bentuk, pola, dan praktik Living Dakwah yang
diterapkan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta.

2) Untuk menganalisis pelaksanaan dan proses internalisasi pendidikan wawasan

kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta.



3) Untuk menjelaskan relevansi serta kontribusi Living Dakwah dalam
memperkuat pendidikan wawasan kebangsaan bagi santri di Pesantren Ora Aji

Yogyakarta.
1.6 Manfaat Penelitian

1.6.1 Manfaat Teoritis

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis bagi
pengembangan ilmu dakwah, khususnya dalam memperkaya perspektif tentang
Living Dakwah sebagai pendekatan kontemporer yang relevan dengan
dinamika sosial-keagamaan modern. Melalui penelitian ini, konsep Living
Dakwah tidak hanya dipahami sebagai praktik dakwah keseharian, tetapi juga
sebagai kerangka pendidikan karakter dan kebangsaan dalam konteks
pesantren. Dengan demikian, penelitian ini dapat memperluas literatur
akademik pada bidang dakwah kultural dan teori pendidikan Islam.

Secara teoretis, penelitian ini juga memberikan Kontribusi pada kajian
pendidikan kewarganegaraan dan wawasan kebangsaan dengan menawarkan
model internalisasi nilai kebangsaan berbasis pengalaman (experiential
learning). Temuan penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi
pengembangan model pendidikan kebangsaan yang lebih integratif, yaitu
memadukan dimensi spiritual, moral, dan nasionalisme melalui pendekatan

dakwah yang hidup dan berkelanjutan.

1.6.2 Manfaat Praktis

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat memberikan rekomendasi strategis
bagi Pesantren Ora Aji dalam mengembangkan dan menguatkan pendekatan
Living Dakwah yang sudah diterapkan. Penelitian ini dapat membantu
pesantren melakukan evaluasi program, mengidentifikasi aspek-aspek dakwah

yang efektif, serta merumuskan langkah-langkah pengembangan pendidikan



kebangsaan yang lebih terstruktur bagi santri. Dengan demikian, pesantren
memiliki landasan akademik untuk memperkuat praktik dakwah dan
pendidikan nasionalisme.

Penelitian ini juga bermanfaat bagi lembaga pendidikan Islam lainnya yang
ingin mengadopsi atau mengadaptasi model dakwah berbasis kehidupan nyata
dalam penguatan karakter kebangsaan. Hasil penelitian ini dapat menjadi
rujukan bagi madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi Islam dalam
merancang program pembelajaran karakter dan kebangsaan yang lebih
kontekstual, humanistik, dan sesuai dengan kebutuhan generasi muda.

Bagi pemerintah, khususnya Kementerian Agama dan lembaga yang
menangani program moderasi beragama, penelitian ini memberikan perspektif
empiris tentang bagaimana pendekatan dakwah kultural dapat memperkuat
wawasan kebangsaan di tingkat akar rumput. Temuan penelitian dapat menjadi
dasar dalam merumuskan kebijakan penguatan moderasi beragama, kurikulum
pesantren, dan program pembinaan santri agar selaras dengan agenda

penguatan nasionalisme dan harmont sosial.

BAB II
LANDASAN TEORI

2.1 Kajian Teoritis Tentang Dakwah

2.1.1 Pengertian Dakwah

Dakwah dalam tradisi Islam dipahami sebagai aktivitas mengajak manusia
menuju kebaikan dan petunjuk Ilahi melalui penyampaian ajaran yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Pengertian ini menempatkan dakwah
sebagai aktivitas transformasi moral dan spiritual yang bertujuan menuntun

manusia menjadi lebih dekat kepada Allah. Zamakhsyari Dhofier



mengemukakan bahwa dakwah dalam konteks pesantren merupakan proses
pewarisan nilai-nilai Islam yang dilakukan secara konsisten melalui
pendidikan, pengajaran, dan keteladanan.'® Dengan demikian, dakwah bukan
sekadar komunikasi verbal, tetapi praktik pendidikan akhlak dan keilmuan yang

berlangsung terus-menerus.

Secara etimologis, kata dakwah berasal dari bahasa Arab da ‘a—yad ‘u—
da ‘watan yang berarti memanggil, menyeru, atau mengajak kepada sesuatu
yang baik. Dalam terminologi syariat, dakwah dimaknai sebagai upaya
mengajak umat manusia menuju jalan kebenaran sesuai ajaran Islam. Abdul
Munir Mulkhan menekankan bahwa dakwah merupakan proses sadar untuk
membentuk kesadaran religius masyarakat melalui pendekatan yang manusiawi
dan transformatif.!” Dakwah bukan hanya berbicara, melainkan tindakan yang

mengubah sikap, pola pikir, dan perilaku.

Dakwah pada hakikatnya merupakan aktivitas komunikasi nilai yang
bertujuan membawa perubahan sosial. Abuddin Nata mendefinisikan dakwah
sebagai proses penyampaian ajaran Islam melalui berbagai media untuk
membina manusia agar hidup sesuai nilai-nilai Islam.'"® Definisi ini
menekankan dimensi komunikasi dan transformasi. Dakwah sebagai “proses”
berarti melewati tahapan memberikan pemahaman, menyentuh hati, hingga
mendorong tindakan nyata. Karena itu, dakwah harus dilakukan secara

strategis, tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dengan realitas sosial.

Dalam perspektif sosiologi agama, dakwah dipahami sebagai gerakan

sosial yang mampu menggerakkan masyarakat menuju perubahan moral dan

16 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 53.
17 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual Pendidikan, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002, him. 67.
18 Abuddin Nata, Imu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 18.



etika. Clifford Geertz menilai bahwa tradisi keagamaan di masyarakat Jawa,
termasuk dakwah, merupakan “sistem makna” yang mengatur perilaku sosial

.1 Dakwah tidak hanya menyampaikan ajaran, tetapi

dan budaya masyarakat
membentuk pola hubungan sosial, etika komunitas, dan struktur nilai
masyarakat. Pandangan ini memperluas pemahaman dakwah dari sekadar

penyampaian teks ke praksis budaya yang hidup.

Dalam perspektif politik kebangsaan, A. Hasyim Muzadi menekankan
bahwa dakwah juga berfungsi memperkuat nasionalisme dan etika sosial.
Menurutnya, dakwah harus membawa pesan persatuan, toleransi, dan cinta
tanah air sebagai bagian dari iman.”® Dakwah bukan ruang untuk memecah
belah, tetapi untuk menciptakan harmoni. Oleh karena itu, dakwah yang baik
adalah dakwah yang menguatkan kohesi sosial, bukan menanamkan intoleransi

atau ekstremisme.

Dalam perkembangan modern, konsep dakwah mengalami perluasan
fungsi dan metode. M. Noor Fatoni menjelaskan bahwa dakwah kini tidak
hanya dilakukan melalui ceramah atau mimbar, tetapt melalui pendekatan
budaya, media digital, kegiatan sosial, dan keteladanan.?! Dakwah dipahami
sebagai upaya adaptif untuk menjawab tantangan zaman. Oleh karena itu,
dakwah harus responsif terhadap perkembangan teknologi, perubahan sosial,

dan kebutuhan masyarakat kontemporer.

Pendidikan merupakan bagian integral dari dakwah. Azyumardi Azra

menyatakan bahwa pesantren sebagai institusi pendidikan Islam sejak awal

72.

him. 89.

19 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
20 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, him.

21 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,



berdiri telah menjadikan dakwah sebagai fondasi utama dalam pengembangan
intelektualitas dan spiritualitas santri.”> Dakwah melalui pendidikan tidak
hanya mentransfer ilmu, tetapi membangun karakter dan moralitas. Dakwah
dalam pendidikan menekankan pentingnya keteladanan, disiplin, dan

internalisasi nilai melalui pembiasaan.

Dakwah juga dapat dipahami sebagai proses internalisasi nilai yang
berlangsung melalui pengalaman dan praktik hidup. M. Amin Abdullah
menegaskan bahwa nilai agama tidak hanya dipahami secara teoretis, tetapi
dihayati melalui interaksi sosial, budaya, dan pengalaman spiritual sehari-
hari.?® Perspektif ini menjadi dasar bagi konsep Living Dakwah, yaitu dakwah
yang hidup dalam keseharian melalui tindakan nyata dan bukan sekadar

wacana.

Dalam Kkonteks  kebangsaan, Nurcholish Madjid menyatakan bahwa
dakwah harus menjadi kekuatan moral yang memperkuat identitas nasional dan
nilai kemanusiaan.>* Dakwah harus sejalan dengan cita-cita nasional, menjaga
keberagaman, dan mendukung integrasi sosial. Dakwah yang memecah belah
bertentangan dengan spirit Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Oleh karena itu,
dakwah harus membangun kesadaran umat untuk menjadi warga negara yang

bertanggung jawab.

Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat disimpulkan bahwa dakwah
memiliki dimensi teologis, sosial, budaya, dan pendidikan. Dakwah bukan
hanya aktivitas mengajar, tetapi proses menghidupkan nilai Islam dalam realitas

sosial. Dakwah adalah ajakan, teladan, gerakan nilai, sekaligus transformasi

134.

22 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.

23 M. Amin Abdullah, Islam sebagai llmu, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012, him. 101.
24 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 2008, him. 205.



moral. Karena itu, dakwah menjadi penting dalam membentuk karakter
kebangsaan, terutama ketika dikembangkan dalam bentuk dakwah yang hidup
seperti Living Dakwah yang dipraktikkan di pesantren kontemporer seperti Ora
Aji.®

2.1.2 Living Dakwah (Teori, Prinsip, Ruang lingkup penelitian terdahulu)

Living Dakwah merupakan pendekatan dakwah yang menekankan praktik
dakwah yang hidup dalam keseharian, bukan sekadar ceramah atau
penyampaian verbal. Dakwah dipahami sebagai proses internalisasi nilai agama
melalui pengalaman, interaksi sosial, dan keteladanan. Dalam kajian
antropologi agama, praktik keberagamaan yang hidup dalam masyarakat
merupakan ekspresi nyata dari nilai-nilai keagamaan yang dihayati secara terus-
menerus.?® Oleh karena itu, Living Dakwah memandang bahwa dakwah paling
efektif dilakukan melalui tindakan nyata yang dapat diamati dan diteladani oleh

masyarakat.

Secara teoretis, Living Dakwah berakar pada perspektif bahwa agama
adalah sistem makna yang diwujudkan melalui simbol, praktik, dan tindakan
sosial. Clifford Geertz menekankan bahwa agama selalu hadir dalam bentuk
praktik budaya yang membentuk pola perilaku dan struktur sosial.?’
Berdasarkan kerangka ini, Living Dakwah memandang dakwah sebagai proses
kultural yang ‘menghidupkan’ nilai agama dalam ruang sosial, sehingga
dakwah tidak terbatas pada penyampaian wacana, tetapi juga pada

pengembangan budaya religius yang menjadi teladan.

%5 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.
26 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 42.
27 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 89.



Salah satu prinsip utama dalam Living Dakwah adalah keteladanan (uswah
hasanah). Prinsip ini menegaskan bahwa penyampaian dakwah yang paling
efektif adalah melalui perilaku. Azyumardi Azra menyebut bahwa pendidikan
Islam telah lama menggunakan model keteladanan sebagai metode utama untuk
membentuk  karakter santri.”® Dengan demikian, Living Dakwah
menggabungkan pendekatan dakwah dan pendidikan karakter di mana perilaku
pengasuh, kiai, dan lingkungan pesantren menjadi instrumen dakwah yang

hidup.

Living Dakwah juga menekankan pentingnya pengalaman sebagai sarana
internalisasi nilai. Dalam kerangka pembelajaran, tindakan nyata memberikan
dampak lebih kuat dibanding ceramah normatif. Thomas Lickona menegaskan
bahwa nilai moral terbentuk bukan hanya melalui nasihat, tetapi melalui
pengalaman, pembiasaan, dan pelibatan diri dalam praktik sosial.>” Oleh karena
itu, Living Dakwah mendorong santri untuk mengalami langsung nilai-nilai

keagamaan dalam aktivitas sehari-hari.

Ruang lingkup Living Dakwah sangat luas, meliputi interaksi antara kiai,
santri, warga pesantren, serta aktivitas sosial-keagamaan dalam kehidupan
harian. Interaksi seperti saling menghormati, disiplin beribadah, gotong royong,
dan musyawarah merupakan bagian dari Living Dakwah karena mencerminkan
nilai Islam yang secara praktis ditunjukkan dalam kehidupan komunitas
pesantren.’® Dengan demikian, ruang lingkup dakwah tidak hanya berada pada

mimbar, tetapi pada seluruh aspek kehidupan pesantren.

134.

28 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.

2 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
30 zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 53.



Selain kehidupan sehari-hari, Living Dakwah juga meliputi kegiatan sosial
seperti bakti sosial, pengajian kebangsaan, tradisi keagamaan, serta kegiatan
budaya yang inklusif. Menurut M. Noor Fatoni, dakwah kultural merupakan
jembatan antara ajaran agama dan realitas sosial, sehingga dakwah dapat lebih
diterima masyarakat.?! Dalam konteks ini, Living Dakwah berperan sebagai
pendekatan yang mengintegrasikan agama dengan budaya lokal agar nilai-nilai

Islam dapat diterjemahkan secara humanis.

Perkembangan teknologi informasi turut memperluas ruang Living
Dakwah ke ranah digital. Dakwah tidak hanya hidup dalam ruang fisik, tetapi
juga melalui media sosial yang menghadirkan praktik keteladanan secara
virtual. Yasraf Amir Piliang menjelaskan bahwa budaya digital telah
membentuk pola komunikasi baru yang sangat memengaruhi gaya hidup
generasi muda.*> Dengan demikian, Living Dakwah juga mencakup bagaimana
nilai keagamaan dihidupkan melalui konten, interaksi digital, dan figur publik

pesantren.

Dalam perspektif pendidikan Islam, Living Dakwah menjadi pendekatan
penting dalam pembentukan karakter. Hal ini sejalan dengan konsep pendidikan
berbasis keteladanan yang telah lama menjadi metode utama pesantren.
Abuddin Nata menegaskan bahwa dakwah dalam lembaga pendidikan harus
dijalankan melalui pembiasaan, interaksi, dan internalisasi nilai, bukan hanya
ceramah.** Dengan demikian, Living Dakwah mempertemukan dakwah dengan
pendidikan melalui pendekatan holistik yang menyentuh ranah kognitif, afektif,

dan psikomotorik.

him. 89.

31 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

32 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.
33 Abuddin Nata, /I[mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 27.



Penelitian tentang Living Dakwabh telah dilakukan pada berbagai pesantren
dan komunitas Muslim. Misalnya, penelitian oleh M. Noor Fatoni mengenai
dakwah kultural menunjukkan bahwa pendekatan dakwah berbasis budaya
memberikan dampak signifikan terhadap perubahan perilaku masyarakat.®*
Penelitian lain oleh A. Hasyim Muzadi menekankan pentingnya dakwah

berbasis kebangsaan untuk memperkuat kohesi sosial.®’

Namun, kajian yang
secara khusus menghubungkan Living Dakwah dengan penguatan wawasan
kebangsaan di pesantren masih relatif terbatas, sehingga penelitian ini memiliki

nilai kebaruan.

Dalam konteks pesantren modern seperti Pesantren Ora Aji, Living
Dakwah menjadi pendekatan yang relevan karena sesuai dengan karakter
dakwah humanis, inklusif, dan komunikatif. Gus Miftah sebagai pengasuh
pesantren menekankan dakwah yang menembus batas-batas sosial dan budaya,
sehingga keteladanan, keterbukaan, dan pengalaman hidup menjadi pusat
aktivitas dakwah. Hal ini menunjukkan bahwa Living Dakwah berpotensi besar
menjadi fondast dalam pembentukan nilai kebangsaan dan moderasi beragama

di kalangan santri.*®

2.1.3 Dakwah Kultural dan Dakwah Kontemporer

Dakwah kultural merupakan pendekatan dakwah yang memanfaatkan nilai,
simbol, tradisi, dan praktik budaya lokal sebagai media untuk menyampaikan
pesan keagamaan. Pendekatan ini meyakini bahwa agama tidak berdiri sendiri,

tetapi hadir dalam ruang budaya yang hidup dalam masyarakat. Menurut M.

34 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

him. 101.

72.

35 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, him.

36 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.



Noor Fatoni, dakwah kultural adalah strategi dakwah yang mengharmonikan
ajaran Islam dengan budaya masyarakat sehingga pesan agama dapat diterima
lebih mudah dan lebih humanis.’” Dengan demikian, dakwah kultural tidak
menolak budaya lokal, tetapi mengolahnya menjadi ruang edukatif yang

produktif bagi masyarakat.

Landasan utama dakwah kultural bersumber dari pandangan antropologi
agama yang menyatakan bahwa agama tidak hanya dipahami melalui teks,
tetapi juga melalui praktik budaya. Clifford Geertz menyebut bahwa ekspresi
keagamaan masyarakat Jawa, termasuk pesantren, merupakan hasil konstruksi
budaya yang membentuk sistem makna kolektif.*® Oleh karena itu, dakwah
kultural melihat budaya sebagai bagian dari dakwah itu sendiri, bukan sebagai
hambatan. Dengan pendekatan ini, dakwah dipahami sebagai upaya
memadukan ajaran Islam dengan habitus sosial masyarakat agar terjadi

transformasi nilai yang berkelanjutan.

Dakwah kontemporer adalah bentuk dakwah yang berkembang sesuai
tuntutan zaman modern, termasuk dinamika sosial, teknologi, politik, dan
budaya. Dalam konteks ini, dakwah tidak hanya menggunakan media
tradisional seperti pengajian dan ceramah, tetapi juga memanfaatkan media
digital, seni, musik, dan ruang publik lainnya. Azyumardi Azra menekankan
bahwa dakwah kontemporer harus adaptif, mampu menjawab tantangan
globalisasi, serta responsif terhadap kebutuhan generasi muda.*® Hal ini

membuat dakwah kontemporer lebih komunikatif, kreatif, dan terbuka.

him. 54.

134.

37 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

38 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
39 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.



Perkembangan teknologi informasi mendorong dakwah kontemporer untuk
memanfaatkan media sosial, konten visual, dan komunikasi digital sebagai
sarana utama. Yasraf Amir Piliang menjelaskan bahwa era digital telah
menciptakan "budaya visual" yang sangat memengaruhi cara manusia
memahami pesan.*’ Oleh karena itu, dakwah kontemporer menggunakan video
pendek, podcast, desain grafis, hingga dakwah influencer sebagai strategi
efektif dalam menyampaikan pesan keagamaan. Dengan pendekatan ini,
dakwah tidak hanya informatif, tetapi juga engaging dan relevan dengan

kehidupan modern.

Dakwah kultural dan dakwah kontemporer sesungguhnya saling
melengkapi. Dakwah kultural memberikan landasan nilai dan kedekatan
emosional melalui budaya lokal, sementara dakwah kontemporer memperluas
jangkauan dakwah melalui media teknologi. Abuddin Nata menegaskan bahwa
dakwah harus mampu memadukan nilai tradisional dengan pendekatan modern

agar tetap relevan dalam masyarakat yang berubah cepat.*!

Dengan
menggabungkan keduanya, dakwah dapat menyentuh masyarakat dari berbagai
lapisan, baik yang dekat dengan tradisi maupun yang akrab dengan teknologi

digital.

Dalam konteks pesantren modern sepertt Pesantren Ora Aji, dakwah
kultural dan dakwah kontemporer tampak bersenyawa dalam praktik dakwah
yang humanis dan komunikatif. Gus Miftah menggunakan pendekatan kultural
melalui penerimaan terhadap keberagaman sosial, sembari memanfaatkan
media digital untuk menyampaikan pesan toleransi dan kebangsaan. Haedar

Nashir menegaskan bahwa dakwah yang inklusif dan adaptif merupakan model

40 yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.
41 Abuddin Nata, /I[mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 48.



dakwah yang sesuai dengan karakter masyarakat modern.*> Dengan demikian,
integrasi dakwah kultural dan kontemporer menjadi fondasi yang kuat dalam

pembentukan nilai moderasi dan wawasan kebangsaan bagi santri.
2.2 Kajian Tentang Pendidikan Wawasan Kebangsaan

2.2.1 Konsep Wawasan Kebangsaan

Wawasan kebangsaan adalah cara pandang suatu bangsa terhadap diri dan
lingkungannya yang dijiwai oleh nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945 untuk
menjamin persatuan dan kepentingan nasional. Konsep ini berfungsi sebagai
pedoman dalam berpikir, bersikap, dan bertindak sebagai warga negara.
Menurut Kaelan, wawasan kebangsaan merupakan orientasi mengenai
bagaimana bangsa ini memaknai identitas, integritas, dan keberlanjutan hidup
berbangsa agar tetap selaras dalam bingkai NKRI.** Dengan demikian,
wawasan kebangsaan tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga praktis dan

aplikatif dalam kehidupan sosial.

Secara filosofis, wawasan kebangsaan berakar pada nilai-nilai Pancasila
yang memuat prinsip ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan
keadilan sosial. Nilai-nilai ini menjadi fondasi bagi karakter bangsa yang
moderat, toleran, dan berkeadaban. Notonagoro menegaskan bahwa Pancasila
merupakan sistem etika dan filsafat hidup bangsa yang mengarahkan perilaku

1.4 Oleh karena itu, wawasan kebangsaan

warga negara menuju harmoni sosia
tidak dapat dipisahkan dari pemahaman filosofis mengenai Pancasila sebagai

dasar negara dan pandangan hidup bangsa.

42 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.
43 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 41.
4 Notonagoro, Pancasila: Dasar Falsafah Negara, Jakarta: Bina Aksara, 1983, him. 22.



2.2.2 Dimensi Wawasan Kebangsaan

Wawasan kebangsaan mencakup dimensi kognitif yang berkaitan dengan
pengetahuan mengenai sejarah bangsa, nilai-nilai ideologis, tata negara, dan
dinamika kebangsaan. Menurut Djojonegoro, pemahaman sejarah bangsa
adalah bagian penting dalam membangun kesadaran kebangsaan karena
memberikan perspektif historis mengenai perjuangan dan identitas bangsa.*’
Dalam konteks pendidikan, dimensi kognitif membantu peserta didik
memahami mengapa nilai-nilai kebangsaan perlu dijaga dan bagaimana peran

mereka sebagai warga negara.

Selain pengetahuan, wawasan kebangsaan juga mencakup dimensi afektif,
yaitu sikap emosional terhadap bangsa dan negara berupa rasa cinta tanah air,
kebanggaan nasional, serta komitmen terhadap persatuan. M. Quraish Shihab
menekankan bahwa nilai kebangsaan harus dihayati melalui rasa kemanusiaan
dan kesadaran moral agar tidak hanya menjadi slogan formal.*® Dimensi afektif
ini menentukan sejauh mana individu memiliki loyalitas terhadap negara,

terutama dalam menghadapi tantangan ideologis dan konflik identitas.

Dimensi psikomotorik wawasan kebangsaan mencakup tindakan nyata
yang mencerminkan komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan, seperti
partisipasi sosial, menjaga ketertiban, menghormati keberagaman, dan menjaga
persatuan. Winarno menjelaskan bahwa tindakan kebangsaan tercermin melalui
perilaku yang sesuai dengan norma, etika, dan spirit Pancasila dalam kehidupan

sehari-hari.*’ Dengan demikian, wawasan kebangsaan tidak hanya berbentuk

him. 65.

4 Wardiman Djojonegoro, Dasar dan Arah Pendidikan Nasional, Jakarta: Depdikbud, 1997,

46 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, him. 313.
47 Winarno, Pendidikan Kewarganegaraan, Jakarta: Bumi Aksara, 2013, him. 45.



pengetahuan dan sikap, tetapi juga tindakan konkret yang menunjukkan

tanggung jawab sebagai warga negara.

2.2.3 Pendidikan Kebangsaan dalam Perspektif Pendidikan Islam

Pendidikan kebangsaan dalam perspektif Islam berakar pada konsep
ukhuwah (persaudaraan), adl (keadilan), dan maslahah (kemaslahatan umum),
yang menekankan pentingnya membangun kehidupan bermasyarakat yang
harmonis dan berkeadilan. Nilai-nilai ini menjadi fondasi bagi terciptanya
komitmen kebangsaan yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Menurut
M. Quraish Shihab, Islam memerintahkan umatnya untuk membangun tatanan
sosial yang damai, menghargai perbedaan, dan menjaga keutuhan masyarakat

sebagai bagian dari perintah agama.*®

Dengan demikian, pendidikan
kebangsaan merupakan bagian integral dari ajaran Islam, bukan unsur yang

berdiri sendiri.

Pendidikan Islam pada dasarnya mendorong terbentuknya warga negara
yang berakhlak, bertanggung jawab, dan mencintai negerinya. Hal ini sejalan
dengan prinsip hubbul wathan minal iman (cinta tanah air adalah sebagian dari
iman). Azyumardi Azra menjelaskan bahwa sejak masa awal, pesantren telah
berperan sebagai institusi pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam
dan semangat kebangsaan, terutama melalui keteladanan para ulama dalam
perjuangan kemerdekaan.*® Oleh karena itu, pendidikan kebangsaan dalam

Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga historis dan praksis.

Dalam perspektif pendidikan Islam, pendidikan kebangsaan merupakan

bagian dari pembentukan akhlak sosial. Pendidikan akhlak tidak hanya

112.

48 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, him. 319.
4 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.



berkaitan dengan hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga hubungan
manusia dengan sesama dan dengan negara. Abuddin Nata menegaskan bahwa
pendidikan Islam mengajarkan tanggung jawab sosial, penghormatan terhadap
hukum, dan penghargaan terhadap keberagaman sebagai bagian dari akhlak
yang harus dipraktikkan.’® Dengan demikian, pendidikan kebangsaan dipahami
sebagai upaya membentuk warga negara yang berkepribadian Islami sekaligus

nasionalis.

Pendidikan kebangsaan juga berkaitan erat dengan moderasi beragama
karena keduanya sama-sama menekankan sikap toleran, anti-kekerasan, dan
cinta terhadap perdamaian. Menurut Kementerian Agama, moderasi beragama
bertujuan memperkuat komitmen kebangsaan, menghormati keragaman
budaya, serta mencegah ekstremisme.’! Pesantren yang menerapkan
pendidikan kebangsaan secara Islami berpotensi menjadi pusat penguatan nilai
moderasi, karena mampu mengintegrasikan antara ajaran agama dan kesadaran

berbangsa secara harmonis.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran
penting dalam membentuk karakter kebangsaan santrinya. Melalui kurikulum
keagamaan, kegiatan sosial-keagamaan, dan keteladanan kiai, pesantren telah
membuktikan dirinya sebagai agen pemersatu bangsa. Haedar Nashir
menyatakan bahwa pesantren memiliki kekuatan moral untuk menanamkan
nilai kebangsaan yang inklusif dan toleran, karena bersumber dari ajaran Islam

yang ramah dan berkeadaban.’? Oleh karena itu, pendidikan kebangsaan dalam

14.

50 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, him. 48.
51 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.

52 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.



perspektif Islam bukan hanya tugas negara, tetapi juga bagian dari tugas

pendidikan pesantren.
2.3 Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan

2.3.1 Sejarah dan Karakteristik Pesantren

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang
telah eksis sejak masuknya Islam pada abad ke-13 hingga 15. Pesantren awal
didirikan oleh para ulama yang berperan menyebarkan ajaran Islam melalui
pendidikan, dakwah, dan pembinaan masyarakat. Zamakhsyari Dhofier
mencatat bahwa pesantren tumbuh dari tradisi pengajaran kitab kuning di
rumah para kiai, yang kemudian berkembang menjadi lembaga pendidikan
formal berbasis komunitas.” Sejarah pesantren tidak hanya berkaitan dengan
penyebaran Islam, tetapi juga pembentukan budaya dan identitas keagamaan

masyarakat Nusantara.

Pada masa kolonial Belanda, pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan
alternatif sekaligus basis perlawanan terhadap penjajahan. Banyak pesantren
menjadi tempat lahirnya gerakan-gerakan sosial dan politik yang berorientasi
pada pembebasan rakyat. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa jaringan ulama
pesantren memiliki pengaruh besar dalam pembentukan nasionalisme
keagamaan yang kemudian berperan dalam perjuangan kemerdekaan.>* Dengan
demikian, pesantren memiliki kontribusi historis yang penting dalam

memperkuat identitas nasional dan semangat kebangsaan.

Secara kelembagaan, pesantren memiliki struktur khas yang terdiri atas

kiai, santri, masjid, pondokan, dan pengajian kitab kuning. Sistem pendidikan

53 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.
54 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, him. 87.



pesantren bersifat hierarkis, berpusat pada kiai sebagai figur otoritatif dalam
ilmu dan spiritualitas. Menurut Abdurrahman Wahid, pesantren
mengembangkan sistem pendidikan berbasis tradisi, hafalan, dan sanad
keilmuan sebagai cara menjaga otentisitas ajaran Islam.>® Karakter ini membuat
pesantren menjadi lembaga yang kuat dalam menjaga kontinuitas ilmu agama

dan tradisi keislaman klasik.

Pesantren memiliki karakteristik yang unik, antara lain nilai keikhlasan,
kemandirian, kesederhanaan, kebersamaan, dan penghormatan terhadap ilmu.
Nilai-nilai tersebut membentuk karakter santri yang disiplin, rendah hati, dan
memiliki komitmen agama yang kuat. Abuddin Nata menyebut bahwa
pendidikan pesantren menekankan pembentukan akhlak melalui keteladanan
dan pembiasaan, bukan hanya melalui pengajaran materi.’® Karakteristik ini
menjadikan pesantren sebagai lembaga pendidikan karakter yang kokoh dan

berpengaruh hingga saat ini.

Di era modern, pesantren mengalami transformasi signifikan dengan
memasukkan pendidikan formal, kurikulum umum, dan teknologi digital tanpa
meninggalkan tradisi klasiknya. Pesantren berkembang menjadi lembaga
pendidikan yang adaptif, responsif, dan progresif. Haedar Nashir menjelaskan
bahwa pesantren telah menjadi pilar penting dalam penguatan moderasi
beragama dan nasionalisme melalui pendekatan pendidikan yang inklusif dan
humanis.>’ Oleh karena itu, pesantren masa kini tidak hanya menjadi pusat studi
agama, tetapi juga laboratorium sosial yang membentuk generasi muda

berwawasan kebangsaan.

74.

55 Abdurrahman Wahid, Pesantren sebagai Subkultur, Jakarta: LP3ES, 1987, him. 21
56 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: Rajawali Pers, 2012, him.

57 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.



2.3.2 Pesantren dan Moderasi Beragama

Pesantren memiliki posisi strategis dalam membentuk moderasi beragama
karena merupakan lembaga pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan
antara ilmu, akhlak, dan praktik keagamaan. Moderasi beragama pada dasarnya
menuntut sikap tengah (tawassuth), tidak ekstrem, serta menjunjung tinggi
toleransi dan harmoni sosial. Menurut Kementerian Agama RI, pesantren
menjadi garda terdepan dalam menanamkan sikap moderat karena tradisi
keilmuannya yang mendalam dan pendekatan dakwah yang inklusif.*® Dengan
demikian, pesantren memainkan peran penting dalam membangun masyarakat

yang damai dan berkeadaban.

Tradisi keilmuan pesantren, terutama melalui kajian kitab kuning, telah
mengajarkan prinsip moderasi yang bersumber dari pemikiran ulama klasik.
Azyumardi Azra menjelaskan bahwa kitab-kitab figh, tasawuf, dan akhlak yang
diajarkan di pesantren mengandung ajaran keseimbangan, toleransi, dan sikap
rahmah (kasih sayang).>” Tradisi intelektual ini membentuk cara pandang santri
untuk tidak bersikap ekstrem dan menghargai perbedaan pendapat. Dengan kata
lain, moderasi beragama lahir secara alami dari proses internalisasi ilmu yang

berlangsung bertahun-tahun di pesantren.

Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama, tetapi juga tempat
sosialisasi nilai kebhinekaan. Interaksi antarsantri dari berbagai daerah, budaya,
dan latar sosial menciptakan ruang belajar sosial yang mendorong sikap toleran.
Haedar Nashir menegaskan bahwa pesantren memiliki kemampuan unik untuk

mengharmonikan keberagaman karena mempraktikkan nilai-nilai keislaman

14.

128.

8 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.

%9 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.



yang menghargai pluralitas sosial.®* Keyakinan bahwa perbedaan adalah bagian

dari sunatullah menjadi basis ajaran pesantren dalam membentuk moderasi.

Model dakwah pesantren dikenal humanis, tidak konfrontatif, dan
menitikberatkan pada dialog serta pendekatan kultural. M. Noor Fatoni
menyebutkan bahwa dakwah pesantren umumnya bersifat kultural dan adaptif
terhadap kebutuhan masyarakat, sehingga pesan-pesan keagamaan dapat
diterima dengan nyaman dan tidak memecah belah.®! Pendekatan dakwah
seperti ini memperkuat moderasi beragama karena menghindarkan masyarakat
dari interpretasi ajaran secara tekstual-ekstrem yang berpotensi menimbulkan

radikalisme.

Dalam konteks kontemporer, pesantren menjadi benteng penting dalam
mencegah tumbuhnya paham radikal dan intoleran. Hal ini disebabkan oleh
kuatnya tradisi tasawuf, akhlak, dan pembinaan moral yang ditanamkan sejak
dini kepada santri. Abuddin Nata menyatakan bahwa nilai-nilai tasawuf yang
diajarkan di pesantren—seperti tawadhu’, sabar, dan toleransi—merupakan
fondasi utama dalam membentuk moderasi beragama yang kokoh.®> Dengan
demikian, pesantren tidak hanya mencetak ulama, tetapi juga membangun

agen-agen perdamaian yang berperan menjaga keutuhan bangsa.

2.3.3 Pesantren Sebagai Basis Pembentukan Karakter Kebangsaan

Pesantren sejak awal berdirinya telah memiliki misi utama membentuk
karakter santri melalui pendidikan akhlak, penguasaan ilmu, dan pembiasaan

perilaku. Nilai-nilai dasar pesantren seperti keikhlasan, kedisiplinan, dan

him. 89.

0 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.
61 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

62 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, him. 72.



kesederhanaan menjadi fondasi karakter yang kuat bagi para santri. Menurut
Zamakhsyari Dhofier, pesantren membangun karakter melalui pola hidup
kolektif yang menanamkan moralitas dan tanggung jawab sosial secara terus-
menerus.®® Nilai-nilai ini kemudian menjadi modal dasar bagi terbentuknya

karakter kebangsaan yang berorientasi pada integritas dan kejujuran.

Sejarah mencatat bahwa pesantren memiliki peran penting dalam
perjuangan kemerdekaan dan pembentukan identitas nasional. Para kiai dan
santri menjadi pelopor dalam melawan kolonialisme sekaligus menanamkan
nilai nasionalisme di kalangan umat. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa
pesantren merupakan institusi yang menanamkan rasa cinta tanah air dan
semangat kebangsaan melalui ajaran keagamaan, keteladanan ulama, serta
gerakan sosial yang dilakukan secara kolektif. ** Dengan demikian, pesantren
berperan sebagai pusat pembentukan kesadaran nasional sejak masa pra-

kemerdekaan hingga kini.

Tradisi pesantren seperti hormat kepada guru, hidup sederhana, gotong
royong, dan musyawarah merupakan bentuk internalisasi nilai kebangsaan yang
relevan dengan kehidupan bernegara. Nilai-nilai ini menjadi sarana pendidikan
nonformal yang membentuk karakter santri sebagai warga negara yang
menghargai’ perbedaan dan menjunjung tinggi persatuan. Abuddin Nata
menegaskan bahwa pendidikan pesantren menanamkan nilai akhlak sosial yang
sejalan dengan prinsip-prinsip kebangsaan seperti toleransi, keadilan, dan
tanggung jawab sosial.®> Oleh karena itu, karakter kebangsaan di pesantren

terbentuk melalui proses pengajaran dan pembiasaan yang terpadu.

74.

63 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 53.
84 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, him. 112.
5 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: Rajawali Pers, 2012, him.



Pesantren merupakan ruang perjumpaan berbagai budaya dan latar sosial
santri yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia. Kondisi ini menjadikan
pesantren sebagai laboratorium sosial untuk belajar tentang keberagaman dan
kebhinekaan. Haedar Nashir menyatakan bahwa pesantren mengajarkan
toleransi secara praktis melalui kehidupan bersama yang penuh kedisiplinan
dan penghayatan nilai-nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin.®® Sosialisasi
kebhinekaan ini memperkuat karakter kebangsaan yang inklusif, moderat, dan

berorientasi pada persatuan.

Dalam era modern, pesantren tidak hanya mempertahankan warisan tradisi,
tetapi juga mengintegrasikan kurikulum formal, literasi digital, dan pendidikan
kebangsaan secara Iebih sistematis. Hal ini menjadikan pesantren sebagai basis
pembentukan generasi muda yang berintegritas, moderat, dan berkomitmen
pada nilai kebangsaan. Menurut Kementerian Agama RI, pesantren memiliki
potensi besar sebagai agen penguatan moderasi beragama sekaligus
pembentukan karakter kebangsaan yang relevan bagi generasi milenial dan gen-
Z.%5" Dengan demikian, pesantren tetap menjadi institusi strategis dalam

menjaga keberlanjutan nilai-nilai nasional dalam konteks globalisasi.

2.4 Relevansi Living Dakwah dengan Pendidikan Kebangsaan

2.4.1 Integrasi Dakwah dan Pembentukan Karakter

Dakwah pada hakikatnya merupakan proses penyampaian ajaran Islam
yang tidak hanya bertujuan memberikan pemahaman, tetapi juga membentuk
karakter moral umat. Dakwah dipahami sebagai upaya transformatif yang

mengubah perilaku manusia menuju akhlak mulia. Menurut Abuddin Nata,

27.

56 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.
57 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.



dakwah memiliki dimensi pendidikan akhlak karena sarat dengan nilai-nilai
moral yang harus diinternalisasi melalui proses belajar dan keteladanan.®
Dengan demikian, dakwah berfungsi sebagai instrumen strategis dalam

membentuk karakter umat melalui ajakan, bimbingan, dan pembiasaan.

Keteladanan (uswah hasanah) menjadi bagian integral dalam integrasi
dakwah dan pembentukan karakter. Ajaran Islam menegaskan bahwa akhlak
terbentuk bukan hanya dari ceramah verbal, tetapi dari perilaku nyata yang
dapat ditiru. Azyumardi Azra menekankan bahwa dalam tradisi pendidikan
pesantren, keteladanan kiai menjadi faktor utama yang membentuk karakter
santri melalui interaksi “schari-hari.®” Dengan demikian, dakwah yang
terintegrasi dengan pendidikan karakter harus menempatkan keteladanan

sebagai pusat pembentukan moral yang efektif.

Integrasi dakwah dengan pembentukan karakter menuntut pendekatan
holistik yang mencakup aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. M. Quraish
Shihab menjelaskan bahwa ajaran Islam tidak hanya mengajarkan pengetahuan
agama, tetapi juga membentuk sikap dan tindakan yang mencerminkan nilai-
nilai keislaman.” Dakwah yang efektif adalah dakwah yang mampu
menggerakkan hati, pikiran, dan tindakan, sehingga karakter seseorang
terbentuk melalui pengalaman spiritual dan sosial yang mendalam. Pendekatan

ini sejalan dengan model pendidikan karakter modern.

Pembentukan karakter tidak terjadi secara spontan, tetapi melalui proses
pembiasaan yang berkelanjutan. Pesantren sebagai tempat dakwah dan

pendidikan menjalankan pembiasaan ibadah, kedisiplinan, gotong royong, dan

134.

58 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 23.
8 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.

70 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, him. 298.



adab sebagai bagian dari pembentukan karakter. Haedar Nashir menyatakan
bahwa pembiasaan nilai-nilai akhlak merupakan strategi dakwah kultural yang
efektif karena nilai tersebut tertanam melalui pengalaman hidup sehari-hari.”!
Oleh karena itu, integrasi dakwah dan pembentukan karakter terjadi ketika

nilai-nilai keagamaan dipraktikkan secara konsisten.

Dalam konteks masyarakat modern yang dihadapkan pada krisis moral,
individualisme, dan pengaruh negatif media digital, integrasi dakwah dan
pembentukan karakter menjadi semakin relevan. A. Sani menyebut bahwa
pendidikan karakter berbasis nilai agama menjadi strategi penting dalam
membangun generasi yang tangguh, bermoral, dan memiliki komitmen
kebangsaan.”” Dakwah yang terintegrasi dengan pembentukan karakter menjadi
solusi bagi lahirnya generasi yang memiliki akhlak Islam sekaligus kesadaran

sosial dan nasionalisme yang kuat.

2.4.2 Pengalaman Sosial-Keagamaan Sebagai Model Internalisasi Nilai

Pengalaman sosial-keagamaan merupakan salah satu metode paling efektif
dalam proses internalisasi nilai, karena nilai tidak hanya dipahami secara
kognitif, tetapi juga dihayati melalui interaksi dan partisipasi langsung.
Menurut Thomas Lickona, nilai moral lebih mudah tertanam ketika individu
terlibat dalam pengalaman sosial yang nyata dan bermakna, bukan hanya
mendengarkan ceramah atau teori.”> Dalam konteks pesantren, kegiatan sosial
seperti gotong royong, musyawarah, dan pelayanan masyarakat menjadi sarana
penting bagi santri untuk memahami nilai-nilai kebersamaan dan tanggung

jawab.

" Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 189.
72 A. Sani, Pendidikan Karakter Era Digital, Jakarta: Rajawali Pers, 2020, him. 41.
73 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.



Kegiatan keagamaan seperti pengajian, dzikir, shalat berjamaah, dan
kegiatan ibadah lainnya menjadi media alami untuk menginternalisasi nilai-
nilai spiritual. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa pengalaman ibadah secara
kolektif membangun kesadaran spiritual yang berdampak pada pembentukan
karakter dan moralitas santri.”* Melalui aktivitas keagamaan yang berulang dan
terstruktur, santri belajar tentang ketaatan, kedisiplinan, kerendahan hati, dan
kedekatan dengan Tuhan. Nilai-nilai ini menjadi dasar integritas moral yang

kokoh.

Interaksi sosial antarsantri yang berasal dari berbagai daerah, budaya, dan
latar sosial memperkaya pengalaman mereka dalam memahami keberagaman.
Haedar Nashir menyebut bahwa kehidupan bersama dalam pesantren menjadi
miniatur masyarakat multikultural, di mana santri belajar menghormati
perbedaan dan membangun sikap toleran.”> Pengalaman ini menjadi modal
penting dalam pembentukan karakter kebangsaan, karena nilai-nilai persatuan,
saling menghargai, dan kebhinekaan dihayati secara langsung melalui relasi

sosial sehari-hari.

Pengalaman sosial-keagamaan dalam pesantren juga merupakan
representasi dari dakwah yang hidup (Living Dakwah). Melalui tindakan nyata
seperti keterlibatan dalam kegiatan sosial, pelayanan masyarakat, serta
partisipasi dalam acara keagamaan, santri belajar mengaktualisasikan nilai
agama dalam kehidupan nyata. M. Noor Fatoni menjelaskan bahwa dakwah

yang berbasis pengalaman memiliki kekuatan transformatif karena

112.

74 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.

7> Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.



menghubungkan antara ajaran agama dan realitas sosial secara langsung.’
Dengan demikian, pengalaman sosial-keagamaan menjadi sarana efektif untuk

internalisasi nilai-nilai keislaman yang holistik.

Pengalaman sosial-keagamaan tidak hanya membentuk nilai-nilai moral
dan spiritual, tetapi juga menguatkan wawasan kebangsaan. Melalui aktivitas
seperti doa bersama untuk bangsa, diskusi keislaman-kebangsaan, dan
keterlibatan dalam kerja sosial, santri belajar memaknai tanggung jawab
sebagai warga negara. Kementerian Agama RI menegaskan bahwa pengalaman
sosial-keagamaan di pesantren merupakan salah satu strategi efektif dalam
penguatan komitmen kebangsaan dan moderasi beragama.’”” Dengan demikian,
pengalaman tersebut menjadi modal penting dalam membentuk generasi yang

religius sekaligus nasionalis.

2.5 Penelitian Terdahulu

2.5.1 Pemetaan Studi Sebelumnya

Studi awal mengenai pesantren telah banyak dibahas oleh para akademisi,
salah satunya Zamakhsyari Dhofier yang menekankan bahwa pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang memadukan pengajaran
kitab kuning, keteladanan kiai, dan pembiasaan nilai dalam pembentukan
karakter santri.”® Penelitian ini memberikan fondasi penting bahwa proses

pembentukan karakter dalam pesantren bersifat organik, berlangsung melalui

76 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

him. 101.

27.

77 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.

78 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.



kehidupan sehari-hari. Namun, Dhofier belum membahas hubungan langsung

antara tradisi pesantren dengan penguatan wawasan kebangsaan.

1)

2)

3)

Penelitian tentang Jaringan Keilmuan Pesantren

Azyumardi Azra dalam studinya mengenai jaringan ulama Nusantara
menunjukkan bahwa pesantren telah memiliki tradisi intelektual
transnasional yang kuat, melahirkan pemikiran keagamaan moderat
yang berakar pada ajaran Ahlus Sunnah wal Jamaah.” Penelitian ini
relevan karena menjelaskan akar historis dari moderasi pesantren.
Namun, Azra belum mengkaji bagaimana moderasi tersebut
diterjemahkan dalam praktik dakwah keseharian atau kontribusinya
terhadap pendidikan kebangsaan.

Studi Dakwah Kultural dan Respons Sosial

Penelitian M. Noor Fatoni mengungkap bahwa dakwah kultural yang
memanfaatkan budaya lokal dan pendekatan humanis terbukti efektif
dalam membangun harmoni sosial dan mencegah radikalisme®’.
Temuan ini penting sebagai dasar analisis Living Dakwah. Namun,
penelitian Fatoni lebih menekankan moderasi beragama, bukan
hubungan dakwah kultural dengan pembentukan wawasan kebangsaan
di lingkungan pesantren tertentu.

Penelitian tentang Moderasi Beragama

Kementerian Agama RI melalui buku Moderasi Beragama menegaskan
bahwa moderasi harus ditanamkan melalui lembaga pendidikan,

terutama pesantren, karena memiliki basis moral dan spiritual yang

him. 72.

78 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, him. 87.
80 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,



kuat.®! Studi ini memberikan landasan kebijakan, namun belum
mengkaji konteks mikro seperti praktik dakwah keseharian, interaksi
sosial, ataupun pengalaman santri dalam internalisasi nilai kebangsaan

4) Studi Living Islam dan Living Tradition
Beberapa penelitian antropologis seperti karya Clifford Geertz tentang
The Religion of Java menggambarkan bahwa praktik keagamaan
masyarakat Jawa terdiri atas ritual, simbol, dan interaksi sosial yang
hidup dalam budaya sehari-hari.®? Konsep ini menjadi salah satu akar
teori Living Dakwah. Akan tetapi, Geertz tidak membahas dimensi
dakwah secara spesifik atau relevansinya terhadap pendidikan
kebangsaan.

5) Penelitian tentang Dakwah dan Pembentukan Karakter
Abuddin Nata dalam kajian dakwah mencgaskan bahwa dakwah bukan
hanya penyampaian pesan verbal, tetapi juga pembentukan karakter
melalui keteladanan, pembiasaan, dan pengalaman sosial.®* Penelitian
ini relevan dengan konsep Living Dakwah. Namun, penelitian tersebut
belum menghubungkan secara detail antara dakwah Dberbasis
pengalaman (experiential da'wah) dengan pembentukan karakter

kebangsaan di pesantren.

6) Studi Pesantren sebagai Ruang Pembentukan Nasionalisme
Beberapa studi lain menunjukkan bahwa pesantren memiliki kontribusi
historis dalam pembentukan nasionalisme Indonesia. Misalnya,

penelitian Haedar Nashir yang menjelaskan bahwa pesantren

81 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.

82 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
83 Abuddin Nata, /I[mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 27.



memegang peran penting dalam mencetak kader bangsa yang berakhlak
dan berkomitmen pada persatuan nasional.3* Namun, penelitian tersebut
lebih bersifat makro dan belum fokus pada bagaimana mekanisme
internal pesantren, seperti Living Dakwah, membentuk wawasan
kebangsaan.

7) Penelitian tentang Pendidikan Kebangsaan di Lembaga Islam
Penelitian Winarno mengenai pendidikan kewarganegaraan menyoroti
pentingnya dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam
membangun karakter kebangsaan.®® Namun, penelitian tersebut berada
pada konteks pendidikan formal umum, bukan pesantren. Belum ada
kajian mendalam mengenai bagaimana pesantren menerjemahkan
pendidikan kebangsaan dalam aktivitas keagamaan dan keseharian
santri.

8) Studi Pesantren Modern dan Adaptasi Dakwah
Studi terkait pesantren modern menunjukkan bahwa banyak pesantren
kini mengadaptasi metode dakwah kontemporer melalui media digital,
seni budaya, dan kegiatan sosial. Yasraf Amir Piliang menegaskan
bahwa budaya digital turut memengaruhi cara dakwah dan internalisasi
nilai pada generasi muda.®® Namun, riset ini masih berada pada tataran
media dan transformasi teknologi, belum pada hubungan antara praktik

dakwah digital dan penguatan karakter kebangsaan.

Berdasarkan pemetaan studi di atas, terlihat bahwa penelitian mengenai
pesantren, dakwah kultural, moderasi beragama, dan pendidikan kebangsaan

telah banyak dilakukan. Namun, belum ada penelitian yang secara khusus

84 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.
85 Winarno, Pendidikan Kewarganegaraan, Jakarta: Bumi Aksara, 2013, him. 45.
86 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.



mengkaji relevansi Living Dakwah dalam penguatan pendidikan wawasan
kebangsaan, terutama dalam konteks pesantren modern seperti Pesantren Ora
Aji Yogyakarta. Dengan demikian, penelitian ini memiliki novelty karena
mengisi kekosongan kajian mengenai hubungan antara pengalaman dakwah
keseharian, pembentukan karakter, dan penguatan kebangsaan di lingkungan

pesantren.’’

2.5.2 Posisi dan Keaslian Penelitian

Penetapan posisi dan keaslian penelitian diperlukan untuk menunjukkan
kontribusi teoretis maupun empiris yang ditawarkan penelitian ini. Dalam
kajian ilmiah, state of the art berfungsi memetakan batas pengetahuan
(knowledge frontier) mengenai suatu topik serta menentukan celah penelitian
(research gap) yang dapat diisi oleh penelitian baru. Menurut John W. Creswell,
penelitian yang baik harus mampu menunjukkan aspek kebaruan, kejelasan
fokus, dan relevansi dengan kebutuhan akademik maupun sosial.*® Karena itu,
penelitian mengenai relevansi Living Dakwah dalam penguatan wawasan
kebangsaan harus ditempatkan secara tepat dalam lanskap kajian yang telah

ada.
1) Posisi Penelitian dalam Kajian Pesantren

Penelitian ini berada dalam jalur kajian pesantren yang telah lama
dilakukan oleh para ilmuwan sosial. Zamakhsyari Dhofier menyoroti
struktur, tradisi, dan karakter pesantren sebagai lembaga pendidikan

Islam tradisional.®* Namun, penelitian tersebut tidak membahas

72.

87 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, him.

88 John W. Creswell, Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 29.
89 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.



2)

3)

4)

integrasi dakwah keseharian dengan pembentukan wawasan
kebangsaan. Dengan demikian, penelitian ini memperluas diskursus
tentang pesantren dengan menganalisis praktik dakwah yang hidup

(Living Dakwah) dalam memperkuat karakter kebangsaan santri.
Posisi Penelitian dalam Kajian Dakwah Kultural

Penelitian ini juga menempati posisi dalam rangkaian kajian dakwah
kultural. M. Noor Fatoni menegaskan bahwa dakwah kultural berperan
penting dalam moderasi beragama dan penerimaan sosial,” tetapi belum
mengaitkannya secara langsung dengan pendidikan kebangsaan. Karena
itu, penelitian ini menawarkan perspektif baru, yaitu integrasi dakwah
berbasis pengalaman (Living Dakwah) dan penguatan wawasan

kebangsaan sebagai bentuk dakwah kultural yang lebih aplikatif.
Posisi Penelitian dalam Kajian Moderasi Beragama

Dalam kajian moderasi beragama, Kementerian Agama RI menyatakan
bahwa pesantren merupakan institusi strategis dalam membangun nilai
toleransi, anti-ekstremisme, dan kebangsaan.’! Namun, kajian tersebut
lebih berfokus pada kebijakan nasional, bukan praktik mikro di tingkat
pesantren. Penelitian ini memberikan kontribusi dengan mengkaji
bagaimana moderasi beragama diwujudkan melalui Living Dakwah

dalam interaksi harian santri dan kiai.

Posisi Penelitian dalam Kajian Pembentukan Karakter

him. 72.

14.

% M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020,

91 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him.



5)

6)

Penelitian mengenai pembentukan karakter telah berkembang luas, baik
dalam perspektif pendidikan umum maupun pendidikan Islam. Thomas
Lickona menekankan bahwa karakter terbentuk melalui pengalaman
nyata dan pembiasaan yang konsisten.”> Namun, penelitian sebelumnya
belum menyoroti peran pengalaman sosial-keagamaan pesantren
sebagai model internalisasi nilai kebangsaan. Oleh karena itu, penelitian
ini mengisi kekosongan dengan menempatkan pengalaman dakwah

keseharian sebagai pusat pembentukan karakter nasionalis.
Kelemahan Penelitian Sebelumnya

Sebagian besar penelitian sebelumnya bersifat parsial: ada yang
membahas pesantren, ada yang membahas dakwah kultural, ada pula
yang fokus pada pendidikan kebangsaan. Namun, belum ada penelitian
yang mengintegrasikan ketiganya secara komprehensif dalam konteks
pesantren modern. Misalnya, Azyumardi Azra membahas modernisasi
pesantren,” tetapi belum mengaitkan modernisasi tersebut dengan
internalisasi wawasan kebangsaan melalui dakwah. Kekosongan inilah

yang membuat penelitian ini memiliki urgensi akademik.
Kebaruan dalam Perspektif Teoretis

Dari sist teori, penelitian ini menawarkan sintesis antara teori Living
Dakwah, pendidikan karakter, dan wawasan kebangsaan. Sebelumnya,
teori ini berdiri sendiri-sendiri dalam penelitian yang terpisah. Dengan
menggabungkan ketiga teori tersebut, penelitian ini menghadirkan

model konseptual untuk memahami bagaimana pengalaman dakwah

134.

%2 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
9 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, him.



keseharian dapat memperkuat pendidikan kebangsaan. Ini merupakan
perluasan teoretis yang belum dijelaskan dalam kajian Dakwah Kultural
maupun Moderasi Beragama oleh para peneliti sebelumnya seperti

Haedar Nashir.**
7) Kebaruan dalam Perspektif Empiris

Secara empiris, penelitian ini menawarkan kontribusi baru karena
meneliti praktik dakwah keseharian di Pesantren Ora Aji Yogyakarta,
sebuah pesantren kontemporer yang dikenal dengan dakwah inklusif
dan humanis. Hingga kini, belum ada penelitian akademik yang secara
khusus meneliti bagaimana dakwah Gus Miftah dipraktikkan dalam
kehidupan pesantren dan berkontribusi pada pembentukan wawasan
kebangsaan. Dengan demikian, penelitian ini mengisi celah empiris
mengenai praktik pendidikan kebangsaan berbasis pengalaman

(experiential citizenship education).
8) Kebaruan dalam Integrasi Dakwah dan Wawasan Kebangsaan

Penelitian sebelumnya tentang dakwah umumnya berfokus pada
retorika, strategi komunikasi, atau materi dakwah. Sementara itu,
penelitian tentang wawasan kebangsaan lebih menekankan aspek
kognitif dan normatif dalam pendidikan formal. Penelitian ini berbeda
karena mengkaji bagaimana dakwah yang hidup dan berbasis
pengalaman dapat menjadi instrumen internalisasi nilai kebangsaan
yang lebih efektif. Hal ini menjadikan penelitian ini memiliki kebaruan
dalam menghubungkan dua bidang yang sebelumnya jarang dikaji

secara bersamaan: dakwah dan pendidikan kebangsaan.

% Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, him. 201.



9) Posisi Penelitian sebagai Model Baru Pendidikan Kebangsaan di

Pesantren

Dengan demikian, posisi dan keaslian penelitian ini terletak pada
upayanya menghadirkan perspektif baru mengenai integrasi antara
Living Dakwah dan penguatan wawasan kebangsaan di pesantren.
Penelitian ini menawarkan model pendidikan kebangsaan yang berbasis
pengalaman spiritual, moral, dan sosial yang unik bagi lingkungan
pesantren. Menurut Creswell, penelitian yang memiliki kontribusi
konseptual dan relevansi praktis dapat dianggap sebagai penelitian yang
memiliki nilai akademik tinggi.”> Oleh karena itu, penelitian ini bukan
hanya melengkapi studi-studi sebelumnya, tetapi juga memperluas

horizon penelitian pesantren di Indonesia

% John W. Creswell, Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 44.



BAB III
METODOLOGI PENELITIAN

3.1 Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif karena bertujuan
memahami fenomena dakwah yang hidup dalam keseharian santri serta proses
internalisasi wawasan kebangsaan secara mendalam. Penelitian kualitatif lebih
menekankan pemaknaan (meaning), konteks sosial, dan proses interaksi
antarindividu. Menurut John W. Creswell, penelitian kualitatif digunakan untuk
mengeksplorasi fenomena sosial dan budaya melalui deskripsi mendalam
berdasarkan perspektif subjek penelitian.”® Dengan demikian, penelitian ini cocok
menggunakan pendekatan kualitatif karena ingin menggali pengalaman dakwah

dan pendidikan kebangsaan dalam konteks Pesantren Ora Aji.

3.1.1 Pendekatan Deskriptif-Kualitatif
Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-kualitatif, yaitu pendekatan

yang menggambarkan realitas sosial apa adanya berdasarkan temuan empiris di
lapangan. Pendekatan ini berfokus pada penyajian data secara rinci, sistematis, dan
faktual mengenai praktik Living Dakwah serta proses pembentukan wawasan
kebangsaan. Menurut Lexy J. Moleong, penelitian deskriptif kualitatif bertujuan
menggambarkan fenomena secara holistik dan mendalam melalui kata-kata dan
narasi yang kaya konteks.”” Karena itu, pendekatan ini relevan untuk meneliti

dinamika keseharian santri dan kiai di pesantren.

3.1.2 Pendekatan Fenomenologi Sosial

Untuk memahami pengalaman dakwah yang hidup (Living Dakwah),
penelitian ini juga menggunakan pendekatan fenomenologi sosial, yang berusaha
menangkap makna yang dialami subjek penelitian dalam kehidupan sehari-hari.

Pendekatan fenomenologi memungkinkan peneliti memahami nilai, keyakinan, dan

% John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 32.
97 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 11.



simbol sosial-keagamaan yang terbentuk melalui pengalaman santri. Alfred Schutz
menegaskan bahwa fenomenologi sosial mengkaji dunia kehidupan (lifeworld)
sebagai realitas yang dimaknai secara subjektif oleh individu dalam interaksi
sosial.”® Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk meneliti

internalisasi nilai melalui pengalaman sosial-keagamaan.

3.1.3 Pendekatan Studi Kasus (Case Study)

Penelitian ini juga memanfaatkan pendekatan studi kasus karena fokus pada
satu lokasi penelitian, yaitu Pesantren Ora Aji Yogyakarta, dengan karakteristik
dakwah yang khas. Robert K. Yin menjelaskan bahwa studi kasus cocok digunakan
untuk meneliti fenomena kontemporer yang tetjadi dalam konteks kehidupan nyata
ketika batas antara fenomena dan konteks tidak terlihat jelas.”” Living Dakwah
sebagai fenomena dakwah berbasis pengalaman hanya dapat dipahami secara
mendalam melalui studi kasus di lingkungan pesantren. Pendekatan ini

memungkinkan peneliti menggali data yang kaya, detail, dan kontekstual.

3.1.4 Rasionalitas Pemilihan Jenis dan Pendekatan Penelitian

Pemilihan jenis dan pendekatan penelitian kualitatif, deskriptif, fenomenologi
sosial, dan studi kasus didasarkan pada tujuan penelitian untuk mengungkap realitas
dakwah dan pembentukan karakter kebangsaan secara komprehensif. Pendekatan
ini memungkinkan penyajian temuan yang mendalam mengenai bagaimana
pengalaman sosial-keagamaan membentuk kesadaran kebangsaan santri. Menurut
Sugiyono, pendekatan kualitatif mampu menjelaskan dinamika sosial secara
natural, apa adanya, serta memberikan gambaran mendalam tentang perilaku dan
makna di balik tindakan manusia.'® Dengan demikian, penggunaan pendekatan ini

sesuai dengan karakteristik fenomena yang diteliti.

% Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World, Evanston: Northwestern University Press,
1967, him. 13.

% Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Los Angeles: Sage Publications, 2014,
him. 16.

100 sygiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 9.



3.2 Lokasi dan Subjek Penelitian

3.2.1 Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian ini adalah Pesantren Ora Aji Yogyakarta, sebuah pesantren
kontemporer yang dikenal dengan karakter dakwahnya yang humanis, inklusif,
dan berbasis budaya. Pesantren ini dipilih karena memiliki pendekatan dakwah
yang berbeda dibanding pesantren tradisional pada umumnya, sehingga relevan
untuk mengkaji praktik Living Dakwah dalam pembentukan wawasan
kebangsaan. Menurut pendapat Creswell, pemilihan lokasi penelitian harus
mempertimbangkan kedalaman informasi yang dapat diperoleh dari fenomena
yang diteliti.'”! Dalam konteks ini, Pesantren Ora Aji memberikan ruang

observasi yang kaya dan dinamis.

3.2.2 Alasan Pemilihan Lokasi Penelitian

Pesantren Ora Aji dipilih karena memiliki model dakwah yang menekankan
integrasi antara nilai-nilai Islam dan nilai kebangsaan melalui pendekatan
sosial-keagamaan. Kegiatan dakwah yang dilakukan di pesantren ini
menunjukkan perpaduan antara dakwah kultural, inklusivitas sosial, dan
penggunaan media digital. Hal ini sesuai dengan pandangan Yin bahwa lokasi
penelitian = studi kasus harus memiliki kekhasan = kontekstual yang
memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap fenomena yang diteliti.!’> Oleh
karena itu, lokasi ini menjadi tempat yang tepat untuk menggali praktik dakwah

yang hidup dalam keseharian.

3.2.3 Subjek Penelitian: Santri

Subjek penelitian utama adalah santri Pesantren Ora Aji, baik santri mukim
maupun santri kalong. Santri merupakan pihak yang mengalami langsung
proses internalisasi nilai kebangsaan melalui Living Dakwah yang

dipraktikkan oleh pengasuh dan lingkungan pesantren. Moleong menegaskan

101 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 32.

102 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Los Angeles: Sage Publications, 2014,
him. 16.



bahwa subjek dalam penelitian kualitatif adalah mereka yang mengalami,
merasakan, dan memahami sendiri fenomena yang diteliti.'®® Karena itu, santri
menjadi sumber data primer untuk memahami pengaruh pengalaman sosial-

keagamaan dalam pembentukan wawasan kebangsaan.

3.2.4 Subjek Penelitian: Kiai dan Pengajar

Selain santri, penelitian ini juga melibatkan kiai, ustaz, dan pengelola
pesantren sebagai subjek penelitian. Mereka merupakan aktor kunci dalam
pelaksanaan dakwah, pembinaan moral, dan penguatan nilai kebangsaan. Peran
mereka sebagai pendidik, pembimbing, dan teladan sangat penting dalam
memahami bagaimana Living Dakwah dijalankan. Abuddin Nata menegaskan
bahwa kiai memiliki otoritas keilmuan sekaligus keteladanan moral yang
memengaruhi pembentukan karakter santri.'** Oleh karena itu, perspektif kiai

dan ustaz menjadi bagian penting dari data penelitian.

3.2.5 Subjek Lain Pendukung Penelitian

Selain santri dan pengasuh, penelitian ini juga melibatkan tokoh masyarakat
dan jamaah yang berinteraksi dengan pesantren sebagai subjek pendukung.
Mereka dapat memberikan informasi- mengenai dampak sosial dakwah
pesantren terhadap masyarakat sekitar. Hal ini sejalan dengan pendapat
Sugiyono bahwa penelitian kualitatif dapat melibatkan informan tambahan
untuk memperluas perspektif dan meningkatkan validitas data.!> Dengan
demikian, subjek penelitian ini mencakup berbagai pihak yang memiliki

keterlibatan langsung dalam aktivitas pesantren.

3.3 Sumber dan Jenis Data
3.3.1 Identifikasi Sumber dan Jenis Data
Identifikasi sumber dan jenis data merupakan langkah fundamental dalam
penelitian kualitatif karena menentukan kualitas, kedalaman, dan validitas

temuan. Creswell menegaskan bahwa dalam penelitian kualitatif, peneliti

103 L exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 136.
104 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 42.
105 sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 91.



harus mengumpulkan data yang kaya dan beragam dari berbagai sumber
untuk memperoleh gambaran yang komprehensif tentang fenomena yang
dikaji.'® Oleh karena itu, penelitian tentang Living Dakwah dan penguatan
wawasan kebangsaan membutuhkan data dari berbagai pihak, baik melalui

observasi langsung maupun wawancara mendalam.

3.3.2 Data Primer sebagai Sumber Data

Data primer dalam penelitian ini diperoleh melalui observasi, wawancara
mendalam, dan interaksi langsung dengan santri, kiai, ustaz, dan pengelola
Pesantren Ora Aji. Data primer ini dianggap paling penting karena
menggambarkan secara langsung pengalaman dakwah sehari-hari serta
proses internalisasi nilai kebangsaan dalam kehidupan pesantren. Menurut
Lexy J. Moleong, data primer merupakan data yang diperoleh langsung dari
subjek penelitian melalui kata-kata dan tindakan sebagai sumber utama
informasi.'” Dengan demikian, data primer akan menjadi fondasi utama

dalam analisis penelitian.

3.3.3 Data Sekunder sebagai Pendukung Analisis

Selain data primer, penelitian ini juga menggunakan data sekunder, yaitu
data yang diperoleh dari dokumen, arsip, literatur, media digital, serta hasil
penelitian terdahulu terkait pesantren, dakwah kultural, moderasi beragama,
dan pendidikan kebangsaan. Data sekunder membantu memberikan konteks
teoretis dan historis, serta memperkuat hasil analisis yang diperoleh dari data

primer. Sugiyono menegaskan bahwa data sekunder penting untuk

106 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 47.
107 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 157.



memperjelas dan melengkapi data primer, sehingga peneliti dapat melakukan

triangulasi informasi secara lebih akurat.!%8

3.3.4 Jenis data Kualitatif Deskriptif

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data kualitatif
deskriptif, berupa narasi, pernyataan verbal, catatan lapangan, deskripsi
kegiatan dakwah, dan dokumentasi aktivitas pesantren. Robert Bogdan dan
Sari Knopp Biklen menyatakan bahwa data kualitatif berbentuk kata-kata,
tindakan, dan dokumen yang memberikan deskripsi mendalam tentang proses
sosial yang diteliti.'” Dalam konteks ini, data kualitatif memungkinkan
peneliti memahami makna di balik perilaku sosial-keagamaan yang dilakukan

oleh santri dan pengasuh pesantren.

3.3.5 Rasionalitas Pemilihan Jenis dan Sumber Data

Pemilihan data primer dan sekunder dengan jenis data kualitatif didasarkan
pada tujuan penelitian untuk memahami fenomena dakwah dan internalisasi
nilai kebangsaan secara mendalam. Data kualitatif memungkinkan peneliti
menangkap makna, pengalaman, dan perspektif subjek penelitian secara
holistik. Menurut Abuddin Nata, penelitian kualitatif sangat tepat untuk
mengkaji fenomena pendidikan Islam karena bersifat kontekstual, natural,
dan berkaitan langsung dengan perilaku manusia.''® Oleh karena itu, sumber
dan jenis data yang digunakan dalam penelitian ini sangat sesuai dengan

karakteristik fenomena yang diteliti.

108 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 137.

109 Robert C. Bogdan & Sari Knopp Biklen, Qualitative Research for Education, Boston: Allyn and
Bacon, 1992, him. 29.

110 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013, him. 96.



3.4 Teknik Pengumpulan Data

3.4.1 Teknik Pengumpulan Data dalam penelitian Kualitatif

Teknik pengumpulan data merupakan komponen penting dalam penelitian
kualitatif karena menentukan kedalaman informasi yang diperoleh peneliti.
Creswell menjelaskan bahwa penelitian kualitatif membutuhkan teknik
pengumpulan data yang fleksibel, natural, dan berorientasi pada konteks
sosial untuk menangkap makna di balik perilaku manusia.'!! Oleh karena itu,
penelitian ini menggunakan tiga teknik utama—observasi, wawancara, dan
dokumentasi—untuk memperoleh gambaran menyeluruh mengenai praktik
Living Dakwah dan proses internalisasi wawasan kebangsaan di Pesantren

Ora Aji Yogyakarta.

3.4.2 Observasi Partisipatif

Observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara langsung aktivitas
dakwah, interaksi santri, pembiasaan ibadah, serta kegiatan sosial-keagamaan
lainnya. Dalam observasi ini, peneliti terlibat secara terbatas dalam aktivitas
pesantren untuk memahami makna yang hidup di balik praktik tersebut.
Menurut Spradley, observasi partisipatif memungkinkan peneliti menangkap
pola perilaku, simbol, dan praktik budaya dalam kehidupan sehari-hari.'!?
Teknik ini sangat relevan untuk meneliti Living Dakwah karena fenomenanya

terjadi dalam aktivitas keseharian, bukan sekadar dalam ruang formal.

3.4.3 Wawancara Mendalam

Wawancara mendalam (in-depth interview) digunakan untuk menggali

persepsi, pengalaman, dan pengetahuan para informan utama seperti kiai,

111 john W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 47.

112 James P. Spradley, Participant Observation, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980, him.
54.



ustaz, santri, serta tokoh masyarakat sekitar pesantren. Wawancara
dilakukan secara semi-terstruktur agar peneliti tetap memperoleh data yang
fokus namun memberi ruang bagi informan untuk bercerita secara bebas.
Moleong menegaskan bahwa wawancara dalam penelitian kualitatif
bertujuan menggali makna subjektif yang tidak dapat diperoleh melalui
observasi.!!® Teknik ini memberikan pemahaman mendalam mengenai
bagaimana dakwah dan pendidikan kebangsaan dipraktikkan dan

dipersepsikan oleh para aktor di pesantren

3.4.4 Studi Dokumen

Dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data berupa foto kegiatan,
arsip pesantren, catatan kegiatan, video dakwah, rekaman kajian, serta
dokumen terkait seperti profil pesantren dan kurikulum. Teknik ini penting
untuk memverifikasi data hasil observasi dan wawancara, serta memperkaya
deskripsi empiris penelitian. Sugiyono menjelaskan bahwa dokumentasi
merupakan teknik penting dalam penelitian kualitatif karena menyediakan
jejak historis dan bukti fisik dari fenomena sosial yang diteliti.''* Dengan
demikian, dokumentasi berfungsi sebagai data triangulasi yang memperkuat

validitas temuan penelitian.

3.4.5 Integrasi Ketiga Teknik dalam Penelitian

Ketiga teknik pengumpulan data—observasi, wawancara, dan
dokumentasi—digunakan secara integratif untuk mendapatkan gambaran
yang komprehensif dan mendalam. Penelitian kualitatif menekankan
pentingnya triangulasi teknik agar data yang diperoleh lebih valid dan
reliabel. Menurut Denzin, triangulasi teknik memberikan peluang untuk
membandingkan temuan dari berbagai sumber sehingga menghasilkan

pemahaman yang lebih akurat terhadap fenomena sosial.!'> Dengan

113 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 186.
114 sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 240.
115 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, him. 291.



demikian, penggunaan ketiga teknik ini memastikan bahwa penelitian mampu
menggambarkan secara tepat praktik Living Dakwah dan internalisasi

wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji.

3.5 Teknik Analisis Data

3.5.1 Pentingnya Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif

Analisis data merupakan proses inti dalam penelitian kualitatif karena
menentukan bagaimana makna dan temuan penelitian dirumuskan. Creswell
menjelaskan bahwa analisis data kualitatif dilakukan secara simultan dengan
proses pengumpulan data, sehingga peneliti secara terus-menerus meninjau,
menginterpretasikan, dan merefleksikan data untuk menemukan pola dan tema
yang relevan.!'® Dengan demikian, analisis data dalam penelitian ini bersifat
dinamis, berlangsung selama proses observasi, wawancara, dan dokumentasi

dilakukan di Pesantren Ora Aji.

3.5.2 Model Analisis Miles dan Huberman

Penelitian ini menggunakan model analisis Miles dan Huberman, yang
sangat populer dalam penelitian kualitatif. Model ini terdiri dari tiga alur
kegiatan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Miles &
Huberman menegaskan bahwa ketiga komponen tersebut berlangsung secara
bersamaan dan saling menguatkan dalam proses analisis.!'” Model ini
memungkinkan peneliti mengolah data secara sistematis, terutama pada
penelitian yang membutuhkan kedalaman deskripsi tentang praktik sosial-

keagamaan seperti Living Dakwah.

116 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2013,
him. 179.

117 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage
Publications, 1994, him. 12



3.5.3 Reduksi Data

Tahap pertama adalah reduksi data, yaitu proses memilih, memfokuskan,
menyederhanakan, dan mengorganisasi data yang muncul dari catatan
lapangan, wawancara, dan dokumentasi. Pada tahap 1ini, peneliti
mengidentifikasi data yang relevan dengan fokus penelitian, seperti interaksi
dakwah, pengalaman sosial-keagamaan, dan pola internalisasi nilai
kebangsaan. Miles & Huberman menjelaskan bahwa reduksi data membantu
peneliti menemukan tema-tema penting dan mengeliminasi data yang tidak

relevan.!'!® Reduksi ini penting agar analisis tetap fokus dan mendalam.

3.5.4 Penyajian Data

Tahap kedua adalah penyajian data, yaitu menyusun informasi dalam bentuk
narasi, matriks, tabel tematik, atau bagan konseptual yang memudahkan
peneliti dalam memahami keseluruhan temuan. Penyajian data bertujuan
membantu peneliti melihat hubungan antarkategori, pola, serta kecenderungan
yang muncul dari data. Menurut Miles & Huberman, penyajian data
memungkinkan peneliti melakukan analisis lebih lanjut secara logis dan

sistematis.'"?

Dalam penelitian ini, penyajian data digunakan untuk
menggambarkan pola dakwah dan proses internalisasi nilai kebangsaan yang

hidup dalam keseharian santri.

3.5.5 Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi

Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi. Pada tahap ini,
peneliti menyusun interpretasi dari pola dan tema yang ditemukan selama

proses analisis. Kesimpulan tidak dibuat secara instan, tetapi diverifikasi secara

118 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage
Publications, 1994, him. 18.
119 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage
Publications, 1994, him. 24.



terus-menerus melalui pembandingan data, triangulasi, dan pengecekan antar-
informan. Sugiyono menegaskan bahwa penarikan kesimpulan dalam
penelitian kualitatif harus melalui proses verifikasi berulang agar
menghasilkan temuan yang kredibel dan dapat dipertanggungjawabkan.'’
Dengan demikian, teknik analisis data yang digunakan memastikan bahwa
temuan penelitian benar-benar mencerminkan realitas sosial-keagamaan di

pesantren.

3.6 Keabsahan Data

3.6.1 Pentingnya Keabsahan Data dalam Penelitian Kualitatif

Keabsahan data merupakan aspek fundamental dalam penelitian kualitatif
karena menentukan kredibilitas dan keandalan temuan penelitian. Creswell
menegaskan bahwa wvaliditas dalam penelitian kualitatif harus diperoleh
melalui teknik pemeriksaan data yang ketat, sistematis, dan berulang.!?! Oleh
karena itu, penelitian ini menggunakan triangulasi teori, triangulasi teknik, dan
triangulasi sumber untuk memastikan bahwa data yang diperoleh benar-benar

akurat, konsisten, dan mewakili realitas sosial-keagamaan di Pesantren Ora Aji.

3.6.2 Triangulasi Teori

Triangulasi teori dilakukan dengan menggunakan berbagai perspektif
teoretis dalam menganalisis data, seperti teori Living Dakwah, teori pendidikan
karakter, teori pengalaman keagamaan, dan teori wawasan kebangsaan.
Dengan menggunakan lebih dari satu perspektif, analisis menjadi lebih
komprehensif dan tidak terjebak pada satu sudut pandang tunggal. Denzin
menyatakan bahwa triangulasi teori membantu peneliti membandingkan

interpretasi data berdasarkan pendekatan teoretis yang berbeda, sehingga

120 sygiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 249
121 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2013,
him. 201.



temuan penelitian menjadi lebih kuat dan valid.!?? Teknik ini penting karena

fenomena dakwah dan pembentukan karakter bersifat multidimensional.

3.6.3 Triangulasi Teknik

Triangulasi teknik digunakan dengan memadukan beberapa teknik
pengumpulan data, yaitu observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Penggabungan tiga teknik ini memungkinkan peneliti mengonfirmasi data dari
berbagai sudut, sehingga memperkecil kemungkinan terjadinya bias. Sugiyono
menjelaskan bahwa triangulasi teknik penting untuk memeriksa konsistensi
data karena hasil wawancara dapat diverifikasi melalui observasi dan
dokumentasi.'*® Dengan demikian, triangulasi teknik memastikan bahwa data
mengenai praktik Living Dakwah dan internalisasi nilai kebangsaan benar-

benar sesuai dengan kenyataan di lapangan.

3.6.4 Triangulasi Sumber

Triangulasi sumber dilakukan dengan memeriksa konsistensi informasi dari
berbagai informan, seperti kiai, ustaz, santri, pengurus pesantren, dan
masyarakat sekitar. Teknik ini memungkinkan peneliti membandingkan
perspektif yang berbeda untuk memperoleh pemahaman lebih menyeluruh.
Menurut Moleong, triangulasi sumber adalah upaya membandingkan dan
mengecek kembali tingkat kepercayaan suatu informasi berdasarkan sumber
yang berbeda.'?* Dengan cara ini, peneliti dapat memastikan bahwa temuan
mengenai dakwah dan pembentukan karakter kebangsaan tidak hanya berasal

dari satu pihak, tetapi dari berbagai kelompok yang terlibat.

122 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, him. 301
123 sygiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, him. 273.
124 | exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 330.



3.6.5 Integrasi Triangulasi untuk Menjamin Kredibilitas Data

Ketiga jenis triangulasi—teori, teknik, dan sumber—digunakan secara
simultan untuk memastikan kredibilitas, dependabilitas, dan konfirmasi data
penelitian. Denzin menegaskan bahwa triangulasi komprehensif dapat
meningkatkan validitas temuan dengan cara memperkuat hubungan antara data

> Dengan mengintegrasikan ketiga

empiris dan interpretasi teoretis.'?
triangulasi tersebut, penelitian ini menghasilkan data yang lebih objektif, kaya
perspektif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini sangat
penting mengingat tema penelitian berkaitan dengan fenomena sosial-
keagamaan yang kompleks seperti Living Dakwah dan internalisasi nilai

kebangsaan.

3.7 Prosedur Penelitian

3.7.1 Tahap Persiapan Penelitian

Prosedur penelitian dimulai dengan tahap persiapan, yaitu kegiatan
perumusan masalah, penyusunan kerangka teori, penentuan fokus penelitian,
serta penetapan lokasi dan subjek penelitian. Pada tahap ini, peneliti juga
menyusun instrumen penelitian berupa pedoman observasi dan pedoman
wawancara. Creswell menjelaskan bahwa tahap persiapan sangat penting untuk
menentukan arah penelitian sehingga proses pengumpulan data dapat berjalan
sistematis dan sesuai tujuan.'?® Selain itu, peneliti melakukan studi
pendahuluan untuk memahami konteks Pesantren Ora Aji dan memastikan

relevansi fenomena Living Dakwah dengan fokus penelitian.

3.7.2 Tahap Pengumpulan Data Lapangan

Tahap kedua adalah pengumpulan data, yang dilakukan melalui observasi

partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Pada tahap ini, peneliti

125 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, him. 305.
126 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 52.



terjun langsung ke lapangan untuk mengamati aktivitas dakwah, interaksi
santri, kegiatan sosial-keagamaan, serta praktik keagamaan harian. Menurut
Spradley, observasi lapangan harus dilakukan secara berulang dan berjenjang
agar peneliti dapat memahami makna yang hidup dalam praktik sosial

masyarakat.'?’

Wawancara dilakukan dengan kiai, ustaz, santri, dan tokoh
masyarakat untuk memperoleh gambaran menyeluruh tentang internalisasi
nilai kebangsaan. Dokumentasi seperti foto, video kegiatan, arsip pesantren,

dan catatan harian juga dikumpulkan untuk penguatan data.

3.7.3 Tahap Analisis dan Penyusunan Temuan

Tahap terakhir adalah analisis dan penyusunan temuan. Analisis dilakukan
sejak awal pengumpulan data menggunakan model Miles dan Huberman yang
meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang
terkumpul diverifikasi melalui triangulasi sumber, teori, dan teknik agar
hasilnya kredibel. Moleong menjelaskan bahwa dalam penelitian kualitatif,
analisis data harus dilakukan secara simultan hingga peneliti menemukan pola,
tema, dan makna yang menjelaskan fenomena yang diteliti.'*® Pada tahap ini,
peneliti merumuskan temuan mengenai relevansi Living Dakwah dalam
penguatan wawasan kebangsaan, menyusun interpretasi, dan menyajikannya

dalam bentuk narasi ilmiah yang sistematis.

3.8 Etika Penelitian

3.8.1 Prinsip Menghormati Informan dan Persetujuan Partisipasi

Etika penelitian merupakan aspek penting dalam penelitian kualitatif untuk
menjamin bahwa proses pengumpulan data dilakukan secara bertanggung

jawab, menghormati hak dan martabat informan. Creswell menyatakan bahwa

127 James P. Spradley, Participant Observation, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980, him.

54.

128 | exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 248.



peneliti wajib memperoleh informed consent dari setiap partisipan,
memastikan mereka memahami tujuan penelitian, metode, potensi risiko, dan
hak untuk menolak atau menghentikan partisipasi kapan pun.'?” Dalam konteks
penelitian di Pesantren Ora Aji, peneliti memberikan penjelasan rinci kepada
kiai, ustaz, santri, dan informan lain sebelum melakukan wawancara,
observasi, atau dokumentasi, sehingga seluruh proses berlangsung secara etis

dan transparan.

3.8.2 Kerahasiaan Data dan Anonimitas Informan

Aspek etika berikutnya adalah menjaga kerahasiaan dan anonimitas
informan. Moleong menegaskan bahwa peneliti harus melindungi identitas
partisipan dengan cara menyamarkan nama, informasi pribadi, atau data
sensitif lainnya untuk mencegah dampak negatif bagi informan.'** Dalam
penelitian ini, informasi pribadi santri dan warga pesantren disamarkan, kecuali
apabila informan memberikan izin tertulis untuk mencantumkan identitasnya.
Selain itu, seluruh data disimpan dalam media yang aman untuk menghindari

penyalahgunaan atau kebocoran informasi.

3.8.3 Kejujuran Akademik dan Integritas Peneliti

Etika penelitian juga mencakup kejujuran akademik dalam mengumpulkan,
menganalisis, dan melaporkan data. Denzin menegaskan bahwa peneliti harus
menghindari manipulasi data, plagiarisme, dan interpretasi yang bias demi
mempertahankan integritas ilmiah."*! Dalam penelitian ini, peneliti
melaporkan seluruh temuan secara apa adanya, berdasarkan data empiris tanpa
rekayasa. Peneliti juga melakukan triangulasi untuk memastikan validitas data,

sekaligus menjaga objektivitas dalam menafsirkan fenomena Living Dakwah

129 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches,
Los Angeles: Sage Publications, 2014, him. 92.

130 | exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, him. 225.
131 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, him. 318.



dan pembentukan nilai kebangsaan di pesantren. Dengan demikian, etika
penelitian menjadi pilar utama menghasilkan karya ilmiah yang kredibel dan

dapat dipertanggungjawabkan.

BAB 1V
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

4.1 Gambaran Umum Pesantren Ora Aji Yogyakarta
4.1.1 Sejarah
Pondok Pesantren Ora Aji didirikan pada tahun 2011 oleh Miftah Maulana
Habiburrohman, yang lebih dikenal sebagai “Gus Miftah,” di Dusun Tundan,
Purwomartani, Kecamatan Kalasan, Kabupaten Sleman, Daerah Istimewa
Yogyakarta. Pada masa awal pendirian, pesantren ini dirintis dari sebuah rumah
sederhana milik Gus Miftah sendiri, tanpa fasilitas pondok (asrama) dan dengan
pengajian informal selepas Maghrib. Oleh karena itu, pada tahap awal belum ada
santri mukim; semua pengikut kegiatan dakwah pulang ke rumah masing-masing

setelah pengajian.

Awal mula berdirinya Ora Aji bukanlah didorong oleh ambisi komersial,
melainkan oleh semangat sosial dan spiritual. Gus Miftah memilih mendirikan
pesantren sebagai bentuk kepedulian terhadap mereka yang membutuhkan:
termasuk kaum marginal, mantan narapidana, atau orang-orang yang kesulitan
ekonomi dan tidak memiliki tempat tinggal tetap. Filosofi ini tercermin dalam nama
pesantren itu sendiri “Ora Aji” yang dalam bahasa Jawa berarti “tidak berharga/tak
bermakna” sebagai sindiran terhadap sikap sombong dan penilaian sosial; pondok

ini terbuka bagi siapa saja untuk memperbaiki diri.

Seiring berjalannya waktu, sekitar tahun 2015, pembangunan fisik mulai
dilakukan: pendirian asrama, fasilitas masjid, ruang belajar dan asrama santri.
Fasilitas ini memungkinkan Ora Aji menerima santri mukim, termasuk dari luar

Yogyakarta, serta memberikan akses bagi mereka yang mencari tempat tinggal dan



pendidikan agama tanpa biaya. Transformasi fisik ini menandai peralihan dari
pengajian informal ke pesantren yang memiliki struktur kelembagaan dan sistem

pendidikan formal/kemandirian institusional.

Pesantren Ora Aji kemudian memperluas layanan pendidikan — tidak
sekedar pengajaran agama dasar, tetapi juga kurikulum yang lebih sistematis.
Menurut profil resmi pesantren, jenjang pendidikan di Ora Aji mencakup al-Qur’an
dan tajwid dasar, nahwu-sharaf (tatabahasa Arab), kitab kuning, hingga
kemampuan berbahasa Arab serta kemampuan penerjemahan dan literasi
keagamaan. Dengan demikian, pesantren tidak hanya mendidik santri pada aspek
ritual dan spiritual, tetapi juga memperkuat kompetensi intelektual dan keilmuan

Islam.

Selain kurikulum keagamaan, Ora Aji juga membuka pendidikan formal
melalui pembentukan madrasah (tingkat MTs dan MA), sehingga pendidikan
agama dipadukan dengan pendidikan formal umum. Kebijakan ini memungkinkan
santri mendapatkan ijazah sekolah umum dan sekaligus mendalami ilmu agama,
sehingga membentuk generasi santri yang berpengetahuan luas serta religius model

pesantren modern yang menggabungkan tradisi dan tuntutan zaman.

Dinamika sosial di lingkungan pesantren ini juga menunjukkan karakter
inklusif dan plural. Karena kebijakan tanpa biaya bagi santri, banyak dari mereka
berasal dari latar belakang sosial-ekonomi beragam, dari keluarga kurang mampu,
mantan narapidana, pemuda jalanan, hingga pekerja hiburan malam yang ingin
memperbaiki diri. Pendekatan terbuka ini menjadikan Ora Aji sebagai pesantren
dengan karakter dakwah yang humanis dan inklusif, menyasar kelompok yang

sering marginal dalam masyarakat.

Seiring berkembangnya pesantren, infrastruktur pun mengalami perluasan.
Kompleks pesantren kini mencakup masjid, asrama santri pria dan wanita, ruang
belajar, serta area pendopo besar yang digunakan untuk kegiatan bersama.
Bangunan ini menjadi pusat aktivitas dakwah, pengajian, dan kegiatan sosial

keagamaan. Kehadiran masjid sebagai pusat ibadah dan pembelajaran mempertegas



karakter pesantren sebagai lembaga pendidikan agama dengan basis komunitas dan

spiritual.

Nama “Ora Aji” menuai perhatian dan kritik publik terkait makna bahasa
Jawa-nya “tidak berharga / tidak bermakna.” Beberapa pihak menganggap nama
tersebut kurang cocok untuk sebuah lembaga pendidikan Islam, sementara pihak
pesantren menjelaskan bahwa nama ini justru dimaksudkan sebagai simbol
kerendahan hati dan ajakan agar santri tidak menganggap diri tinggi tanpa ilmu.
Diskursus ini menunjukkan bahwa pesantren tidak lepas dari dinamika penerimaan
sosial dan interpretasi budaya aspek penting yang memengaruhi persepsi terhadap

lembaga ini.

Perkembangan Ora Aji tidak lepas dari sosok Gus Miftah, yang memiliki gaya
dakwah unik dan menarik perhatian publik serta media. Sosok pendiri yang juga
ulama berdakwah ke berbagai kalangan — termasuk kaum marjinal — menandai
orientasi pesantren: dakwah yang hidup, inklusif, dan berbasis pengalaman nyata.
Hal ini berbeda dengan pesantren tradisional yang cenderung konservatif. Oleh
karena itu, sejarah Ora Aji juga mencerminkan transformasi dakwah sesuai dengan

tuntutan zaman dan kondisi sosial.

Meskipun demikian, perjalanan Ora Aji juga menghadapi tantangan dan
kritik, terutama terkait tudingan penyimpangan dalam manajemen asrama dan
tuduhan pelanggaran terhadap santri. Kasus-kasus seperti itu menarik perhatian
publik dan mempengaruhi reputasi pesantren. Namun, hal ini juga membuka ruang
evaluasi terhadap tata kelola, etika pembinaan santri, serta perlunya transparansi

dalam menjalankan lembaga agama modern.

4.1.2 Struktur dan Aktivitas Pendidikan

Sebagai pondok pesantren, Ora Aji mengadopsi struktur kelembagaan khas
pesantren tradisional/moderasi, dengan unsur pondok atau asrama sebagai tempat
tinggal santri, masjid sebagai pusat ibadah dan pengajian, serta santri mukim

maupun non-mukim sebagai peserta didik. Model asrama dan masjid sebagai tulang



punggung lembaga pendidikan Islam ini telah menjadi ciri pesantren di Indonesia
secara historis. Struktur ini memungkinkan kehidupan kolektif, pembiasaan nilai
keagamaan, dan pembinaan karakter secara kontinu, bukan hanya pada jam

pengajian formal, melainkan juga di luar waktu kelas.

Dalam aspek akademik keagamaan, pendidikan di pondok pesantren — juga
relatif diadaptasi oleh lembaga seperti Ora Aji — umumnya berbasis pada
pengajaran kitab kuning (tafsir, figh, hadits), bahasa Arab, al-Qur’an, serta tradisi
pengajian klasik seperti sorogan, bandongan, wetonan, atau halagah. Pendekatan
ini tidak hanya mentransfer pengetahuan tekstual, tetapi juga melatih santri dalam
memahami dan menghayati tradisi keilmuan Islam secara mendalam. Bila Ora Aji
mengikuti pola ini, maka santri dapat dibekali kompetensi religius dan intelektual

yang kuat.

Pesantren modern atau pesantren kombinasi — karakter yang dianggap
relevan bagi banyak pondok kontemporer -— mengombinasikan pendidikan
tradisional dengan pendidikan formal umum atau kurikulum modern. Jika Ora Aji
menempuh jalur ini, maka strukturnya memungkinkan santri memperoleh
pendidikan agama sekaligus pendidikan umum (sekolah formal), sehingga mereka
tidak tertinggal secara akademik di luar keagamaan. Integrasi ini memastikan santri

siap menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaan.

Selain kelas dan pengajian, pendidikan di pesantren mencakup aktivitas
keagamaan kolektif seperti salat berjamaah, tilawah, tadarus, mujahadah, dan hizib
— yang dilaksanakan secara rutin dan menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari
santri. Pendekatan ini berfungsi sebagai tarbiyah (pembinaan moral dan spiritual),
membentuk karakter religius, kedisiplinan, dan keterikatan komunitas. Dalam
konteks Ora Aji, aktivitas demikian memungkinkan internalisasi nilai Islam secara

langsung di kehidupan sosial pesantren.

Pesantren tidak hanya sebagai tempat belajar kitab, melainkan juga sebagai
komunitas sosial — tempat santri belajar hidup bersama, berbagi, berinteraksi lintas

latar belakang, dan mengembangkan nilai kebersamaan. Sistem asrama dan



interaksi harian mendorong pembentukan akhlak, solidaritas, toleransi, dan
tanggung jawab sosial — aspek penting dalam pendidikan karakter. Bila Ora Aji
mengelola struktur dan aktivitas pendidikan secara konsisten, maka lembaga ini
bukan sekadar tempat pendidikan keagamaan, tetapi juga laboratorium sosial untuk
membentuk karakter santri yang religius, bertanggung jawab, dan siap

bersosialisasi dengan masyarakat luas.

4.1.3 Karakteristik Dakwah Pesantren
Karakteristik dakwah di Pesantren Ora Aji Yogyakarta menekankan prinsip

inklusivitas dan penghargaan terhadap keberagaman sosial. Dakwah tidak hanya
ditujukan kepada kelompok santri atau komunitas religius yang mapan, tetapi juga
menyasar kelompok marginal seperti pekerja informal, masyarakat urban, dan
individu yang mengalami keterasingan sosial. Pendekatan ini selaras dengan
konsep dakwah humanis yang menempatkan manusia sebagai subjek utuh, bukan
objek dakwah semata. Tujuan utamanya bukan hanya mengubah perilaku
keagamaan, tetapi juga memulihkan martabat dan peran sosial masyarakat yang
kurang diakui.'3> Pendekatan dakwah demikian mempertegas bahwa Islam

mengajarkan Kasih sayang dan keadilan bagi seluruh umat manusia.
e Dakwah Berbasis Pengalaman Sosial (Living Dakwah)

Dakwah di pesantren ini menerapkan pola Living Dakwah, yaitu dakwah
yang terwujud melalur praktik keseharian seperti kebiasaan membantu sesama,
saling menasihati dalam kebenaran, serta perilaku teladan yang ditunjukkan oleh
kiai dan ustaz. Pendekatan ini sejalan dengan konsep dakwah bil-hal yang lebih
menekankan keteladanan daripada sekadar ceramah. Dalam teori dakwah
kontemporer, bil-hal dianggap lebih efektif menanamkan nilai karena langsung

berkelindan dengan realitas hidup santri dan masyarakat.!3> Oleh karena itu,

132 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 56.
133 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.



Pesantren Ora Aji menampilkan dakwah sebagai proses internalisasi nilai yang

berlangsung secara alami dan tidak memaksa.
¢ Pendekatan Budaya dalam Dakwah

Pesantren Ora Aji juga mengintegrasikan budaya lokal sebagai bagian dari
strategi dakwah, misalnya melalui penggunaan bahasa Jawa santai, humor, dan
tradisi sosial dalam menyampaikan pesan keagamaan. Pendekatan budaya seperti
ini dinilai mampu mereduksi resistensi terhadap pesan moral dan menciptakan
suasana dakwah yang lebih komunikatif.!** Dakwah kultural dipandang efektif
dalam menjembatani jarak psikologis antara dai dan mad’u, terutama di lingkungan
masyarakat yang mengalami guncangan identitas akibat modernisasi dan arus
globalisasi budaya. Sehingga, dakwah tidak hanya memuat ajaran normatif, tetapi

juga pesan toleransi dan penghargaan terhadap tradisi.
Dakwah Sosial dan Penguatan Moderasi Beragama

Karakteristik dakwah di Pesantren Ora Aji memperlihatkan komitmen pada
moderasi beragama dengan menekankan sikap toleran, anti-ekstremisme, dan
pembinaan kesadaran kebangsaan. Dakwah tidak diarahkan untuk menumbuhkan
eksklusivitas, melainkan memperkuat integrasi sosial dalam konteks kebinekaan
Indonesia.!*> Program dakwah pesantren seperti kajian kebangsaan, bakti sosial,
dan keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat menjadi sarana untuk
membangun solidaritas sosial dan memperkuat wawasan kebangsaan. Dengan
demikian, dakwah di sini berfungsi memperkuat harmoni sosial sekaligus merawat

komitmen keislaman yang inklusif.
¢ Adaptasi Media Digital dalam Dakwah

Pesantren Ora Aji turut mengembangkan dakwah melalui media digital
sebagai strategi untuk menjangkau jamaah lebih luas. Pemanfaatan jejaring sosial,

video dakwah, dan konten kreatif menyesuaikan pola komunikasi generasi digital

134 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
135 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.



agar pesan Islam dapat diterima secara relevan.!'3® Hal ini menandai modernisasi
pesantren dalam ranah dakwah tanpa meninggalkan otoritas keilmuan tradisional.
Dakwah digital juga menjadi sarana kampanye nilai-nilai toleransi, pluralisme, dan
cinta tanah air kepada masyarakat yang lebih heterogen. Dengan demikian, dakwah
Pesantren Ora Aji mencerminkan integrasi antara tradisi pesantren dan dinamika

teknologi komunikasi modern.

4.2 Praktik Living Dakwah di Pesantren Ora Aji
4.2.1 Keteladanan Kiai dan Pengasuh

Dalam sistem pesantren, termasuk Pesantren Ora Aji Yogyakarta, posisi kiai
menempati sentralitas sebagai teladan utama bagi santri dalam dimensi moral,
keilmuan, dan spiritualitas. Tradisi pesantren menempatkan otoritas kiai bukan
hanya sebagai pengajar formal, tetapi juga pembimbing ruhani yang memengaruhi
cara berpikir dan berperilaku santri. Zamakhsyari Dhofier menjelaskan bahwa kiai
merupakan figur simbolik yang mewakili transmisi tradisi keilmuan Islam dan
penjaga etika religius dalam komunitas pesantren.®” Pada konteks Ora Aji, peran
ini tercermin dalam keteladanan pendiri pesantren yang menguatkan nilai

kesederhanaan, kesalehan, dan kemandirian.

Karakter kepemimpinan kiai di lingkungan Ora Aji memperlihatkan orientasi
dakwah humanis yang mengedepankan kedekatan dengan masyarakat dan kaum
marginal. Corak dakwah ini sejalan dengan konsep dakwah persuasif yang
mengutamakan penghargaan terhadap manusia sebagai subjek dakwah. Menurut
Muzadi, dakwah humanis bertujuan membangun akhlak sosial, mengurangi stigma
sosial, serta membuka ruang pembinaan moral bagi semua golongan tanpa
diskriminasi.'*® Melalui keteladanan sikap inklusif tersebut, santri belajar
memahami pentingnya dakwah yang membumikan nilai-nilai Islam secara ramah

dan penuh empati.

136 yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 81.
137 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.
138 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 56.



Dakwah Bil-Hal sebagai Metode Pembinaan

Kiai dan pengasuh pesantren di Ora Aji tidak hanya berdakwah secara lisan,
tetapi juga melalui tindakan dan perilaku (bil-hal), yang menjadi contoh nyata bagi
santri dalam kehidupan sehari-hari. Dakwah bil-hal dianggap lebih efektif dalam
proses internalisasi nilai karena santri dapat langsung mengamati serta meniru
praktik keagamaan yang dilakukan oleh para pendidik.'** Dengan demikian,
keteladanan menjadi strategi pendidikan yang melekat dalam keseharian, mulai dari

kedisiplinan ibadah, etika pergaulan, hingga pengabdian sosial.

Peran kiai di pesantren juga merepresentasikan kepemimpinan spiritual yang
menggerakkan santri untuk berkembang secara holistik. Menurut Abuddin Nata,
kepemimpinan kiai idealnya bersifat transformasional, yakni mampu mengubah
peserta didik menjadi pribadi yang cerdas, berkarakter, dan berkomitmen pada
nilai-nilai syariat."*® Di Ora Aji, hal ini tercermin melalui semangat pengasuh dalam
membimbing santri yang berasal dari latar sosial yang beragam untuk mampu

bangkit, memperbaiki diri, dan membangun masa depan yang lebih baik.

Pesantren Ora Aji dikenal sebagai pesantren yang mengusung kesederhanaan
dalam menjalankan kegiatan pendidikannya. Sikap kiai dan pengasuh yang tidak
berjarak dengan santri, menjalani hidup sederhana, serta tidak menjadikan
pesantren sebagai sarana komersial merupakan bentuk keteladanan nyata bagi
santri. Dhofier menegaskan bahwa nilai kesederhanaan merupakan ciri utama
kultur pesantren sebagai bentuk penguatan akhlak pembelajar agama.'*! Santri

menginternalisasi sikap ini melalui rutinitas harian yang penuh kebersahajaan.

Dalam tradisi pesantren, hubungan antara kiai dan santri bersifat paternalistik,
namun tetap sistematis dalam rangka pembinaan nilai. Pola ini melahirkan loyalitas,
kepatuhan, dan penghormatan mendalam dari santri kepada kiai sebagai guru

spiritual. Lickona menjelaskan bahwa hubungan edukatif yang berlandaskan

139 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.

140 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014,
him. 102.

141 7amakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.



keteladanan emosional memperkuat pembentukan karakter moral peserta didik.!'*?
Di Ora Aji, kedekatan emosional ini diwujudkan dalam kedisiplinan santri
mengikuti arahan dan bimbingan kiai tanpa kehilangan ruang untuk bertanya dan

berdialog.
Keteladanan dalam Moderasi Beragama

Salah satu bentuk keteladanan di Ora Aji adalah penanaman sikap moderat
yang menolak ekstremisme dalam beragama. Sikap toleran kiai terhadap latar sosial
dan pola kehidupan masyarakat menjadi contoh langsung bagi santri dalam
memaknai ajaran Islam secara rahmatan lil-‘alamin. Kementerian Agama
menekankan bahwa moderasi beragama harus dimulai dari keteladanan tokoh
agama.'*® Pemodelan tersebut tampak dalam sikap pengasuh yang mampu

membangun ruang penerimaan bagi siapapun yang ingin belajar agama.

Metode komunikasi kiai di Ora Aji yang luwes, komunikatif, dan sarat humor
menjadi strategi dakwah yang efektif dalam membangun kedekatan dengan mad’u
maupun santri. Strategi ini se¢jalan dengan pendekatan komunikasi persuasif yang
mampu mempengaruhi perilaku tanpa paksaan. Piliang menjelaskan bahwa
komunikasi populer berbasis - kedekatan -emosional lebih mudah diterima
masyarakat luas dalam konteks media keagamaan modern.'** Keteladanan
komunikasi ini memperlihatkan bahwa dakwah tidak mesti bersifat kaku dan

formal.

Keteladanan kiai juga tercermin dalam kemampuan menyelesaikan konflik
dan persoalan sosial yang muncul di lingkungan pesantren. Kiai berperan sebagai
mediator yang mendamaikan konflik dengan pendekatan religius dan komunikasi
bijaksana. Nata menegaskan bahwa kiai merupakan social problem solver yang

menjaga harmoni internal komunitas.!* Dengan peran tersebut, santri belajar

142 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 45.

143 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.
144 yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 81

145> Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014,
him. 102.



bahwa kepemimpinan tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga keterampilan

sosial dan tanggung jawab terhadap lingkungan.

Melalui otoritas keilmuan, spiritualitas, dan integritas moral yang dimiliki,
kiai di Ora Aji menjadi figur yang mampu menanamkan nilai cinta tanah air,
toleransi, dan kebinekaan. Muzadi menekankan bahwa dakwah kebangsaan harus
bermula dari keteladanan tokoh agama yang menjunjung tinggi prinsip
nasionalisme inklusif.!*® Teladan kiai yang mempraktikkan semangat persatuan
dalam kegiatan sosial-keagamaan memberikan kontribusi penting dalam

memperkuat karakter kebangsaan santri.

4.2.2 Interaksi Sosial dan Keseharian

Interaksi sosial di Pesantren Ora Aj1 Yogyakarta merupakan bagian sentral
dalam pembentukan karakter santri, sebab kehidupan pesantren tidak hanya
berfokus pada transfer pengetahuan agama, tetapi juga pengelolaan interaksi sosial
yang berkesinambungan. Kehidupan kolektif di dalam asrama, masjid, dan ruang
kegiatan menciptakan dinamika sosial yang melatih kedewasaan emosional dan
kedisiplinan santri. Zamakhsyart Dhofier menegaskan bahwa kehidupan pesantren
adalah laboratorium sosial yang membentuk akhlak dan kedewasaan melalui
pengalaman nyata dalam berinteraksi.'*” Dengan demikian, interaksi sosial bukan
hanya sekunder, tetapi menjadi strategi pedagogis yang terstruktur di dalam

pesantren.

Pola hubungan keseharian santri di pesantren ini menerapkan nilai
kekeluargaan yang kuat melalui kebiasaan saling membantu, berbagi makanan,
hingga menyelesaikan tugas bersama seperti kerja bakti dan menjaga kebersihan
lingkungan. Sistem komunikasi yang cair dan egaliter memungkinkan santri merasa
diterima sebagai bagian dari komunitas tanpa memandang latar belakang sosial.

Menurut Muhaimin, pesantren membangun solidaritas sosial berdasarkan nilai

146 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 56.
147 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 82.



ukhuwah yang berakar pada ajaran Islam tentang kebersamaan.'*® Pola ini
memupuk kepekaan sosial santri terhadap kebutuhan orang lain dan menciptakan

rasa memiliki terhadap lingkungan pesantren.

Interaksi sosial tidak hanya terbatas di internal pesantren, tetapi juga dengan
masyarakat sekitar. Santri kerap terlibat dalam kegiatan sosial-keagamaan seperti
pengajian umum, bakti sosial, dan pelayanan ibadah. Hal ini menumbuhkan sense
of belonging santri terhadap lingkungan yang lebih luas. Abuddin Nata menyebut
bahwa pesantren berfungsi sebagai pusat pembangunan sosial yang menanamkan
nilai kepedulian terhadap masyarakat.'*” Dengan demikian, keterikatan emosional
antara pesantren dan masyarakat menjadi bagian penting dalam penguatan identitas

sosial santri.

Interaksi sosial juga berfungsi sebagai media penanaman nilai melalui
komunikasi edukatif yang dilakukan oleh kiai, ustaz, dan sesama santri.
Keteladanan dalam berbahasa, bersikap sopan, dan menghargai perbedaan
merupakan praktik komunikasi yang terus dipelajari dari keseharian. Menurut
Lickona, pembentukan karakter efektif dilakukan melalui pembiasaan dialog dan
keteladanan dalam kehidupan sehari-hari.'*® Di Pesantren Ora Aji, komunikasi ini
memperkuat nilai saling menghormati dan keterbukaan, khususnya karena

keberagaman latar belakang santri yang cukup tinggi.

Ritual keseharian seperti salat berjamaah, tadarus, dan kajian kitab memiliki
dampak signifikan dalam membentuk pola interaksi dan identitas kolektif santri.
Kementerian Agama RI menjelaskan bahwa ritus keagamaan dalam pesantren
memperkuat kesadaran spiritual dan rasa tanggung jawab sosial berlandaskan

iman.'>! Aktivitas rutin ini membentuk habitus religius yang terintegrasi dengan

148 Muhaimin, Pesantren dan Transformasi Sosial, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006, him. 57
149 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Perubahan Sosial, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, him. 119.
150 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 49.

151 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 38.



perilaku sosial santri sehari-hari. Sehingga, interaksi tidak hanya menjadi praktik

sosial, tetapi sarana internalisasi nilai Islam.

Sebagai pesantren kontemporer, Ora Aji turut memanfaatkan media digital
dalam interaksi sosial, terutama melalui dakwah multimedia dan komunikasi
melalui platform sosial. Hal ini memungkinkan santri terhubung dengan
masyarakat luas secara lebih cepat dan modern. Yasraf Amir Piliang menegaskan
bahwa media digital mengonstruksi ruang komunikasi baru yang memperluas
partisipasi sosial keagamaan.!®? Dengan demikian, interaksi di pesantren ini
merupakan perpaduan antara pola tradisional berbasis tatap muka dan komunikasi

digital yang adaptif terhadap perkembangan zaman.

4.2.3 Kegiatan Dakwah Kultural dan Sosial
Pesantren Ora Aji Yogyakarta mempraktikkan dakwah kultural yang

mengakomodasi budaya lokal sebagai medium penyampaian nilai-nilai Islam.
Penggunaan bahasa Jawa yang komunikatif, retorika humor, serta ekspresi budaya
sosial dalam penyampaian ceramah menunjukkan strategi pendekatan kultural yang
berorientasi pada penerimaan masyarakat. Hal ini selaras dengan prinsip dakwah
kultural yang dikemukakan oleh M. Noor Fatoni, yaitu pemanfaatan unsur budaya
untuk memperkuat pemahaman keagamaan tanpa menimbulkan resistensi
budaya.!> Dakwah kultural seperti ini memperlihatkan peran pesantren dalam
melestarikan identitas budaya masyarakat sekaligus meningkatkan pemahaman

keislaman secara kontekstual.

Selain melalui ceramah, dakwah di Pesantren Ora Aji diwujudkan dalam
bentuk kegiatan sosial seperti bakti sosial, pelayanan ibadah, dan pendampingan
spiritual kepada masyarakat sekitar. Model dakwah partisipatif ini mencerminkan

implementasi dakwah bil-hal, yaitu dakwah melalui aksi nyata yang langsung

152 yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 96.
153 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, him.
88.



bersentuhan dengan kebutuhan masyarakat.!>* Kegiatan ini memiliki dampak
ganda: memperkuat relasi sosial pesantren dengan masyarakat dan membangun
karakter santri untuk memiliki empati sosial yang tinggi. Dengan demikian, dakwah
sosial menjadi sarana efektif untuk menunjukkan nilai Islam sebagai agama yang

membawa kemaslahatan publik.

Salah satu ciri penting dakwah di pesantren ini adalah sasaran dakwah yang
tidak terbatas pada kalangan santri atau muslim mapan, melainkan juga mereka
yang mengalami keterpinggiran sosial. Pendekatan tersebut sejalan dengan konsep
dakwah humanis yang dikembangkan A. Hasyim Muzadi, yaitu dakwah yang
memulihkan martabat manusia dengan cara memberi ruang penerimaan dan
pembinaan moral kepada kelompok marginal.!>> Dengan strategi ini, Ora Aji
memperlihatkan posisi pesantren sebagai agen pemberdayaan sosial sekaligus
ruang rehabilitasi moral bagi mereka yang ingin memperbaiki diri melalui

pendidikan agama.

Kegiatan dakwah Ora Aji mencerminkan prinsip moderasi beragama melalui
keterlibatan pesantren dalam jejaring sosial yang luas, mencakup masyarakat lintas
profesi dan latar belakang. Kementerian Agama menjelaskan bahwa moderasi
beragama menuntut adanya dialog dan kerja sama antarkelompok untuk
menghindari eksklusivisme dan ekstremisme dalam beragama.'>® Keterlibatan
pesantren dalam interaksi sosial ini menjadi bentuk praktik konkret moderasi, di
mana dakwah tidak diarahkan pada polarisasi, tetapi pada pembangunan kohesi

sosial dan cinta tanah air.

Pesantren Ora Aji turut memanfaatkan media digital sebagai sarana dakwah
kontemporer yang menjangkau audiens lebih luas. Media sosial dimanfaatkan
untuk menyiarkan kajian keagamaan yang dibawakan dengan gaya populer,
komunikatif, dan mudah diterima generasi muda. Piliang menyebut bahwa media

modern membentuk ruang komunikasi baru yang memperkuat penyebaran nilai

154 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.
155 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 72.
156 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.



keagamaan melalui estetika digital.'>’” Pemanfaatan media digital menunjukkan
transformasi pesantren dalam menghadapi perubahan budaya komunikasi

masyarakat modern.

Seluruh bentuk kegiatan dakwah di Ora Aji memiliki korelasi dengan
pembentukan karakter kebangsaan santri melalui nilai toleransi, tanggung jawab
sosial, dan kepedulian terhadap keutuhan masyarakat. Dakwah tidak hanya
berorientasi pada penguatan akidah, tetapi juga pada pengembangan wawasan
kebangsaan sebagai bagian integral keislaman.'>® Dengan demikian, pesantren
menjalankan fungsi dakwah sekaligus pendidikan karakter, menjadikan santri

mampu berkontribusi positif sebagai warga negara dan umat Islam yang moderat

4.3 Pelaksanaan Pendidikan Wawasan Kebangsaan
4.3.1 Materi dan Kegiatan

Pelaksanaan pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji dilakukan
melalui integrasi nilai-nilai nasionalisme ke dalam materi pendidikan agama.
Kajian tafsir dan hadis yang disampatkan oleh pengasuh pesantren seringkali
dikaitkan dengan pentingnya menjaga persatuan dan keutuhan bangsa. Ajaran Islam
mengenai ukhuwah insaniyyah diposisikan sebagai dasar moral untuk
menumbuhkan rasa cinta tanah air. Hal ini selaras dengan pemikiran Azyumardi
Azra yang menegaskan bahwa pendidikan Islam harus mampu menjembatani
pemahaman religius dengan identitas kebangsaan sebagai bagian dari tujuan
pendidikan nasional.”® Dengan demikian, pendidikan agama tidak hanya

menekankan aspek ritual, tetapi juga komitmen kebangsaan.
Penanaman Sikap Moderasi Beragama sebagai Pilar Kebangsaan

Moderasi beragama menjadi materi kunci dalam pendidikan kebangsaan di
pesantren ini, karena wawasan kebangsaan tidak dapat dipisahkan dari sikap toleran

dan menghargai keberagaman masyarakat Indonesia. Santri dibimbing untuk

157 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 112.

158 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 41.

159 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Kencana, 2012, him. 134.



menghindari sikap ekstrem, baik dalam beragama maupun berpolitik. Kementerian
Agama RI menyebut moderasi beragama sebagai strategi fundamental dalam
mencegah radikalisme dan menjaga persatuan nasional.!®® Pesantren Ora Aji
menerapkan materi tersebut secara kontekstual dalam pengajian, diskusi
kebangsaan, dan dakwah sosial. Dengan demikian, moderasi menjadi ruh

pendidikan karakter kebangsaan bagi para santri.
Internalisasi Karakter melalui Aktivitas Islami-Kebangsaan

Aktivitas keseharian di pesantren seperti upacara nasional hari besar
Indonesia, bakti sosial, menjaga kebersithan lingkungan, hingga keterlibatan dalam
kegiatan masyarakat menjadi sarana nyata internalisasi nilai kebangsaan. Thomas
Lickona menegaskan bahwa karakter efektif dibentuk melalui kegiatan rutin yang
memberi kesempatan praktik moral secara langsung.'®! Melalui aktivitas tersebut,
santri tidak hanya memahami Konseptualisasi nilai kebangsaan, tetapi juga
menerapkannya dalam perilaku kolektif. Pelaksanaan ini memperkuat karakter

disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian santri terhadap kehidupan bermasyarakat.
Dakwah Sosial sebagai Pendidikan Civics Keagamaan

Pendekatan dakwah sosial yang dikembangkan pesantren turut menjadi
media untuk memperkuat civic values dalam dir1 santri. Melalui kegiatan
kemasyarakatan, santri belajar mengembangkan rasa empati, mengutamakan
kemaslahatan umum, dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan universal. Abuddin
Nata menyatakan bahwa pendidikan Islam memiliki misi kemasyarakatan yang
bertujuan mencetak pribadi yang mampu berperan konstruktif dalam kehidupan
bangsa.!®?> Dengan demikian, dakwah sosial bukan hanya bentuk ibadah sosial,

melainkan juga pendidikan kewarganegaraan berbasis spiritualitas.

Pendidikan Kebinekaan melalui Interaksi Multikomunitas

160 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 21.
161 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
162 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.



Pesantren Ora Aji menerima santri dari berbagai daerah dengan latar budaya
yang beragam, sehingga interaksi multikultural menjadi materi kebangsaan yang
berlangsung secara alami. Melalui kehidupan bersama di asrama dan kelas, santri
belajar menghargai perbedaan bahasa, adat, dan tradisi. Hal tersebut berkesesuaian
dengan pandangan Kaelan bahwa wawasan kebangsaan harus meneguhkan
penghargaan kepada pluralitas dan integrasi sosial dalam bingkai Pancasila.'®®

Interaksi multikomunitas ini memupuk pemahaman kebinekaan yang substansial,

bukan sekadar normatif.
Pemanfaatan Media Digital sebagai Edukasi Kebangsaan Kontemporer

Selain melalui kurikulum formal, pendidikan kebangsaan di pesantren ini
juga dilakukan melalui penguatan narasi cinta tanah air dalam konten dakwah
digital. Media sosial menjadi sarana penyebaran pesan kebangsaan yang dikemas
dengan bahasa populer agar dapat diterima audiens yang lebih luas. Piliang
menggarisbawahi bahwa media digital merupakan ruang baru reproduksi nilai

budaya dan identitas nasional secara kreatif.'®*

Dengan demikian, pemanfaatan
media menjadi strategi inovatif dalam menjembatani dakwah keagamaan dengan

edukasi kebangsaan berbasis teknologi.

4.3.2 Proses Internalisasi Nilai

Keteladanan sebagai Instrumen Internalisasi Nilai

Proses internalisasi nilai kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta
dilakukan melalui keteladanan kiai dan pengasuh sebagai figur utama yang menjadi
panutan bagi santri. Sikap religius yang berpadu dengan komitmen kebangsaan,
seperti penghargaan terhadap keberagaman dan kepatuhan kepada aturan negara,
menjadi model perilaku yang ditiru santri dalam kehidupan keseharian. Hal ini
sejalan dengan konsep pendidikan karakter yang menyatakan bahwa nilai tidak

hanya ditransmisikan melalui pengajaran verbal, tetapi melalui contoh nyata dalam

163 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 71.
164 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.



165

kehidupan sosial."*> Dengan demikian, internalisasi nilai kebangsaan berlangsung

melalui imitasi moral dan praktik hidup yang konsisten.
Pembiasaan Ritme Kehidupan Berbasis Kebangsaan

Internalisasi nilai kebangsaan juga diwujudkan melalui pembiasaan kegiatan
rutin seperti upacara bendera pada hari nasional, kerja bakti lingkungan, serta
partisipasi dalam kegiatan sosial masyarakat. Pembiasaan semacam ini bertujuan
membentuk identitas kebangsaan santri melalui repetisi tindakan yang
berkesinambungan.!®® Melalui rutinitas tersebut, santri mengalami proses habituasi
yang menumbuhkan rasa cinta tanah air sebagai bagian dari akhlak Islami. Kegiatan
sosial-keagamaan seperti bakti masyarakat memperkuat kesadaran kolektif bahwa

menjadi santri berarti menjadi warga negara yang bertanggung jawab.
Dialog Nilai dalam Pembelajaran Keagamaan

Selain keteladanan dan pembiasaan, internalisasi nilai kebangsaan diperkuat
melalui diskusi dan dialog nilai di kelas tafsir, akidah akhlak, dan kajian hadis. Guru
mengaitkan ajaran Islam dengan kewajiban menjaga persatuan bangsa dan menolak
sikap ekstrem. Pendekatan pedagogis ini mengimplementasikan model internalisasi
nilai berbasis pemahaman kognitif untuk membangun sikap nasionalisme

religius.'®

Melalui metode tersebut, santri tidak hanya menerima nilai secara
dogmatis, tetapi memahaminya sebagai bagian integral dari ajaran Islam yang

universal.
Penguatan Identitas melalui Interaksi Sosial Multikultural

Interaksi santri yang berasal dari beragam daerah dan latar budaya menjadi
faktor penting dalam proses internalisasi nilai kebangsaan. Lingkungan
multikultural mendorong santri untuk saling menghargai perbedaan, sehingga
pemahaman kebinekaan tidak hanya bersifat teoritis, tetapi dialami secara langsung

dalam kehidupan bersama. Kaelan menjelaskan bahwa identitas kebangsaan

165 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
166 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 38.
167 Abuddin Nata, /Imu Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.



terbentuk melalui pengalaman interaksi sosial yang menguatkan komitmen
terhadap pluralitas bangsa.'®® Dengan demikian, Pesantren Ora Aji menjadi ruang
konstruktif bagi pembentukan kesadaran kebangsaan yang berlandaskan

pengalaman sosial.

4.4 Relevansi Living Dakwah Terhadap Penguatan Wawasan Kebangsaan
4.4.1 Analisis Kontribusi

Living Dakwah di Pesantren Ora Aji berkontribusi signifikan dalam
pembentukan identitas sosial keagamaan santri melalui praktik dakwah yang
berpadu antara nilai keislaman dan kebangsaan. Keteladanan perilaku yang
ditampilkan kiai dan ustaz memberikan contoh konkret mengenai bagaimana
Muslim dapat berperan sebagai warga negara yang baik. Konsep dakwah bil-hal
terus diaktualisasikan dalam kehidupan seharian, sehingga wawasan kebangsaan
tidak berhenti pada tataran teori, tetapi hadir dalam perilaku sosial santri.'® Model
internalisasi nilai - demikian memupuk integritas, kesalehan, dan komitmen

kebangsaan secara bersamaan.

Pendekatan Living Dakwah di pesantren int mendukung implementasi
moderasi beragama yang menjadi pilar utama wawasan kebangsaan. Melalui
pendekatan dakwah yang anti-ekstremisme dan toleran terhadap keberagaman,
pesantren menegaskan bahwa semangat nasionalisme sejalan dengan nilai Islam
rahmatan lil-‘alamin.  Kementerian - Agama menekankan bahwa moderasi
merupakan strategi nasional dalam membangun persatuan dan mencegah
radikalisme.!”® Dengan demikian, Living Dakwah menjadi model pedagogi yang
menumbuhkan nasionalisme berbasis spiritualitas dan karakter religius yang

inklusif.

Kegiatan sosial seperti bakti sosial, pelayanan masyarakat, dan

pendampingan spiritual kepada komunitas marginal memperkuat civic values pada

168 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 71.
169 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.
170 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.



diri santri. Aktivitas ini selaras dengan prinsip pendidikan kebangsaan yang
menempatkan kepekaan sosial sebagai salah satu indikator moral kewarganegaraan.
Menurut Nata, pendidikan Islam wajib mempersiapkan peserta didik untuk
berpartisipasi aktif dalam kehidupan masyarakat dan bangsa.!”! Living Dakwah
memastikan nilai-nilai tersebut dipraktikkan secara langsung, sehingga kepedulian

menjadi bagian dari jati diri santri.

Pesantren Ora Aji dihuni oleh santri dari berbagai daerah dengan latar budaya
dan sosial yang berbeda. Living Dakwah yang diterapkan dengan gaya komunikatif
dan kultural memungkinkan proses adaptasi yang positif antarsantri. Kaelan
menjelaskan bahwa keberhasilan pendidikan kebangsaan terletak pada pengalaman
interaksi multikultural yang membentuk kesadaran pluralisme.'”? Praktik dakwah
yang ramah budaya menjadikan pesantren ini sebagai ruang dialog keberagaman
yang menghasilkan penghormatan terhadap perbedaan dan memperkuat integrasi

keindonesiaan.

Implementasi Living Dakwah memanfaatkan media digital sebagai ruang
komunikasi baru dalam menyebarkan pesan-pesan kebangsaan. Penyampaian
dakwah melalui konten kreatif memperluas segmentasi jamaah dan memperkuat
narasi nasionalisme religius. Piliang menyebut bahwa media digital merupakan
ruang produksi nilai yang mampu memengaruhi kesadaran sosial secara masif.!”
Melalui strategi tersebut, pesantren berperan aktif dalam pembentukan opini publik

yang membela NKRI dan kebinekaan.

Kebiasaan dalam kegiatan pesantren seperti salat berjamaah, tadarus, dan
kerja bakti memperkuat nilai kebangsaan melalui disiplin kolektif, tanggung jawab
sosial, dan kepedulian terhadap lingkungan. Lickona menegaskan bahwa
pembentukan karakter dilakukan melalui habituasi konsisten atas nilai moral.'™

Dengan demikian Living Dakwah memperkuat wawasan kebangsaan melalui

171 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.
172 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 71.

173 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.

174 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.



pembiasaan perilaku yang selaras dengan etika kenegaraan dalam kehidupan sosial

santri.
Dakwah Humanis sebagai Relevansi Kontekstual Keindonesiaan

Dakwah humanis yang dikembangkan pesantren berfokus pada pemulihan
martabat dan pemberdayaan masyarakat marginal. A. Hasyim Muzadi menegaskan
bahwa dakwah kebangsaan harus memperkuat keadilan dan kesejahteraan sosial.!”
Dengan perspektif tersebut, dakwah di Ora Aji tidak hanya mentransmisikan ajaran
Islam, tetapi juga memperjuangkan keadilan sosial sebagai nilai inti kebangsaan.

Living Dakwah menjadikan pesantren aktor transformasi sosial yang relevan

dengan konteks keindonesiaan.

Pesantren ini menempatkan cinta tanah air sebagai bagian dari keimanan,
sehingga tidak terdapat dikotomi antara nilai nasionalisme dan religiusitas. Hal
tersebut mendukung tesis Azra bahwa identitas keislaman dan identitas kebangsaan
saling menguatkan di Indonesia.'’® Living Dakwah membantu santri memahami
bahwa membela negara, menjaga persatuan, dan menghormati perbedaan adalah
perintah agama. Bentuk nasionalisme yang tumbuh bukan bersifat sekuler,

melainkan nasionalisme religius berlandaskan akhlak.

Living Dakwah mengarahkan santri agar tidak mudah terjebak dalam
politisasi agama yang dapat memecah belah bangsa. Pendidikan diwujudkan dalam
penyadaran bahwa identitas keagamaan dan identitas kebangsaan harus dikelola
secara proporsional dan produktif. Geertz menjelaskan bahwa identitas keagamaan
di Indonesia selalu berada dalam dialektika dengan identitas sosial dan politik.!”’
Pesantren memberi bekal bagi santri untuk memahami dinamika tersebut tanpa

kehilangan arah kebangsaan.

Living Dakwah meneguhkan posisi Pesantren Ora Aji sebagai lembaga

pendidikan Islam yang turut menjaga keberlanjutan semangat kebangsaan melalui

175 A, Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 72.
176 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Kencana, 2012, him. 134.

177 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.



dakwah yang dinamis dan progresif. Melalui kolaborasi nilai agama dan nilai
kebangsaan, pesantren memaksimalkan peran sebagai benteng moral NKRI.
Kementerian Agama menyatakan bahwa pesantren idealnya menjadi episentrum
moderasi dan nasionalisme umat Islam.!”® Dengan demikian, Living Dakwah telah
memberikan kontribusi nyata dalam memperkuat visi kebangsaan santri secara

berkelanjutan.

4.4.2 Temuan Kualitatif

Salah satu temuan penting adalah bahwa santri di Pesantren Ora Aji
menunjukkan internalisasi rasa kebangsaan melalui rutinitas keagamaan harian
seperti salat berjamaah, tadarus bersama, dan doa untuk bangsa yang secara
konsisten digelar. Ritual kolektif ini menjadi medium untuk menyatukan identitas
keagamaan dan nasional: ibadah tidak hanya dipersepsikan sebagai kewajiban
religius, tetapi juga sebagai komitmen moral terhadap umat dan bangsa. Ketika
santri berdoa bersama untuk Indonesia, mereka memaknai bahwa keimanan dan
cinta tanah air bersifat simultan. Temuan ini sejalan dengan konsep bahwa
pendidikan karakter lewat kebiasaan schari-hari memperkuat integritas moral dan

kewarganegaraan.'”’

Melalui wawancara dengan beberapa santri, ditemukan bahwa figura kiai dan
pengasuh menjadi teladan dalam menghargai keberagaman etnis dan budaya.
Pengasuh secara terbuka menyampaikan bahwa santri dari manapun; suku, daerah,
atau latar sosial berbeda, memiliki kedudukan setara. Sikap tersebut menjadi model
praktis dari semangat persatuan, sehingga santri merasa bahwa identitas
kebangsaan bukan sekadar slogan, melainkan realitas yang dijalani sehari-hari. Hal
ini meneguhkan bahwa keteladanan moral dan inklusif adalah fondasi penting

pembentukan karakter nasionalis di lingkungan pesantren. '8

178 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 21.
179 7amakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, him. 13.
180 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.



Karena santri di Ora Aji berasal dari berbagai daerah di Indonesia, interaksi
harian di asrama dan kelas menciptakan “laboratorium kebangsaan” mikro di mana
perbedaan budaya, bahasa, dan adat dikonfrontasikan dan dijembatani. Dalam
diskusi santai maupun saat kerja bakti bersama, santri belajar menghargai
perbedaan, menumbuhkan sikap toleran, dan memahami nilai kebhinekaan. Proses
ini mendemonstrasikan bahwa living dakwah melalui interaksi multikultural

berkontribusi membentuk wawasan kebangsaan yang lebih kokoh dan autentik.'®!

Penelitian menunjukkan bahwa kegiatan sosial seperti bakti sosial,
pendistribusian bantuan ke masyarakat sekitar, serta pelayanan keagamaan terbuka
menjadi bagian penting dari dakwah kultural pesantren. Santri dilibatkan bukan
hanya sebagai penerima ajaran, tetapi sebagai pelaku nyata dalam mewujudkan
kesejahteraan bersama. Partisipasi semacam ini menumbuhkan rasa tanggung
jawab sosial dan kesadaran kolektif akan nasib bersama sebagai warga negara.
Dakwah sosial ini memperluas makna kebangsaan dari identitas simbolik menjadi

tindakan konkrit untuk kemaslahatan umum. '8

Dalam kurikulum pendidikan agama di pesantren, ditemukan bahwa materi
tafsir dan hadis sering dikontekstualisasikan agar relevan dengan realitas
kebangsaan misalnya, ajaran keadilan, persaudaraan, dan tanggung jawab sosial
dikaitkan dengan nilai Pancasila dan persatuan Indonesia. Pengasuh menjelaskan
bahwa agama dan nasionalisme bukan dua entitas terpisah, melainkan saling
menguatkan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa living dakwah dapat dijadikan
medium pendidikan kebangsaan asalkan materi agama dibingkai dalam konteks

kemasyarakatan dan kenegaraan.'®?

Temuan menunjukkan bahwa pesantren menerapkan nilai moderasi dalam
kehidupan sehari-hari: santri diajarkan menghormati perbedaan mazhab, suku, dan

latar belakang sosial, serta menjauhi sikap ekstrem. Dalam diskusi antar-santri,

181 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.

182 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 71.

183 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Kencana, 2012, him. 134.



moderasi menjadi paradigma dalam menyikapi isu sosial dan keagamaan. Hal ini
konsisten dengan rekomendasi kebijakan moderasi beragama di Indonesia sebagai
alat pencegahan radikalisme dan pendorong persatuan nasional.'®* Living dakwah
di pesantren membuktikan bahwa moderasi bisa dibentuk secara organik melalui

pendidikan komunitas.

Kedisiplinan dalam aktivitas harian tepat waktu salat, kebersihan asrama,
kerja bakti menjadi bagian dari internalisasi nilai kewarganegaraan. Santri belajar
bahwa tanggung jawab individu berdampak pada kebersamaan komunitas.
Kegiatan bersama seperti pengaturan piket, menjaga ketertiban, dan kerja sosial
mendorong sense of duty terhadap lingkungan dan bangsa. Melalui living dakwabh,
pesantren mendidik karakter yang tidak hanya religius, tetapi juga bertanggung

jawab sebagai warga negara yang aktif dan peduli.'®®

Temuan lapangan menunjukkan bahwa pesantren menggunakan media sosial
dan konten digital untuk menyebarkan pesan keagamaan sckaligus nilai kebangsaan
misalnya ceramah online yang membicarakan toleransi, persatuan, dan pluralitas
Indonesia. Strategi ini memperluas jangkauan dakwah ke generasi muda dan
diaspora santri, serta meneguhkan bahwa identitas religius dan nasionalis dapat
hidup berdampingan dalam era global. Penggunaan media sebagai bagian dari
living dakwah memperlihatkan adaptasi pesantren terhadap zaman tanpa

mengesampingkan nilai keagamaan dan kebangsaan.'®

Dalam forum halagah, musyawarah pesantren, dan diskusi rutin, santri diajak
merefleksikan isu nasional seperti toleransi, pluralisme, keadilan sosial dari
perspektif keagamaan. Diskusi terbuka ini memungkinkan generasi muda pesantren
mengartikulasikan aspirasi kebangsaan mereka berdasarkan nilai religi. Proses
refleksi kolektif ini menjadi bagian dari internalisasi wawasan kebangsaan yang

kritis dan kontekstual, bukan sekadar retorika. Living dakwah diperkaya dengan

184 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.
185 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.
186 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.



ruang dialog sebagai modal pembangunan karakter warga negara yang sadar hak

dan kewajiban.'¥’

Hasil penelitian menunjukkan bahwa banyak santri mengadopsi identitas
ganda: sebagai Muslim yang taat dan sebagai warga negara Indonesia yang bangga.
Mereka menyatakan bahwa menjadi santri di Ora Aji berarti menghormati ajaran
agama sekaligus cinta tanah air. Kombinasi ini membentuk identitas kebangsaan
berbasis religiusitas, yang menjembatani potensi konflik identitas di era globalisasi.
Living dakwah telah memungkinkan integrasi harmonis identitas keagamaan dan
nasionalisme sebuah model ideal pendidikan untuk masyarakat plural seperti

Indonesia.'®®

Temuan di atas menunjukkan bahwa living dakwah di Pesantren Ora Aji dapat
berfungsi sebagai instrumen edukasi kebangsaan secara efektif, bila dijalankan
konsisten dan reflektif. Namun, implementasi mi memerlukan komitmen
kelembagaan, keteladanan pemimpin, dan lingkungan sosial yang suportif. Faktor
eksternal seperti tckanan sosial, perubahan zaman, dan media harus terus

diwaspadai agar tidak melemahkan internalisasi nilai.

4.4.3 Model Integrasi Dakwah dan Kebangsaan

Model Normatif-Teologis

Model integrasi dakwah dan kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta
dapat dipahami sebagai model normatif-teologis, yaitu penegasan bahwa komitmen
kebangsaan berakar langsung pada ajaran Islam. Konsep ukhuwah islamiyyah,
wataniyyah, dan insaniyyah dijelaskan sebagai landasan teologis bagi kecintaan
terhadap tanah air dan komitmen menjaga persatuan bangsa. Melalui living
dakwah, kiai mengaitkan dalil-dalil keagamaan dengan konteks NKRI, sehingga
santri memahami bahwa membela keutuhan bangsa merupakan bagian dari

pengamalan iman. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Azra bahwa

187 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.
188 M. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, him. 72.



pendidikan Islam harus menghubungkan tradisi keilmuan dengan agenda

kebangsaan modern dalam kerangka negara-bangsa Indonesia.'®

Model Pedagogis-Transformatif

Model integrasi berikutnya dapat disebut sebagai pedagogis-transformatif, di
mana proses pembelajaran dirancang untuk mengubah cara pandang santri agar
melihat dakwah dan kebangsaan sebagai dua dimensi yang saling menguatkan.
Pengajaran tafsir, fikih, dan akhlak dihubungkan dengan isu-isu kebangsaan seperti
keadilan sosial, kemanusiaan, dan pluralitas. Melalui pembelajaran dialogis, santri
diajak menganalisis persoalan bangsa dengan perspektif keagamaan yang moderat.
Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam yang bercorak transformatif harus
mendorong peserta didik menjadi agen perubahan sosial yang bertanggung jawab
terhadap umat dan bangsa.'”® Dengan demikian, living dakwah menjadi wahana

transformasi kesadaran keagamaan dan kebangsaan sekaligus.
Model Sosial-Komunitarian

Dari sist praksis, integrasi dakwah dan kebangsaan di Ora Aji mengambil
bentuk model sosial-komunitarian, yakni melalui aktivitas dakwah yang menyatu
dengan pelayanan sosial dan pemberdayaan masyarakat. Kegiatan bakti sosial,
pendampingan komunitas marginal, dan keterlibatan dalam inisiatif kemanusiaan
menjadi medium untuk menanamkan nilai kepedulian dan solidaritas kebangsaan.
Nata menyebut bahwa pendidikan Islam yang berorientasi masyarakat madani
harus membangun kepedulian sosial dan komitmen terhadap kemaslahatan
publik."! Dalam konteks ini, living dakwah tidak hanya mengajarkan nilai secara
verbal, tetapi mengkristalkannya dalam tindakan sosial yang memberi manfaat

nyata bagi masyarakat luas.

Model Kultural-Dialogis

189 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Kencana, 2012, him. 134.

190 Abuddin Nata, /Imu Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.

191 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 115.



Model integrasi lainnya ialah kultural-dialogis, di mana pesantren
memanfaatkan budaya lokal, bahasa Jawa, simbol tradisi, serta humor religius
sebagai jembatan antara pesan keagamaan dan nilai kebangsaan. Dakwah dikemas
dalam bentuk yang akrab dengan kultur masyarakat sehingga pesan toleransi,
persatuan, dan penghargaan terhadap kebinekaan lebih mudah diterima. Fatoni
menekankan bahwa dakwah kultural mampu menjembatani jarak antara teks agama
dan realitas sosial melalui adaptasi simbolik yang kontekstual.!*> Melalui model ini,
living dakwah menjadikan pesantren sebagai ruang dialog antara tradisi lokal, nilai

keislaman, dan cita-cita kebangsaan.
Model Digital-Participatoris

Pada era kontemporer, Pesantren Ora Aji juga mengembangkan model
digital-partisipatoris, yakni integrasi dakwah dan kebangsaan melalui pemanfaatan
media sosial dan konten digital. Ceramah, pengajian, dan narasi kebangsaan
diproduksi dalam format yang ramah media dan menyasar generasi muda. Hal ini
sejalan dengan analisis Piliang bahwa media modern merupakan ruang baru
produksi makna yang mampu membentuk kesadaran kolektif secara luas.!®
Dengan menjadikan ruang digital sebagai perpanjangan living dakwah, pesantren
berkontribusi dalam membangun opini publik yang religius sekaligus nasionalis,
sehingga penguatan wawasan kebangsaan tidak hanya terjadi di lingkungan

internal, tetapi juga di ruang publik yang lebih luas.

4.5 Diskusi Temuan dan Keselarasan dengan Teori

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Living Dakwah yang diterapkan di
Pesantren Ora Aji bukan sekadar aktivitas dakwah normatif, melainkan menjadi
bagian integral dari pendidikan kebangsaan. Dakwah melalui keteladanan (bil-hal)
yang dijalankan pengasuh mengarahkan santri untuk menginternalisasi nilai

religius dan kebangsaan secara bersamaan. Pendekatan ini membenarkan teori Nata

192 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, him.
88.
193 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.



bahwa dakwah bukan hanya penyampaian teks keagamaan, tetapi juga pembinaan

karakter melalui praktik hidup sehari-hari.'**

Pendekatan keteladanan yang ditemukan di pesantren selaras dengan
pandangan Lickona bahwa pendidikan karakter efektif apabila ditanamkan melalui
percontohan moral secara konsisten.'*> Kiai dan ustaz tidak hanya berperan sebagai
komunikator agama, tetapi juga sebagai role model nasionalisme religius. Oleh
karena itu, identitas kebangsaan santri tidak dibangun dari ceramah formal,

melainkan dari proses imitasi nilai yang terus berlangsung.

Kehidupan multikultural santri menjadi ruang sosial yang memperkuat
pemahaman kebhinekaan. Interaksi lintas asal daerah, budaya, dan kebiasaan
memperkuat toleransi sebagai dasar wawasan kebangsaan. Hal ini sejalan dengan
gagasan Kaelan yang menekankan bahwa kesadaran kebangsaan tumbuh melalui
pengalaman pluralitas sosial.'?® Pesantren dalam konteks ini berfungsi sebagai

miniatur Indonesia.

Dimensi lain dari Living Dakwah adalah pelayanan sosial masyarakat.
Kegiatan seperti bakti sosial menjadi pendidikan kewarganegaraan berbasis
spiritualitas. Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam harus memampukan
individu berkontribusi terhadap kemaslahatan publik.'”’ Dengan demikian,
nasionalisme tidak hanya bersifat simbolik, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata

untuk bangsa.

Kajian keagamaan yang dikontekstualisasikan dengan platform kebangsaan
turut menguatkan temuan bahwa dakwah dan nasionalisme dapat bersinergi secara
epistemologis. Azra menjelaskan bahwa Islam Indonesia memiliki tradisi integratif

antara agama dan negara, yang membedakannya dari model negara Islam

194 Abuddin Nata, //mu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, him. 97.

195 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, him. 56.

196 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, him. 71.

197 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, him. 102.



formalistik.'”® Hal ini terlihat jelas dalam narasi pengajaran di Ora Aji yang

menyatukan iman dan patriotisme.

Peneguhan moderasi beragama dalam keseharian santri menunjukkan
relevansi kebijakan nasional Kementerian Agama mengenai moderasi sebagai
strategi memperkuat NKRI.!” Pesantren menjadi arena praksis moderasi yang
mendidik santri untuk menolak ekstremisme sambil menghormati keberagaman

masyarakat.

Temuan penelitian juga membuktikan pentingnya pendekatan dakwah
kultural dalam memperkuat penerimaan nilai kebangsaan. Melalui komunikasi
berbasis budaya lokal dan humor religius, pesan nasionalisme dapat diterima tanpa
resistensi. Hal ini mendukung teori Fatoni bahwa dakwah kultural efektif

menghubungkan pesan Islam dengan konteks budaya masyarakat.>*

Penggunaan media digital dalam dakwah pesantren menunjukkan
transformasi metode pendidikan kebangsaan di era modern. Piliang menyebut
bahwa media adalah ruang produksi makna yang mempengaruhi kepemimpinan
opini publik.>’! Penggunaan konten digital menjadikan pesan kebangsaan lebih

mudah diakses generasi muda.

Keseluruhan strategi Living Dakwah terintegrasi dalam sebuah sistem
pedagogi transformatif yang menekankan perubahan kesadaran santri. Identitas
ganda sebagai Muslim dan warga negara Indonesia terbangun selaras, sebagaimana
ditegaskan oleh Geertz bahwa agama dan budaya di Indonesia selalu berdialektika
membentuk identitas hybrid.?*> Santri dapat menjadi religius tanpa meninggalkan

nasionalisme.

198 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta:
Kencana, 2012, him. 134.

199 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 14.
200 M., Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, him.
88.

201 yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, him. 119.

202 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, him. 156.



Dengan demikian, Living Dakwah di Pesantren Ora Aji terbukti mendukung
penguatan wawasan kebangsaan melalui pendekatan holistik: teologis, sosial,
kultural, dan teknologi. Pesantren memainkan peran sebagai benteng ideologi
persatuan bangsa. Keselarasan temuan empiris dengan teori Kemenag menegaskan
bahwa pesantren adalah aktor strategis dalam menjaga keberlangsungan NKRI

melalui pendidikan keagamaan yang moderat dan kontekstual. 2%

BAB V
KESIMPULAN

5.1 Kesimpulan Penelitian

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Living Dakwah yang diterapkan di
Pesantren Ora Aji Yogyakarta memiliki relevansi yang kuat dalam penguatan
wawasan kebangsaan santri. Dakwah berbasis ketcladanan, pembiasaan, dan
praktik sosial tidak hanya menumbuhkan kesalehan individu, tetapi juga
membentuk karakter nasionalis religius yang menghargai kebinekaan, persatuan,
dan cinta tanah air. Pesantren ini menjadi ruang integrasi antara nilai Islam dengan

identitas keindonesiaan secara harmonis.

Internalisasi nilai kebangsaan berlangsung melalui pendidikan keagamaan
yang kontekstual, interaksi sosial multikultural, dan partisipasi dalam kegiatan
dakwah sosial. Santri mengalami proses transformasi kesadaran dari sekadar
memahami konsep nasionalisme secara teoritis menjadi pelaku aktif dalam
kehidupan sosial kebangsaan. Pesantren berperan sebagai agen pembangunan
karakter bangsa yang mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman

melalui media dakwah digital.

Pesantren Ora Aji terbukti menjalankan fungsi strategis sebagai benteng
moderasi beragama dan penguatan nilai Pancasila. Living Dakwah menjadi model

pembinaan yang efektif untuk melahirkan generasi muslim yang moderat, inklusif,

203 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, him. 21.



dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Dengan demikian, kontribusi
pesantren terhadap ketahanan ideologi bangsa semakin nyata dalam konteks sosial

keagamaan Indonesia kontemporer.

5.2 Rekomendasi

Rekomendasi bagi Pesantren Ora Aji

Disarankan agar Pesantren Ora Aji memperkuat sistem kelembagaan yang
menunjang keberlanjutan Living Dakwah, termasuk pengembangan kurikulum
kebangsaan yang terdokumentasi serta peningkatan kualitas pelatihan bagi tenaga

pendidik dalam implementasi nilai moderasi beragama dan civic values.
Rekomendasi bagi Pembuat Kebijakan

Pemerintah melalui Kementerian Agama dan lembaga terkait diharapkan
memberikan dukungan kolaboratif dan berbasis program untuk penguatan
pesantren yang menjalankan model dakwah kebangsaan. Penguatan regulasi dan
fasilitas pembelajaran digital juga penting untuk memperluas dampak pendidikan

wawasan kebangsaan di pesantren.
Rekomendasi bagi Penelitian Selanjutnya

Penelitian lanjutan dapat memperdalam aspek evaluasi efektivitas jangka
panjang Living Dakwah dalam konteks pembentukan perilaku kebangsaan santri di
berbagai pesantren. Perbandingan model antar-pesantren akan memperkaya
literatur dakwah dan pendidikan kebangsaan serta menjadi kontribusi ilmiah bagi

pengembangan kebijakan pendidikan nasional.

5.3 Implikasi Penelitian

Implikasi Teoretis

Temuan penelitian ini memperkuat teori integrasi dakwah dan pendidikan

kebangsaan dalam dimensi teologis-pedagogis. Living Dakwah dapat diposisikan



sebagai model konseptual dalam kajian dakwah moderasi dan pembangunan

karakter bangsa berbasis nilai Islam.
Implikasi dalam Pengembangan Kurikulum Pesantren

Riset ini berimplikasi pada perancangan kurikulum pesantren yang lebih
sistematis dalam memuat mata pelajaran kebangsaan dan praktik dakwah sosial.
Dengan penguatan kurikulum, Living Dakwah dapat direplikasi secara konsisten ke

pesantren lain di Indonesia.
Implikasi dalam Pengembangan Kajian Akademik

Penelitian ini menegaskan bahwa pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam mampu memainkan peran signifikan dalam pemeliharaan ideologi
kebangsaan. Kajian akademik mengenai Living Dakwah membuka ruang penelitian

interdisipliner antara ilmu dakwah, pendidikan karakter, dan studi kebangsaan.



