
RELEVANSI LIVING DAKWAH DALAM PENGUATAN 

PENDIDIKAN WAWASAN KEBANGSAAN DI PESANTREN ORA 

AJI YOGYAKARTA 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

MIFTAH MAULANA HABIBURROHMAN 

Nim: 21502300111 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG  

SEMARANG 

2025 

  



 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

Pesantren merupakan salah satu institusi pendidikan Islam yang memiliki peranan 

historis dan strategis dalam membentuk karakter bangsa Indonesia. Sejak masa pra-

kemerdekaan hingga periode kontemporer, pesantren telah berkontribusi signifikan 

dalam mentransmisikan nilai-nilai keislaman, moralitas, dan komitmen kebangsaan 

kepada masyarakat luas.1 Tradisi pesantren yang menekankan pada keilmuan, akhlak, 

dan keteladanan menjadikannya sebagai ruang pendidikan yang tidak hanya 

menanamkan religiusitas, tetapi juga membentuk identitas nasional yang moderat. 

Dalam konteks perubahan sosial yang semakin cepat, pesantren dituntut untuk 

menghadirkan respons keagamaan yang relevan agar mampu menjawab tantangan 

zaman. 

Salah satu tantangan pendidikan Islam saat ini adalah menguatnya arus 

radikalisme, polarisasi identitas, serta penyebaran disinformasi melalui media digital. 

Fenomena ini berdampak pada melemahnya rasa kebangsaan di kalangan generasi 

muda, termasuk santri pesantren. Oleh karena itu, pesantren membutuhkan model 

dakwah yang adaptif terhadap perkembangan sosial modern. Model Living Dakwah 

hadir sebagai pendekatan yang menekankan dakwah melalui pengalaman hidup, 

keteladanan, relasi keseharian, dan praktik budaya yang nyata.2 Pendekatan ini 

 
1 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 53. 
2 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, hlm. 

72. 



dipandang efektif untuk menanamkan nilai moderasi dan wawasan kebangsaan melalui 

proses pendidikan yang bersifat holistik. 

Living Dakwah merupakan paradigma dakwah yang tidak hanya berorientasi pada 

penyampaian pesan verbal, tetapi juga pada praktik hidup dan aktivitas sosial yang 

mencerminkan nilai keislaman. Dakwah dipahami sebagai proses yang “mengalir” 

dalam kehidupan sehari-hari melalui interaksi, sikap, perilaku, dan budaya yang 

diamati langsung oleh santri.3 Perspektif ini berakar pada pemahaman antropologis 

yang melihat agama sebagai praktik kultural yang hidup dan terus berkembang. 

Dengan demikian, Living Dakwah memiliki potensi besar dalam membentuk karakter 

kebangsaan santri melalui pengalaman langsung yang bersifat performatif dan kolektif. 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta merupakan salah satu pesantren kontemporer yang 

dikenal luas melalui pendekatan dakwah inklusif, populis, dan dekat dengan 

masyarakat. Dipimpin oleh Gus Miftah, pesantren ini mengembangkan pesan dakwah 

yang menggabungkan nilai keislaman, kebudayaan lokal, dan pesan kebangsaan dalam 

berbagai kegiatan sosial-keagamaan. Karakteristik dakwah seperti ini menjadikan 

Pesantren Ora Aji sebagai ruang yang ideal untuk mengkaji relevansi Living Dakwah 

sebagai basis pembentukan wawasan kebangsaan. Keterbukaan pesantren ini terhadap 

keragaman membuatnya unik di antara pesantren-pesantren pada umumnya.4 

Penguatan pendidikan wawasan kebangsaan merupakan salah satu agenda 

fundamental dalam sistem pendidikan nasional. Pendidikan ini diarahkan untuk 

menanamkan rasa cinta tanah air, penghormatan terhadap keberagaman, serta 

komitmen terhadap ideologi Pancasila. Dalam konteks pendidikan Islam, wawasan 

kebangsaan menjadi pijakan penting untuk membangun harmoni sosial dan mencegah 

 
3 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
4 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 89. 



munculnya ekstremisme.5 Melalui pendekatan Living Dakwah, nilai-nilai kebangsaan 

tidak hanya diajarkan secara kognitif, tetapi juga diinternalisasikan dalam praktik 

kehidupan santri, sehingga menjadi lebih bermakna dan berkelanjutan. 

Pesantren Ora Aji memiliki karakteristik komunitas yang majemuk, di mana para 

santri dan jamaah berasal dari latar belakang sosial, budaya, bahkan profesi yang 

beragam. Keragaman ini menjadi konteks sosial yang subur bagi penguatan wawasan 

kebangsaan melalui Living Dakwah. Interaksi sosial yang terjadi setiap hari 

memungkinkan santri mempelajari nilai toleransi, empati, dan penghormatan terhadap 

sesama. Model pendidikan berbasis pengalaman ini sejalan dengan tujuan pendidikan 

karakter yang menekankan pembentukan moralitas melalui praktik langsung, bukan 

sekadar penyampaian teori.6 

Dalam perspektif sosiologi pendidikan, pembentukan karakter kebangsaan 

membutuhkan tiga dimensi: kognitif, afektif, dan psikomotorik. Selama ini, banyak 

lembaga pendidikan hanya berfokus pada aspek kognitif melalui penyampaian materi 

wawasan kebangsaan tanpa memperkuat aspek afektif dan psikomotorik. Living 

Dakwah menawarkan integrasi ketiga dimensi tersebut melalui praktik dakwah yang 

bersifat hidup, langsung, dan memberikan pengalaman konkret. Hal ini menjadikan 

pendekatan Living Dakwah relevan untuk diterapkan pada lingkungan pesantren.7 

Relevansi Living Dakwah semakin penting ketika dikaitkan dengan fenomena 

generasi muda saat ini yang lebih responsif terhadap contoh nyata dibandingkan 

ceramah normatif. Generasi digital membutuhkan pola interaksi edukatif yang 

komunikatif, visual, dan performatif. Dakwah yang dilakukan oleh Gus Miftah melalui 

aktivitas sosial, kebudayaan, dan keterlibatan komunitas merupakan representasi nyata 

 
5 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 41. 
6 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
7 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual Pendidikan, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002, hlm. 102. 



dari Living Dakwah yang menarik perhatian generasi muda. Dengan demikian, 

integrasi Living Dakwah dalam pendidikan kebangsaan dapat menjadi strategi 

modernisasi pesantren yang efektif.8 

Pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji tidak hanya diajarkan 

melalui materi kelas, tetapi juga melalui kegiatan sosial-keagamaan seperti bakti sosial, 

doa untuk bangsa, dialog lintas budaya, dan keterlibatan santri dalam kegiatan 

masyarakat. Semua aktivitas ini merupakan contoh konkret dari Living Dakwah yang 

memperkuat rasa kebangsaan. Melalui keterlibatan sosial tersebut, santri belajar 

tentang makna persatuan, solidaritas, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari 

warga negara.9 

Selain itu, pendekatan Living Dakwah di Pesantren Ora Aji juga selaras dengan 

konsep Islam rahmatan lil ‘alamin yang menekankan kedamaian, penghargaan terhadap 

kemanusiaan, dan pentingnya membangun kehidupan bersama. Prinsip-prinsip ini 

merupakan dasar ideal dalam pendidikan kebangsaan. Dengan menghayati nilai Islam 

yang toleran dan inklusif, santri diarahkan untuk menjadi agen perdamaian yang 

mampu menjaga persatuan bangsa di tengah kompleksitas sosial politik Indonesia.10 

Dalam konteks akademik, studi tentang Living Dakwah terus berkembang sebagai 

bagian dari ilmu dakwah kontemporer. Namun, kajian yang menghubungkannya secara 

langsung dengan pendidikan kebangsaan di pesantren masih relatif terbatas. Oleh 

karena itu, penelitian ini penting untuk mengisi kekosongan literatur dan memperkaya 

perspektif akademik tentang bagaimana praktik dakwah berbasis kehidupan dapat 

meningkatkan pemahaman santri terhadap nilai-nilai kebangsaan. Penelitian ini juga 

 
8 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 134. 
9 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 2008, hlm. 205. 
10 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, hlm. 313. 



diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis terhadap pengembangan ilmu 

dakwah dan pendidikan Islam.11 

Pesantren Ora Aji memiliki pendekatan dakwah yang memanfaatkan media sosial 

sebagai bagian dari strategi komunikasi. Hal ini tidak hanya memperluas jangkauan 

dakwah, tetapi juga memberikan ruang bagi santri untuk belajar bagaimana 

memanfaatkan media secara positif. Konten dakwah yang menonjolkan nilai 

humanisme, toleransi, dan nasionalisme menjadi bagian dari internalisasi wawasan 

kebangsaan. Dengan demikian, digitalisasi dakwah juga menjadi faktor penting dalam 

penelitian ini.12 

Modernisasi pesantren melalui Living Dakwah memberi peluang besar bagi 

lahirnya generasi santri yang moderat, adaptif, dan nasionalis. Pesantren Ora Aji, 

dengan model dakwahnya yang terbuka dan komunikatif, menjadi contoh nyata 

bagaimana pesantren dapat melakukan transformasi tanpa kehilangan identitas 

keislaman. Integrasi antara tradisi pesantren dan pendekatan dakwah kontemporer 

inilah yang menjadikan Pesantren Ora Aji menarik untuk diteliti dalam konteks 

pendidikan kebangsaan.13 

Urgensi penelitian ini juga muncul dari kebutuhan praktis pemerintah untuk 

memperkuat moderasi beragama dan wawasan kebangsaan di berbagai lembaga 

pendidikan, termasuk pesantren. Pesantren Ora Aji dengan karakteristiknya yang 

inklusif dapat menjadi model kebijakan penguatan wawasan kebangsaan berbasis 

Living Dakwah. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan rekomendasi bagi 

lembaga pendidikan Islam lainnya untuk mengembangkan pendekatan serupa.14 

 
11 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 27. 
12 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 
13 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012, hlm. 101. 
14 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

14. 



Berdasarkan uraian tersebut, penelitian tentang relevansi Living Dakwah dalam 

penguatan pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta menjadi 

penting baik secara akademik maupun praktis. Melalui kajian ini, diharapkan 

ditemukan pola integratif antara dakwah dan pendidikan kebangsaan yang dapat 

dijadikan model dalam pengembangan pendidikan Islam di era modern. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya mengkaji fenomena dakwah, tetapi juga kontribusi 

pesantren terhadap pembangunan karakter bangsa.15 

1.2 Identifikasi Masalah 

1) Masih terbatasnya model dakwah yang mampu mengintegrasikan nilai-

nilai kebangsaan secara holistik dalam proses pendidikan pesantren. 

Sebagian besar dakwah pesantren masih berorientasi pada aspek 

normatif-verbal, sehingga internalisasi nilai kebangsaan belum 

sepenuhnya mencapai dimensi afektif dan praksis santri. 

2) Belum optimalnya penerapan Living Dakwah sebagai pendekatan 

pendidikan karakter di pesantren. Meskipun Pesantren Ora Aji 

menerapkan keteladanan dan praktik keseharian sebagai basis dakwah, 

namun pola ini belum terdokumentasi secara akademik sehingga 

efektivitasnya dalam penguatan wawasan kebangsaan belum terukur 

secara ilmiah. 

3) Tantangan arus radikalisme dan intoleransi di kalangan generasi muda 

yang memerlukan strategi dakwah baru yang lebih kontekstual. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional perlu memperkuat 

model dakwah yang relevan untuk membangun daya tahan ideologis 

santri terhadap penyimpangan paham keagamaan. 

 
15 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 



4) Kurangnya kajian ilmiah yang menghubungkan Living Dakwah dengan 

pendidikan wawasan kebangsaan. Literatur yang mengkaji hubungan 

keduanya masih terbatas, sehingga diperlukan penelitian untuk melihat 

bagaimana praktik Living Dakwah memberi kontribusi pada 

pembentukan nasionalisme santri. 

5) Belum adanya pemetaan sistematis mengenai bentuk-bentuk Living 

Dakwah yang dipraktikkan di Pesantren Ora Aji. Praktik dakwah 

keseharian yang dilakukan oleh kiai dan pengasuh belum dideskripsikan 

secara teoritik, padahal dapat menjadi basis penguatan nilai kebangsaan 

di kalangan santri. 

6) Belum terukurnya efektivitas kegiatan sosial-keagamaan di Pesantren 

Ora Aji dalam membangun wawasan kebangsaan santri. Kegiatan 

seperti bakti sosial, dialog lintas budaya, dan keterlibatan komunitas 

memerlukan analisis akademik untuk mengetahui kontribusinya 

terhadap karakter kebangsaan. 

7) Minimnya model pendidikan kebangsaan berbasis pengalaman 

(experiential learning) di pesantren. Living Dakwah berpotensi menjadi 

pendekatan penguatan wawasan kebangsaan berbasis pengalaman 

nyata, namun masih jarang diteliti dalam konteks pesantren Indonesia. 

8) Belum adanya kerangka konseptual yang mengintegrasikan dakwah 

kultural, pengalaman sosial, dan pendidikan kebangsaan dalam satu 

model analitis. Penelitian ini penting untuk merumuskan kerangka yang 

komprehensif dalam melihat relevansi Living Dakwah terhadap 

pendidikan kebangsaan. 

 



1.3 Pembatasan Masalah 

Untuk menjaga fokus penelitian dan menghindari keluasan pembahasan yang 

tidak relevan, penelitian ini dibatasi pada aspek-aspek berikut: 

1) Penelitian hanya difokuskan pada praktik Living Dakwah yang diterapkan di 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta. Kajian tidak mencakup pesantren lain, meskipun 

memiliki karakteristik dakwah serupa. Fokusnya adalah pola, bentuk, dan 

implementasi Living Dakwah yang dilakukan oleh Gus Miftah dan para 

pengasuh pesantren. 

2) Ruang lingkup Living Dakwah yang dikaji dibatasi pada aktivitas dakwah 

berbasis pengalaman keseharian, keteladanan, relasi sosial, dan kegiatan sosial-

keagamaan. Unsur dakwah lainnya seperti dakwah politik, dakwah ekonomi, 

atau dakwah berbasis institusi formal tidak menjadi fokus kajian. 

3) Penguatan pendidikan wawasan kebangsaan yang diteliti dibatasi pada tiga 

dimensi utama: 

a) pemahaman nilai kebangsaan (kognitif), 

b) internalisasi sikap kebangsaan (afektif), dan 

c) perilaku berwawasan kebangsaan (psikomotorik). 

Aspek lain seperti pendidikan bela negara atau ketahanan nasional secara luas 

tidak dibahas secara mendalam. 

4) Penelitian dibatasi pada santri dan komunitas internal Pesantren Ora Aji sebagai 

subjek penelitian. Respons masyarakat umum, jamaah luar pesantren, atau 

audiens digital tidak menjadi fokus analisis utama. 

5) Data yang dikumpulkan dibatasi pada praktik dakwah, kegiatan pendidikan, 

dan interaksi sosial yang berlangsung dalam konteks pesantren. Analisis 

terhadap konten dakwah di media sosial hanya digunakan sebagai data 

pendukung, bukan objek utama kajian. 



6) Kajian teoritik dibatasi pada teori Living Dakwah, pendidikan karakter, 

sosiologi pesantren, dan pendidikan wawasan kebangsaan. Teori lain yang tidak 

relevan langsung dengan fokus penelitian tidak dibahas secara mendalam. 

7) Penelitian ini tidak membahas aspek manajerial, kelembagaan, atau struktur 

organisasi Pesantren Ora Aji secara keseluruhan. Fokus tetap pada relevansi 

Living Dakwah terhadap pembentukan wawasan kebangsaan, bukan pada tata 

kelola pesantren. 

 

1.4 Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang, identifikasi masalah, dan pembatasan masalah yang 

telah dijelaskan sebelumnya, maka rumusan masalah dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 

1) Bagaimana bentuk dan praktik Living Dakwah yang diterapkan di Pesantren 

Ora Aji Yogyakarta? 

2) Bagaimana pendidikan wawasan kebangsaan dilaksanakan dan 

diinternalisasikan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta? 

3) Bagaimana relevansi dan kontribusi Living Dakwah terhadap penguatan 

pendidikan wawasan kebangsaan bagi santri di Pesantren Ora Aji Yogyakarta? 

1.5 Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan, maka tujuan penelitian ini adalah: 

1) Untuk mendeskripsikan bentuk, pola, dan praktik Living Dakwah yang 

diterapkan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta. 

2) Untuk menganalisis pelaksanaan dan proses internalisasi pendidikan wawasan 

kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta. 



3) Untuk menjelaskan relevansi serta kontribusi Living Dakwah dalam 

memperkuat pendidikan wawasan kebangsaan bagi santri di Pesantren Ora Aji 

Yogyakarta. 

1.6 Manfaat Penelitian 

1.6.1 Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis bagi 

pengembangan ilmu dakwah, khususnya dalam memperkaya perspektif tentang 

Living Dakwah sebagai pendekatan kontemporer yang relevan dengan 

dinamika sosial-keagamaan modern. Melalui penelitian ini, konsep Living 

Dakwah tidak hanya dipahami sebagai praktik dakwah keseharian, tetapi juga 

sebagai kerangka pendidikan karakter dan kebangsaan dalam konteks 

pesantren. Dengan demikian, penelitian ini dapat memperluas literatur 

akademik pada bidang dakwah kultural dan teori pendidikan Islam.  

Secara teoretis, penelitian ini juga memberikan kontribusi pada kajian 

pendidikan kewarganegaraan dan wawasan kebangsaan dengan menawarkan 

model internalisasi nilai kebangsaan berbasis pengalaman (experiential 

learning). Temuan penelitian ini diharapkan dapat menjadi dasar bagi 

pengembangan model pendidikan kebangsaan yang lebih integratif, yaitu 

memadukan dimensi spiritual, moral, dan nasionalisme melalui pendekatan 

dakwah yang hidup dan berkelanjutan. 

1.6.2 Manfaat Praktis 

Secara praktis, hasil penelitian ini dapat memberikan rekomendasi strategis 

bagi Pesantren Ora Aji dalam mengembangkan dan menguatkan pendekatan 

Living Dakwah yang sudah diterapkan. Penelitian ini dapat membantu 

pesantren melakukan evaluasi program, mengidentifikasi aspek-aspek dakwah 

yang efektif, serta merumuskan langkah-langkah pengembangan pendidikan 



kebangsaan yang lebih terstruktur bagi santri. Dengan demikian, pesantren 

memiliki landasan akademik untuk memperkuat praktik dakwah dan 

pendidikan nasionalisme.  

Penelitian ini juga bermanfaat bagi lembaga pendidikan Islam lainnya yang 

ingin mengadopsi atau mengadaptasi model dakwah berbasis kehidupan nyata 

dalam penguatan karakter kebangsaan. Hasil penelitian ini dapat menjadi 

rujukan bagi madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi Islam dalam 

merancang program pembelajaran karakter dan kebangsaan yang lebih 

kontekstual, humanistik, dan sesuai dengan kebutuhan generasi muda.  

Bagi pemerintah, khususnya Kementerian Agama dan lembaga yang 

menangani program moderasi beragama, penelitian ini memberikan perspektif 

empiris tentang bagaimana pendekatan dakwah kultural dapat memperkuat 

wawasan kebangsaan di tingkat akar rumput. Temuan penelitian dapat menjadi 

dasar dalam merumuskan kebijakan penguatan moderasi beragama, kurikulum 

pesantren, dan program pembinaan santri agar selaras dengan agenda 

penguatan nasionalisme dan harmoni sosial. 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

2.1 Kajian Teoritis Tentang Dakwah 

2.1.1 Pengertian Dakwah 

Dakwah dalam tradisi Islam dipahami sebagai aktivitas mengajak manusia 

menuju kebaikan dan petunjuk Ilahi melalui penyampaian ajaran yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. Pengertian ini menempatkan dakwah 

sebagai aktivitas transformasi moral dan spiritual yang bertujuan menuntun 

manusia menjadi lebih dekat kepada Allah. Zamakhsyari Dhofier 



mengemukakan bahwa dakwah dalam konteks pesantren merupakan proses 

pewarisan nilai-nilai Islam yang dilakukan secara konsisten melalui 

pendidikan, pengajaran, dan keteladanan.16 Dengan demikian, dakwah bukan 

sekadar komunikasi verbal, tetapi praktik pendidikan akhlak dan keilmuan yang 

berlangsung terus-menerus. 

Secara etimologis, kata dakwah berasal dari bahasa Arab da‘a–yad‘u–

da‘watan yang berarti memanggil, menyeru, atau mengajak kepada sesuatu 

yang baik. Dalam terminologi syariat, dakwah dimaknai sebagai upaya 

mengajak umat manusia menuju jalan kebenaran sesuai ajaran Islam. Abdul 

Munir Mulkhan menekankan bahwa dakwah merupakan proses sadar untuk 

membentuk kesadaran religius masyarakat melalui pendekatan yang manusiawi 

dan transformatif.17 Dakwah bukan hanya berbicara, melainkan tindakan yang 

mengubah sikap, pola pikir, dan perilaku. 

Dakwah pada hakikatnya merupakan aktivitas komunikasi nilai yang 

bertujuan membawa perubahan sosial. Abuddin Nata mendefinisikan dakwah 

sebagai proses penyampaian ajaran Islam melalui berbagai media untuk 

membina manusia agar hidup sesuai nilai-nilai Islam.18 Definisi ini 

menekankan dimensi komunikasi dan transformasi. Dakwah sebagai “proses” 

berarti melewati tahapan memberikan pemahaman, menyentuh hati, hingga 

mendorong tindakan nyata. Karena itu, dakwah harus dilakukan secara 

strategis, tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dengan realitas sosial. 

Dalam perspektif sosiologi agama, dakwah dipahami sebagai gerakan 

sosial yang mampu menggerakkan masyarakat menuju perubahan moral dan 

 
16 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 53. 
17 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual Pendidikan, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002, hlm. 67. 
18 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 18. 



etika. Clifford Geertz menilai bahwa tradisi keagamaan di masyarakat Jawa, 

termasuk dakwah, merupakan “sistem makna” yang mengatur perilaku sosial 

dan budaya masyarakat.19 Dakwah tidak hanya menyampaikan ajaran, tetapi 

membentuk pola hubungan sosial, etika komunitas, dan struktur nilai 

masyarakat. Pandangan ini memperluas pemahaman dakwah dari sekadar 

penyampaian teks ke praksis budaya yang hidup. 

Dalam perspektif politik kebangsaan, A. Hasyim Muzadi menekankan 

bahwa dakwah juga berfungsi memperkuat nasionalisme dan etika sosial. 

Menurutnya, dakwah harus membawa pesan persatuan, toleransi, dan cinta 

tanah air sebagai bagian dari iman.20 Dakwah bukan ruang untuk memecah 

belah, tetapi untuk menciptakan harmoni. Oleh karena itu, dakwah yang baik 

adalah dakwah yang menguatkan kohesi sosial, bukan menanamkan intoleransi 

atau ekstremisme. 

Dalam perkembangan modern, konsep dakwah mengalami perluasan 

fungsi dan metode. M. Noor Fatoni menjelaskan bahwa dakwah kini tidak 

hanya dilakukan melalui ceramah atau mimbar, tetapi melalui pendekatan 

budaya, media digital, kegiatan sosial, dan keteladanan.21 Dakwah dipahami 

sebagai upaya adaptif untuk menjawab tantangan zaman. Oleh karena itu, 

dakwah harus responsif terhadap perkembangan teknologi, perubahan sosial, 

dan kebutuhan masyarakat kontemporer. 

Pendidikan merupakan bagian integral dari dakwah. Azyumardi Azra 

menyatakan bahwa pesantren sebagai institusi pendidikan Islam sejak awal 

 
19 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
20 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, hlm. 

72. 
21 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 89. 



berdiri telah menjadikan dakwah sebagai fondasi utama dalam pengembangan 

intelektualitas dan spiritualitas santri.22 Dakwah melalui pendidikan tidak 

hanya mentransfer ilmu, tetapi membangun karakter dan moralitas. Dakwah 

dalam pendidikan menekankan pentingnya keteladanan, disiplin, dan 

internalisasi nilai melalui pembiasaan. 

Dakwah juga dapat dipahami sebagai proses internalisasi nilai yang 

berlangsung melalui pengalaman dan praktik hidup. M. Amin Abdullah 

menegaskan bahwa nilai agama tidak hanya dipahami secara teoretis, tetapi 

dihayati melalui interaksi sosial, budaya, dan pengalaman spiritual sehari-

hari.23 Perspektif ini menjadi dasar bagi konsep Living Dakwah, yaitu dakwah 

yang hidup dalam keseharian melalui tindakan nyata dan bukan sekadar 

wacana. 

Dalam konteks kebangsaan, Nurcholish Madjid menyatakan bahwa 

dakwah harus menjadi kekuatan moral yang memperkuat identitas nasional dan 

nilai kemanusiaan.24 Dakwah harus sejalan dengan cita-cita nasional, menjaga 

keberagaman, dan mendukung integrasi sosial. Dakwah yang memecah belah 

bertentangan dengan spirit Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Oleh karena itu, 

dakwah harus membangun kesadaran umat untuk menjadi warga negara yang 

bertanggung jawab. 

Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat disimpulkan bahwa dakwah 

memiliki dimensi teologis, sosial, budaya, dan pendidikan. Dakwah bukan 

hanya aktivitas mengajar, tetapi proses menghidupkan nilai Islam dalam realitas 

sosial. Dakwah adalah ajakan, teladan, gerakan nilai, sekaligus transformasi 

 
22 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

134. 
23 M. Amin Abdullah, Islam sebagai Ilmu, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012, hlm. 101. 
24 Nurcholish Madjid, Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 2008, hlm. 205. 



moral. Karena itu, dakwah menjadi penting dalam membentuk karakter 

kebangsaan, terutama ketika dikembangkan dalam bentuk dakwah yang hidup 

seperti Living Dakwah yang dipraktikkan di pesantren kontemporer seperti Ora 

Aji.25 

 

2.1.2 Living Dakwah (Teori, Prinsip, Ruang lingkup penelitian terdahulu) 

Living Dakwah merupakan pendekatan dakwah yang menekankan praktik 

dakwah yang hidup dalam keseharian, bukan sekadar ceramah atau 

penyampaian verbal. Dakwah dipahami sebagai proses internalisasi nilai agama 

melalui pengalaman, interaksi sosial, dan keteladanan. Dalam kajian 

antropologi agama, praktik keberagamaan yang hidup dalam masyarakat 

merupakan ekspresi nyata dari nilai-nilai keagamaan yang dihayati secara terus-

menerus.26 Oleh karena itu, Living Dakwah memandang bahwa dakwah paling 

efektif dilakukan melalui tindakan nyata yang dapat diamati dan diteladani oleh 

masyarakat. 

Secara teoretis, Living Dakwah berakar pada perspektif bahwa agama 

adalah sistem makna yang diwujudkan melalui simbol, praktik, dan tindakan 

sosial. Clifford Geertz menekankan bahwa agama selalu hadir dalam bentuk 

praktik budaya yang membentuk pola perilaku dan struktur sosial.27 

Berdasarkan kerangka ini, Living Dakwah memandang dakwah sebagai proses 

kultural yang ‘menghidupkan’ nilai agama dalam ruang sosial, sehingga 

dakwah tidak terbatas pada penyampaian wacana, tetapi juga pada 

pengembangan budaya religius yang menjadi teladan. 

 
25 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 
26 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 42. 
27 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 89. 



Salah satu prinsip utama dalam Living Dakwah adalah keteladanan (uswah 

hasanah). Prinsip ini menegaskan bahwa penyampaian dakwah yang paling 

efektif adalah melalui perilaku. Azyumardi Azra menyebut bahwa pendidikan 

Islam telah lama menggunakan model keteladanan sebagai metode utama untuk 

membentuk karakter santri.28 Dengan demikian, Living Dakwah 

menggabungkan pendekatan dakwah dan pendidikan karakter di mana perilaku 

pengasuh, kiai, dan lingkungan pesantren menjadi instrumen dakwah yang 

hidup. 

Living Dakwah juga menekankan pentingnya pengalaman sebagai sarana 

internalisasi nilai. Dalam kerangka pembelajaran, tindakan nyata memberikan 

dampak lebih kuat dibanding ceramah normatif. Thomas Lickona menegaskan 

bahwa nilai moral terbentuk bukan hanya melalui nasihat, tetapi melalui 

pengalaman, pembiasaan, dan pelibatan diri dalam praktik sosial.29 Oleh karena 

itu, Living Dakwah mendorong santri untuk mengalami langsung nilai-nilai 

keagamaan dalam aktivitas sehari-hari. 

Ruang lingkup Living Dakwah sangat luas, meliputi interaksi antara kiai, 

santri, warga pesantren, serta aktivitas sosial-keagamaan dalam kehidupan 

harian. Interaksi seperti saling menghormati, disiplin beribadah, gotong royong, 

dan musyawarah merupakan bagian dari Living Dakwah karena mencerminkan 

nilai Islam yang secara praktis ditunjukkan dalam kehidupan komunitas 

pesantren.30 Dengan demikian, ruang lingkup dakwah tidak hanya berada pada 

mimbar, tetapi pada seluruh aspek kehidupan pesantren. 

 
28 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

134. 
29 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
30 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 53. 



Selain kehidupan sehari-hari, Living Dakwah juga meliputi kegiatan sosial 

seperti bakti sosial, pengajian kebangsaan, tradisi keagamaan, serta kegiatan 

budaya yang inklusif. Menurut M. Noor Fatoni, dakwah kultural merupakan 

jembatan antara ajaran agama dan realitas sosial, sehingga dakwah dapat lebih 

diterima masyarakat.31 Dalam konteks ini, Living Dakwah berperan sebagai 

pendekatan yang mengintegrasikan agama dengan budaya lokal agar nilai-nilai 

Islam dapat diterjemahkan secara humanis. 

Perkembangan teknologi informasi turut memperluas ruang Living 

Dakwah ke ranah digital. Dakwah tidak hanya hidup dalam ruang fisik, tetapi 

juga melalui media sosial yang menghadirkan praktik keteladanan secara 

virtual. Yasraf Amir Piliang menjelaskan bahwa budaya digital telah 

membentuk pola komunikasi baru yang sangat memengaruhi gaya hidup 

generasi muda.32 Dengan demikian, Living Dakwah juga mencakup bagaimana 

nilai keagamaan dihidupkan melalui konten, interaksi digital, dan figur publik 

pesantren. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, Living Dakwah menjadi pendekatan 

penting dalam pembentukan karakter. Hal ini sejalan dengan konsep pendidikan 

berbasis keteladanan yang telah lama menjadi metode utama pesantren. 

Abuddin Nata menegaskan bahwa dakwah dalam lembaga pendidikan harus 

dijalankan melalui pembiasaan, interaksi, dan internalisasi nilai, bukan hanya 

ceramah.33 Dengan demikian, Living Dakwah mempertemukan dakwah dengan 

pendidikan melalui pendekatan holistik yang menyentuh ranah kognitif, afektif, 

dan psikomotorik. 

 
31 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 89. 
32 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 
33 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 27. 



Penelitian tentang Living Dakwah telah dilakukan pada berbagai pesantren 

dan komunitas Muslim. Misalnya, penelitian oleh M. Noor Fatoni mengenai 

dakwah kultural menunjukkan bahwa pendekatan dakwah berbasis budaya 

memberikan dampak signifikan terhadap perubahan perilaku masyarakat.34 

Penelitian lain oleh A. Hasyim Muzadi menekankan pentingnya dakwah 

berbasis kebangsaan untuk memperkuat kohesi sosial.35 Namun, kajian yang 

secara khusus menghubungkan Living Dakwah dengan penguatan wawasan 

kebangsaan di pesantren masih relatif terbatas, sehingga penelitian ini memiliki 

nilai kebaruan. 

Dalam konteks pesantren modern seperti Pesantren Ora Aji, Living 

Dakwah menjadi pendekatan yang relevan karena sesuai dengan karakter 

dakwah humanis, inklusif, dan komunikatif. Gus Miftah sebagai pengasuh 

pesantren menekankan dakwah yang menembus batas-batas sosial dan budaya, 

sehingga keteladanan, keterbukaan, dan pengalaman hidup menjadi pusat 

aktivitas dakwah. Hal ini menunjukkan bahwa Living Dakwah berpotensi besar 

menjadi fondasi dalam pembentukan nilai kebangsaan dan moderasi beragama 

di kalangan santri.36 

2.1.3 Dakwah Kultural dan Dakwah Kontemporer 

Dakwah kultural merupakan pendekatan dakwah yang memanfaatkan nilai, 

simbol, tradisi, dan praktik budaya lokal sebagai media untuk menyampaikan 

pesan keagamaan. Pendekatan ini meyakini bahwa agama tidak berdiri sendiri, 

tetapi hadir dalam ruang budaya yang hidup dalam masyarakat. Menurut M. 

 
34 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 101. 
35 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, hlm. 

72. 
36 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 



Noor Fatoni, dakwah kultural adalah strategi dakwah yang mengharmonikan 

ajaran Islam dengan budaya masyarakat sehingga pesan agama dapat diterima 

lebih mudah dan lebih humanis.37 Dengan demikian, dakwah kultural tidak 

menolak budaya lokal, tetapi mengolahnya menjadi ruang edukatif yang 

produktif bagi masyarakat. 

Landasan utama dakwah kultural bersumber dari pandangan antropologi 

agama yang menyatakan bahwa agama tidak hanya dipahami melalui teks, 

tetapi juga melalui praktik budaya. Clifford Geertz menyebut bahwa ekspresi 

keagamaan masyarakat Jawa, termasuk pesantren, merupakan hasil konstruksi 

budaya yang membentuk sistem makna kolektif.38 Oleh karena itu, dakwah 

kultural melihat budaya sebagai bagian dari dakwah itu sendiri, bukan sebagai 

hambatan. Dengan pendekatan ini, dakwah dipahami sebagai upaya 

memadukan ajaran Islam dengan habitus sosial masyarakat agar terjadi 

transformasi nilai yang berkelanjutan. 

Dakwah kontemporer adalah bentuk dakwah yang berkembang sesuai 

tuntutan zaman modern, termasuk dinamika sosial, teknologi, politik, dan 

budaya. Dalam konteks ini, dakwah tidak hanya menggunakan media 

tradisional seperti pengajian dan ceramah, tetapi juga memanfaatkan media 

digital, seni, musik, dan ruang publik lainnya. Azyumardi Azra menekankan 

bahwa dakwah kontemporer harus adaptif, mampu menjawab tantangan 

globalisasi, serta responsif terhadap kebutuhan generasi muda.39 Hal ini 

membuat dakwah kontemporer lebih komunikatif, kreatif, dan terbuka. 

 
37 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 54. 
38 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
39 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

134. 



Perkembangan teknologi informasi mendorong dakwah kontemporer untuk 

memanfaatkan media sosial, konten visual, dan komunikasi digital sebagai 

sarana utama. Yasraf Amir Piliang menjelaskan bahwa era digital telah 

menciptakan "budaya visual" yang sangat memengaruhi cara manusia 

memahami pesan.40 Oleh karena itu, dakwah kontemporer menggunakan video 

pendek, podcast, desain grafis, hingga dakwah influencer sebagai strategi 

efektif dalam menyampaikan pesan keagamaan. Dengan pendekatan ini, 

dakwah tidak hanya informatif, tetapi juga engaging dan relevan dengan 

kehidupan modern. 

Dakwah kultural dan dakwah kontemporer sesungguhnya saling 

melengkapi. Dakwah kultural memberikan landasan nilai dan kedekatan 

emosional melalui budaya lokal, sementara dakwah kontemporer memperluas 

jangkauan dakwah melalui media teknologi. Abuddin Nata menegaskan bahwa 

dakwah harus mampu memadukan nilai tradisional dengan pendekatan modern 

agar tetap relevan dalam masyarakat yang berubah cepat.41 Dengan 

menggabungkan keduanya, dakwah dapat menyentuh masyarakat dari berbagai 

lapisan, baik yang dekat dengan tradisi maupun yang akrab dengan teknologi 

digital. 

Dalam konteks pesantren modern seperti Pesantren Ora Aji, dakwah 

kultural dan dakwah kontemporer tampak bersenyawa dalam praktik dakwah 

yang humanis dan komunikatif. Gus Miftah menggunakan pendekatan kultural 

melalui penerimaan terhadap keberagaman sosial, sembari memanfaatkan 

media digital untuk menyampaikan pesan toleransi dan kebangsaan. Haedar 

Nashir menegaskan bahwa dakwah yang inklusif dan adaptif merupakan model 

 
40 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 
41 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 48. 



dakwah yang sesuai dengan karakter masyarakat modern.42 Dengan demikian, 

integrasi dakwah kultural dan kontemporer menjadi fondasi yang kuat dalam 

pembentukan nilai moderasi dan wawasan kebangsaan bagi santri. 

2.2 Kajian Tentang Pendidikan Wawasan Kebangsaan 

2.2.1 Konsep Wawasan Kebangsaan 

Wawasan kebangsaan adalah cara pandang suatu bangsa terhadap diri dan 

lingkungannya yang dijiwai oleh nilai-nilai Pancasila dan UUD 1945 untuk 

menjamin persatuan dan kepentingan nasional. Konsep ini berfungsi sebagai 

pedoman dalam berpikir, bersikap, dan bertindak sebagai warga negara. 

Menurut Kaelan, wawasan kebangsaan merupakan orientasi mengenai 

bagaimana bangsa ini memaknai identitas, integritas, dan keberlanjutan hidup 

berbangsa agar tetap selaras dalam bingkai NKRI.43 Dengan demikian, 

wawasan kebangsaan tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga praktis dan 

aplikatif dalam kehidupan sosial. 

Secara filosofis, wawasan kebangsaan berakar pada nilai-nilai Pancasila 

yang memuat prinsip ketuhanan, kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, dan 

keadilan sosial. Nilai-nilai ini menjadi fondasi bagi karakter bangsa yang 

moderat, toleran, dan berkeadaban. Notonagoro menegaskan bahwa Pancasila 

merupakan sistem etika dan filsafat hidup bangsa yang mengarahkan perilaku 

warga negara menuju harmoni sosial.44 Oleh karena itu, wawasan kebangsaan 

tidak dapat dipisahkan dari pemahaman filosofis mengenai Pancasila sebagai 

dasar negara dan pandangan hidup bangsa. 

 
42 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 
43 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 41. 
44 Notonagoro, Pancasila: Dasar Falsafah Negara, Jakarta: Bina Aksara, 1983, hlm. 22. 



2.2.2 Dimensi Wawasan Kebangsaan 

Wawasan kebangsaan mencakup dimensi kognitif yang berkaitan dengan 

pengetahuan mengenai sejarah bangsa, nilai-nilai ideologis, tata negara, dan 

dinamika kebangsaan. Menurut Djojonegoro, pemahaman sejarah bangsa 

adalah bagian penting dalam membangun kesadaran kebangsaan karena 

memberikan perspektif historis mengenai perjuangan dan identitas bangsa.45 

Dalam konteks pendidikan, dimensi kognitif membantu peserta didik 

memahami mengapa nilai-nilai kebangsaan perlu dijaga dan bagaimana peran 

mereka sebagai warga negara. 

Selain pengetahuan, wawasan kebangsaan juga mencakup dimensi afektif, 

yaitu sikap emosional terhadap bangsa dan negara berupa rasa cinta tanah air, 

kebanggaan nasional, serta komitmen terhadap persatuan. M. Quraish Shihab 

menekankan bahwa nilai kebangsaan harus dihayati melalui rasa kemanusiaan 

dan kesadaran moral agar tidak hanya menjadi slogan formal.46 Dimensi afektif 

ini menentukan sejauh mana individu memiliki loyalitas terhadap negara, 

terutama dalam menghadapi tantangan ideologis dan konflik identitas. 

Dimensi psikomotorik wawasan kebangsaan mencakup tindakan nyata 

yang mencerminkan komitmen terhadap nilai-nilai kebangsaan, seperti 

partisipasi sosial, menjaga ketertiban, menghormati keberagaman, dan menjaga 

persatuan. Winarno menjelaskan bahwa tindakan kebangsaan tercermin melalui 

perilaku yang sesuai dengan norma, etika, dan spirit Pancasila dalam kehidupan 

sehari-hari.47 Dengan demikian, wawasan kebangsaan tidak hanya berbentuk 

 
45 Wardiman Djojonegoro, Dasar dan Arah Pendidikan Nasional, Jakarta: Depdikbud, 1997, 

hlm. 65. 
46 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, hlm. 313. 
47 Winarno, Pendidikan Kewarganegaraan, Jakarta: Bumi Aksara, 2013, hlm. 45. 



pengetahuan dan sikap, tetapi juga tindakan konkret yang menunjukkan 

tanggung jawab sebagai warga negara. 

2.2.3 Pendidikan Kebangsaan dalam Perspektif Pendidikan Islam 

Pendidikan kebangsaan dalam perspektif Islam berakar pada konsep 

ukhuwah (persaudaraan), adl (keadilan), dan maslahah (kemaslahatan umum), 

yang menekankan pentingnya membangun kehidupan bermasyarakat yang 

harmonis dan berkeadilan. Nilai-nilai ini menjadi fondasi bagi terciptanya 

komitmen kebangsaan yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Menurut 

M. Quraish Shihab, Islam memerintahkan umatnya untuk membangun tatanan 

sosial yang damai, menghargai perbedaan, dan menjaga keutuhan masyarakat 

sebagai bagian dari perintah agama.48 Dengan demikian, pendidikan 

kebangsaan merupakan bagian integral dari ajaran Islam, bukan unsur yang 

berdiri sendiri. 

Pendidikan Islam pada dasarnya mendorong terbentuknya warga negara 

yang berakhlak, bertanggung jawab, dan mencintai negerinya. Hal ini sejalan 

dengan prinsip hubbul wathan minal iman (cinta tanah air adalah sebagian dari 

iman). Azyumardi Azra menjelaskan bahwa sejak masa awal, pesantren telah 

berperan sebagai institusi pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dan semangat kebangsaan, terutama melalui keteladanan para ulama dalam 

perjuangan kemerdekaan.49 Oleh karena itu, pendidikan kebangsaan dalam 

Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga historis dan praksis. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, pendidikan kebangsaan merupakan 

bagian dari pembentukan akhlak sosial. Pendidikan akhlak tidak hanya 

 
48 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, hlm. 319. 
49 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

112. 



berkaitan dengan hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga hubungan 

manusia dengan sesama dan dengan negara. Abuddin Nata menegaskan bahwa 

pendidikan Islam mengajarkan tanggung jawab sosial, penghormatan terhadap 

hukum, dan penghargaan terhadap keberagaman sebagai bagian dari akhlak 

yang harus dipraktikkan.50 Dengan demikian, pendidikan kebangsaan dipahami 

sebagai upaya membentuk warga negara yang berkepribadian Islami sekaligus 

nasionalis. 

Pendidikan kebangsaan juga berkaitan erat dengan moderasi beragama 

karena keduanya sama-sama menekankan sikap toleran, anti-kekerasan, dan 

cinta terhadap perdamaian. Menurut Kementerian Agama, moderasi beragama 

bertujuan memperkuat komitmen kebangsaan, menghormati keragaman 

budaya, serta mencegah ekstremisme.51 Pesantren yang menerapkan 

pendidikan kebangsaan secara Islami berpotensi menjadi pusat penguatan nilai 

moderasi, karena mampu mengintegrasikan antara ajaran agama dan kesadaran 

berbangsa secara harmonis. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran 

penting dalam membentuk karakter kebangsaan santrinya. Melalui kurikulum 

keagamaan, kegiatan sosial-keagamaan, dan keteladanan kiai, pesantren telah 

membuktikan dirinya sebagai agen pemersatu bangsa. Haedar Nashir 

menyatakan bahwa pesantren memiliki kekuatan moral untuk menanamkan 

nilai kebangsaan yang inklusif dan toleran, karena bersumber dari ajaran Islam 

yang ramah dan berkeadaban.52 Oleh karena itu, pendidikan kebangsaan dalam 

 
50 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, hlm. 48. 
51 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

14. 
52 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 



perspektif Islam bukan hanya tugas negara, tetapi juga bagian dari tugas 

pendidikan pesantren. 

2.3 Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan 

2.3.1 Sejarah dan Karakteristik Pesantren 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang 

telah eksis sejak masuknya Islam pada abad ke-13 hingga 15. Pesantren awal 

didirikan oleh para ulama yang berperan menyebarkan ajaran Islam melalui 

pendidikan, dakwah, dan pembinaan masyarakat. Zamakhsyari Dhofier 

mencatat bahwa pesantren tumbuh dari tradisi pengajaran kitab kuning di 

rumah para kiai, yang kemudian berkembang menjadi lembaga pendidikan 

formal berbasis komunitas.53 Sejarah pesantren tidak hanya berkaitan dengan 

penyebaran Islam, tetapi juga pembentukan budaya dan identitas keagamaan 

masyarakat Nusantara. 

Pada masa kolonial Belanda, pesantren berfungsi sebagai pusat pendidikan 

alternatif sekaligus basis perlawanan terhadap penjajahan. Banyak pesantren 

menjadi tempat lahirnya gerakan-gerakan sosial dan politik yang berorientasi 

pada pembebasan rakyat. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa jaringan ulama 

pesantren memiliki pengaruh besar dalam pembentukan nasionalisme 

keagamaan yang kemudian berperan dalam perjuangan kemerdekaan.54 Dengan 

demikian, pesantren memiliki kontribusi historis yang penting dalam 

memperkuat identitas nasional dan semangat kebangsaan. 

Secara kelembagaan, pesantren memiliki struktur khas yang terdiri atas 

kiai, santri, masjid, pondokan, dan pengajian kitab kuning. Sistem pendidikan 

 
53 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 
54 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, hlm. 87. 



pesantren bersifat hierarkis, berpusat pada kiai sebagai figur otoritatif dalam 

ilmu dan spiritualitas. Menurut Abdurrahman Wahid, pesantren 

mengembangkan sistem pendidikan berbasis tradisi, hafalan, dan sanad 

keilmuan sebagai cara menjaga otentisitas ajaran Islam.55 Karakter ini membuat 

pesantren menjadi lembaga yang kuat dalam menjaga kontinuitas ilmu agama 

dan tradisi keislaman klasik. 

Pesantren memiliki karakteristik yang unik, antara lain nilai keikhlasan, 

kemandirian, kesederhanaan, kebersamaan, dan penghormatan terhadap ilmu. 

Nilai-nilai tersebut membentuk karakter santri yang disiplin, rendah hati, dan 

memiliki komitmen agama yang kuat. Abuddin Nata menyebut bahwa 

pendidikan pesantren menekankan pembentukan akhlak melalui keteladanan 

dan pembiasaan, bukan hanya melalui pengajaran materi.56 Karakteristik ini 

menjadikan pesantren sebagai lembaga pendidikan karakter yang kokoh dan 

berpengaruh hingga saat ini. 

Di era modern, pesantren mengalami transformasi signifikan dengan 

memasukkan pendidikan formal, kurikulum umum, dan teknologi digital tanpa 

meninggalkan tradisi klasiknya. Pesantren berkembang menjadi lembaga 

pendidikan yang adaptif, responsif, dan progresif. Haedar Nashir menjelaskan 

bahwa pesantren telah menjadi pilar penting dalam penguatan moderasi 

beragama dan nasionalisme melalui pendekatan pendidikan yang inklusif dan 

humanis.57 Oleh karena itu, pesantren masa kini tidak hanya menjadi pusat studi 

agama, tetapi juga laboratorium sosial yang membentuk generasi muda 

berwawasan kebangsaan. 

 
55 Abdurrahman Wahid, Pesantren sebagai Subkultur, Jakarta: LP3ES, 1987, hlm. 21 
56 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hlm. 

74. 
57 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 



2.3.2 Pesantren dan Moderasi Beragama 

Pesantren memiliki posisi strategis dalam membentuk moderasi beragama 

karena merupakan lembaga pendidikan Islam yang menekankan keseimbangan 

antara ilmu, akhlak, dan praktik keagamaan. Moderasi beragama pada dasarnya 

menuntut sikap tengah (tawassuth), tidak ekstrem, serta menjunjung tinggi 

toleransi dan harmoni sosial. Menurut Kementerian Agama RI, pesantren 

menjadi garda terdepan dalam menanamkan sikap moderat karena tradisi 

keilmuannya yang mendalam dan pendekatan dakwah yang inklusif.58 Dengan 

demikian, pesantren memainkan peran penting dalam membangun masyarakat 

yang damai dan berkeadaban. 

Tradisi keilmuan pesantren, terutama melalui kajian kitab kuning, telah 

mengajarkan prinsip moderasi yang bersumber dari pemikiran ulama klasik. 

Azyumardi Azra menjelaskan bahwa kitab-kitab fiqh, tasawuf, dan akhlak yang 

diajarkan di pesantren mengandung ajaran keseimbangan, toleransi, dan sikap 

rahmah (kasih sayang).59 Tradisi intelektual ini membentuk cara pandang santri 

untuk tidak bersikap ekstrem dan menghargai perbedaan pendapat. Dengan kata 

lain, moderasi beragama lahir secara alami dari proses internalisasi ilmu yang 

berlangsung bertahun-tahun di pesantren. 

Pesantren tidak hanya menjadi pusat pendidikan agama, tetapi juga tempat 

sosialisasi nilai kebhinekaan. Interaksi antarsantri dari berbagai daerah, budaya, 

dan latar sosial menciptakan ruang belajar sosial yang mendorong sikap toleran. 

Haedar Nashir menegaskan bahwa pesantren memiliki kemampuan unik untuk 

mengharmonikan keberagaman karena mempraktikkan nilai-nilai keislaman 

 
58 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

14. 
59 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

128. 



yang menghargai pluralitas sosial.60 Keyakinan bahwa perbedaan adalah bagian 

dari sunatullah menjadi basis ajaran pesantren dalam membentuk moderasi. 

Model dakwah pesantren dikenal humanis, tidak konfrontatif, dan 

menitikberatkan pada dialog serta pendekatan kultural. M. Noor Fatoni 

menyebutkan bahwa dakwah pesantren umumnya bersifat kultural dan adaptif 

terhadap kebutuhan masyarakat, sehingga pesan-pesan keagamaan dapat 

diterima dengan nyaman dan tidak memecah belah.61 Pendekatan dakwah 

seperti ini memperkuat moderasi beragama karena menghindarkan masyarakat 

dari interpretasi ajaran secara tekstual-ekstrem yang berpotensi menimbulkan 

radikalisme. 

Dalam konteks kontemporer, pesantren menjadi benteng penting dalam 

mencegah tumbuhnya paham radikal dan intoleran. Hal ini disebabkan oleh 

kuatnya tradisi tasawuf, akhlak, dan pembinaan moral yang ditanamkan sejak 

dini kepada santri. Abuddin Nata menyatakan bahwa nilai-nilai tasawuf yang 

diajarkan di pesantren—seperti tawadhu’, sabar, dan toleransi—merupakan 

fondasi utama dalam membentuk moderasi beragama yang kokoh.62 Dengan 

demikian, pesantren tidak hanya mencetak ulama, tetapi juga membangun 

agen-agen perdamaian yang berperan menjaga keutuhan bangsa. 

2.3.3 Pesantren Sebagai Basis Pembentukan Karakter Kebangsaan 

Pesantren sejak awal berdirinya telah memiliki misi utama membentuk 

karakter santri melalui pendidikan akhlak, penguasaan ilmu, dan pembiasaan 

perilaku. Nilai-nilai dasar pesantren seperti keikhlasan, kedisiplinan, dan 

 
60 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 
61 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 89. 
62 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, hlm. 72. 



kesederhanaan menjadi fondasi karakter yang kuat bagi para santri. Menurut 

Zamakhsyari Dhofier, pesantren membangun karakter melalui pola hidup 

kolektif yang menanamkan moralitas dan tanggung jawab sosial secara terus-

menerus.63 Nilai-nilai ini kemudian menjadi modal dasar bagi terbentuknya 

karakter kebangsaan yang berorientasi pada integritas dan kejujuran. 

Sejarah mencatat bahwa pesantren memiliki peran penting dalam 

perjuangan kemerdekaan dan pembentukan identitas nasional. Para kiai dan 

santri menjadi pelopor dalam melawan kolonialisme sekaligus menanamkan 

nilai nasionalisme di kalangan umat. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa 

pesantren merupakan institusi yang menanamkan rasa cinta tanah air dan 

semangat kebangsaan melalui ajaran keagamaan, keteladanan ulama, serta 

gerakan sosial yang dilakukan secara kolektif.64 Dengan demikian, pesantren 

berperan sebagai pusat pembentukan kesadaran nasional sejak masa pra-

kemerdekaan hingga kini. 

Tradisi pesantren seperti hormat kepada guru, hidup sederhana, gotong 

royong, dan musyawarah merupakan bentuk internalisasi nilai kebangsaan yang 

relevan dengan kehidupan bernegara. Nilai-nilai ini menjadi sarana pendidikan 

nonformal yang membentuk karakter santri sebagai warga negara yang 

menghargai perbedaan dan menjunjung tinggi persatuan. Abuddin Nata 

menegaskan bahwa pendidikan pesantren menanamkan nilai akhlak sosial yang 

sejalan dengan prinsip-prinsip kebangsaan seperti toleransi, keadilan, dan 

tanggung jawab sosial.65 Oleh karena itu, karakter kebangsaan di pesantren 

terbentuk melalui proses pengajaran dan pembiasaan yang terpadu. 

 
63 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 53. 
64 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, hlm. 112. 
65 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: Rajawali Pers, 2012, hlm. 

74. 



Pesantren merupakan ruang perjumpaan berbagai budaya dan latar sosial 

santri yang berasal dari berbagai daerah di Indonesia. Kondisi ini menjadikan 

pesantren sebagai laboratorium sosial untuk belajar tentang keberagaman dan 

kebhinekaan. Haedar Nashir menyatakan bahwa pesantren mengajarkan 

toleransi secara praktis melalui kehidupan bersama yang penuh kedisiplinan 

dan penghayatan nilai-nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin.66 Sosialisasi 

kebhinekaan ini memperkuat karakter kebangsaan yang inklusif, moderat, dan 

berorientasi pada persatuan. 

Dalam era modern, pesantren tidak hanya mempertahankan warisan tradisi, 

tetapi juga mengintegrasikan kurikulum formal, literasi digital, dan pendidikan 

kebangsaan secara lebih sistematis. Hal ini menjadikan pesantren sebagai basis 

pembentukan generasi muda yang berintegritas, moderat, dan berkomitmen 

pada nilai kebangsaan. Menurut Kementerian Agama RI, pesantren memiliki 

potensi besar sebagai agen penguatan moderasi beragama sekaligus 

pembentukan karakter kebangsaan yang relevan bagi generasi milenial dan gen-

Z.67 Dengan demikian, pesantren tetap menjadi institusi strategis dalam 

menjaga keberlanjutan nilai-nilai nasional dalam konteks globalisasi. 

2.4 Relevansi Living Dakwah dengan Pendidikan Kebangsaan 

2.4.1 Integrasi Dakwah dan Pembentukan Karakter 

Dakwah pada hakikatnya merupakan proses penyampaian ajaran Islam 

yang tidak hanya bertujuan memberikan pemahaman, tetapi juga membentuk 

karakter moral umat. Dakwah dipahami sebagai upaya transformatif yang 

mengubah perilaku manusia menuju akhlak mulia. Menurut Abuddin Nata, 

 
66 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 
67 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

27. 



dakwah memiliki dimensi pendidikan akhlak karena sarat dengan nilai-nilai 

moral yang harus diinternalisasi melalui proses belajar dan keteladanan.68 

Dengan demikian, dakwah berfungsi sebagai instrumen strategis dalam 

membentuk karakter umat melalui ajakan, bimbingan, dan pembiasaan. 

Keteladanan (uswah hasanah) menjadi bagian integral dalam integrasi 

dakwah dan pembentukan karakter. Ajaran Islam menegaskan bahwa akhlak 

terbentuk bukan hanya dari ceramah verbal, tetapi dari perilaku nyata yang 

dapat ditiru. Azyumardi Azra menekankan bahwa dalam tradisi pendidikan 

pesantren, keteladanan kiai menjadi faktor utama yang membentuk karakter 

santri melalui interaksi sehari-hari.69 Dengan demikian, dakwah yang 

terintegrasi dengan pendidikan karakter harus menempatkan keteladanan 

sebagai pusat pembentukan moral yang efektif. 

Integrasi dakwah dengan pembentukan karakter menuntut pendekatan 

holistik yang mencakup aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. M. Quraish 

Shihab menjelaskan bahwa ajaran Islam tidak hanya mengajarkan pengetahuan 

agama, tetapi juga membentuk sikap dan tindakan yang mencerminkan nilai-

nilai keislaman.70 Dakwah yang efektif adalah dakwah yang mampu 

menggerakkan hati, pikiran, dan tindakan, sehingga karakter seseorang 

terbentuk melalui pengalaman spiritual dan sosial yang mendalam. Pendekatan 

ini sejalan dengan model pendidikan karakter modern. 

Pembentukan karakter tidak terjadi secara spontan, tetapi melalui proses 

pembiasaan yang berkelanjutan. Pesantren sebagai tempat dakwah dan 

pendidikan menjalankan pembiasaan ibadah, kedisiplinan, gotong royong, dan 

 
68 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 23. 
69 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

134. 
70 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 2007, hlm. 298. 



adab sebagai bagian dari pembentukan karakter. Haedar Nashir menyatakan 

bahwa pembiasaan nilai-nilai akhlak merupakan strategi dakwah kultural yang 

efektif karena nilai tersebut tertanam melalui pengalaman hidup sehari-hari.71 

Oleh karena itu, integrasi dakwah dan pembentukan karakter terjadi ketika 

nilai-nilai keagamaan dipraktikkan secara konsisten. 

Dalam konteks masyarakat modern yang dihadapkan pada krisis moral, 

individualisme, dan pengaruh negatif media digital, integrasi dakwah dan 

pembentukan karakter menjadi semakin relevan. A. Sani menyebut bahwa 

pendidikan karakter berbasis nilai agama menjadi strategi penting dalam 

membangun generasi yang tangguh, bermoral, dan memiliki komitmen 

kebangsaan.72 Dakwah yang terintegrasi dengan pembentukan karakter menjadi 

solusi bagi lahirnya generasi yang memiliki akhlak Islam sekaligus kesadaran 

sosial dan nasionalisme yang kuat. 

2.4.2 Pengalaman Sosial-Keagamaan Sebagai Model Internalisasi Nilai 

Pengalaman sosial-keagamaan merupakan salah satu metode paling efektif 

dalam proses internalisasi nilai, karena nilai tidak hanya dipahami secara 

kognitif, tetapi juga dihayati melalui interaksi dan partisipasi langsung. 

Menurut Thomas Lickona, nilai moral lebih mudah tertanam ketika individu 

terlibat dalam pengalaman sosial yang nyata dan bermakna, bukan hanya 

mendengarkan ceramah atau teori.73 Dalam konteks pesantren, kegiatan sosial 

seperti gotong royong, musyawarah, dan pelayanan masyarakat menjadi sarana 

penting bagi santri untuk memahami nilai-nilai kebersamaan dan tanggung 

jawab. 

 
71 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 189. 
72 A. Sani, Pendidikan Karakter Era Digital, Jakarta: Rajawali Pers, 2020, hlm. 41. 
73 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 



Kegiatan keagamaan seperti pengajian, dzikir, shalat berjamaah, dan 

kegiatan ibadah lainnya menjadi media alami untuk menginternalisasi nilai-

nilai spiritual. Azyumardi Azra menjelaskan bahwa pengalaman ibadah secara 

kolektif membangun kesadaran spiritual yang berdampak pada pembentukan 

karakter dan moralitas santri.74 Melalui aktivitas keagamaan yang berulang dan 

terstruktur, santri belajar tentang ketaatan, kedisiplinan, kerendahan hati, dan 

kedekatan dengan Tuhan. Nilai-nilai ini menjadi dasar integritas moral yang 

kokoh. 

Interaksi sosial antarsantri yang berasal dari berbagai daerah, budaya, dan 

latar sosial memperkaya pengalaman mereka dalam memahami keberagaman. 

Haedar Nashir menyebut bahwa kehidupan bersama dalam pesantren menjadi 

miniatur masyarakat multikultural, di mana santri belajar menghormati 

perbedaan dan membangun sikap toleran.75 Pengalaman ini menjadi modal 

penting dalam pembentukan karakter kebangsaan, karena nilai-nilai persatuan, 

saling menghargai, dan kebhinekaan dihayati secara langsung melalui relasi 

sosial sehari-hari. 

Pengalaman sosial-keagamaan dalam pesantren juga merupakan 

representasi dari dakwah yang hidup (Living Dakwah). Melalui tindakan nyata 

seperti keterlibatan dalam kegiatan sosial, pelayanan masyarakat, serta 

partisipasi dalam acara keagamaan, santri belajar mengaktualisasikan nilai 

agama dalam kehidupan nyata. M. Noor Fatoni menjelaskan bahwa dakwah 

yang berbasis pengalaman memiliki kekuatan transformatif karena 

 
74 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

112. 
75 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 



menghubungkan antara ajaran agama dan realitas sosial secara langsung.76 

Dengan demikian, pengalaman sosial-keagamaan menjadi sarana efektif untuk 

internalisasi nilai-nilai keislaman yang holistik. 

Pengalaman sosial-keagamaan tidak hanya membentuk nilai-nilai moral 

dan spiritual, tetapi juga menguatkan wawasan kebangsaan. Melalui aktivitas 

seperti doa bersama untuk bangsa, diskusi keislaman-kebangsaan, dan 

keterlibatan dalam kerja sosial, santri belajar memaknai tanggung jawab 

sebagai warga negara. Kementerian Agama RI menegaskan bahwa pengalaman 

sosial-keagamaan di pesantren merupakan salah satu strategi efektif dalam 

penguatan komitmen kebangsaan dan moderasi beragama.77 Dengan demikian, 

pengalaman tersebut menjadi modal penting dalam membentuk generasi yang 

religius sekaligus nasionalis. 

2.5 Penelitian Terdahulu 

2.5.1 Pemetaan Studi Sebelumnya 

Studi awal mengenai pesantren telah banyak dibahas oleh para akademisi, 

salah satunya Zamakhsyari Dhofier yang menekankan bahwa pesantren 

merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang memadukan pengajaran 

kitab kuning, keteladanan kiai, dan pembiasaan nilai dalam pembentukan 

karakter santri.78 Penelitian ini memberikan fondasi penting bahwa proses 

pembentukan karakter dalam pesantren bersifat organik, berlangsung melalui 

 
76 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 101. 
77 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

27. 
78 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 



kehidupan sehari-hari. Namun, Dhofier belum membahas hubungan langsung 

antara tradisi pesantren dengan penguatan wawasan kebangsaan. 

1) Penelitian tentang Jaringan Keilmuan Pesantren 

Azyumardi Azra dalam studinya mengenai jaringan ulama Nusantara 

menunjukkan bahwa pesantren telah memiliki tradisi intelektual 

transnasional yang kuat, melahirkan pemikiran keagamaan moderat 

yang berakar pada ajaran Ahlus Sunnah wal Jamaah.79 Penelitian ini 

relevan karena menjelaskan akar historis dari moderasi pesantren. 

Namun, Azra belum mengkaji bagaimana moderasi tersebut 

diterjemahkan dalam praktik dakwah keseharian atau kontribusinya 

terhadap pendidikan kebangsaan. 

2) Studi Dakwah Kultural dan Respons Sosial 

Penelitian M. Noor Fatoni mengungkap bahwa dakwah kultural yang 

memanfaatkan budaya lokal dan pendekatan humanis terbukti efektif 

dalam membangun harmoni sosial dan mencegah radikalisme80. 

Temuan ini penting sebagai dasar analisis Living Dakwah. Namun, 

penelitian Fatoni lebih menekankan moderasi beragama, bukan 

hubungan dakwah kultural dengan pembentukan wawasan kebangsaan 

di lingkungan pesantren tertentu. 

3) Penelitian tentang Moderasi Beragama 

Kementerian Agama RI melalui buku Moderasi Beragama menegaskan 

bahwa moderasi harus ditanamkan melalui lembaga pendidikan, 

terutama pesantren, karena memiliki basis moral dan spiritual yang 

 
79 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Nusantara, Jakarta: Kencana, 2004, hlm. 87. 
80 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 72. 



kuat.81 Studi ini memberikan landasan kebijakan, namun belum 

mengkaji konteks mikro seperti praktik dakwah keseharian, interaksi 

sosial, ataupun pengalaman santri dalam internalisasi nilai kebangsaan 

4) Studi Living Islam dan Living Tradition 

Beberapa penelitian antropologis seperti karya Clifford Geertz tentang 

The Religion of Java menggambarkan bahwa praktik keagamaan 

masyarakat Jawa terdiri atas ritual, simbol, dan interaksi sosial yang 

hidup dalam budaya sehari-hari.82 Konsep ini menjadi salah satu akar 

teori Living Dakwah. Akan tetapi, Geertz tidak membahas dimensi 

dakwah secara spesifik atau relevansinya terhadap pendidikan 

kebangsaan. 

5) Penelitian tentang Dakwah dan Pembentukan Karakter 

Abuddin Nata dalam kajian dakwah menegaskan bahwa dakwah bukan 

hanya penyampaian pesan verbal, tetapi juga pembentukan karakter 

melalui keteladanan, pembiasaan, dan pengalaman sosial.83 Penelitian 

ini relevan dengan konsep Living Dakwah. Namun, penelitian tersebut 

belum menghubungkan secara detail antara dakwah berbasis 

pengalaman (experiential da'wah) dengan pembentukan karakter 

kebangsaan di pesantren. 

 

6) Studi Pesantren sebagai Ruang Pembentukan Nasionalisme 

Beberapa studi lain menunjukkan bahwa pesantren memiliki kontribusi 

historis dalam pembentukan nasionalisme Indonesia. Misalnya, 

penelitian Haedar Nashir yang menjelaskan bahwa pesantren 

 
81 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

14. 
82 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
83 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 27. 



memegang peran penting dalam mencetak kader bangsa yang berakhlak 

dan berkomitmen pada persatuan nasional.84 Namun, penelitian tersebut 

lebih bersifat makro dan belum fokus pada bagaimana mekanisme 

internal pesantren, seperti Living Dakwah, membentuk wawasan 

kebangsaan. 

7) Penelitian tentang Pendidikan Kebangsaan di Lembaga Islam 

Penelitian Winarno mengenai pendidikan kewarganegaraan menyoroti 

pentingnya dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam 

membangun karakter kebangsaan.85 Namun, penelitian tersebut berada 

pada konteks pendidikan formal umum, bukan pesantren. Belum ada 

kajian mendalam mengenai bagaimana pesantren menerjemahkan 

pendidikan kebangsaan dalam aktivitas keagamaan dan keseharian 

santri. 

8) Studi Pesantren Modern dan Adaptasi Dakwah 

Studi terkait pesantren modern menunjukkan bahwa banyak pesantren 

kini mengadaptasi metode dakwah kontemporer melalui media digital, 

seni budaya, dan kegiatan sosial. Yasraf Amir Piliang menegaskan 

bahwa budaya digital turut memengaruhi cara dakwah dan internalisasi 

nilai pada generasi muda.86 Namun, riset ini masih berada pada tataran 

media dan transformasi teknologi, belum pada hubungan antara praktik 

dakwah digital dan penguatan karakter kebangsaan. 

Berdasarkan pemetaan studi di atas, terlihat bahwa penelitian mengenai 

pesantren, dakwah kultural, moderasi beragama, dan pendidikan kebangsaan 

telah banyak dilakukan. Namun, belum ada penelitian yang secara khusus 

 
84 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 
85 Winarno, Pendidikan Kewarganegaraan, Jakarta: Bumi Aksara, 2013, hlm. 45. 
86 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 



mengkaji relevansi Living Dakwah dalam penguatan pendidikan wawasan 

kebangsaan, terutama dalam konteks pesantren modern seperti Pesantren Ora 

Aji Yogyakarta. Dengan demikian, penelitian ini memiliki novelty karena 

mengisi kekosongan kajian mengenai hubungan antara pengalaman dakwah 

keseharian, pembentukan karakter, dan penguatan kebangsaan di lingkungan 

pesantren.87 

2.5.2 Posisi dan Keaslian Penelitian 

Penetapan posisi dan keaslian penelitian diperlukan untuk menunjukkan 

kontribusi teoretis maupun empiris yang ditawarkan penelitian ini. Dalam 

kajian ilmiah, state of the art berfungsi memetakan batas pengetahuan 

(knowledge frontier) mengenai suatu topik serta menentukan celah penelitian 

(research gap) yang dapat diisi oleh penelitian baru. Menurut John W. Creswell, 

penelitian yang baik harus mampu menunjukkan aspek kebaruan, kejelasan 

fokus, dan relevansi dengan kebutuhan akademik maupun sosial.88 Karena itu, 

penelitian mengenai relevansi Living Dakwah dalam penguatan wawasan 

kebangsaan harus ditempatkan secara tepat dalam lanskap kajian yang telah 

ada. 

1) Posisi Penelitian dalam Kajian Pesantren 

Penelitian ini berada dalam jalur kajian pesantren yang telah lama 

dilakukan oleh para ilmuwan sosial. Zamakhsyari Dhofier menyoroti 

struktur, tradisi, dan karakter pesantren sebagai lembaga pendidikan 

Islam tradisional.89 Namun, penelitian tersebut tidak membahas 

 
87 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Surabaya: LKPS, 2010, hlm. 

72. 
88 John W. Creswell, Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 29. 
89 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 



integrasi dakwah keseharian dengan pembentukan wawasan 

kebangsaan. Dengan demikian, penelitian ini memperluas diskursus 

tentang pesantren dengan menganalisis praktik dakwah yang hidup 

(Living Dakwah) dalam memperkuat karakter kebangsaan santri. 

2) Posisi Penelitian dalam Kajian Dakwah Kultural 

Penelitian ini juga menempati posisi dalam rangkaian kajian dakwah 

kultural. M. Noor Fatoni menegaskan bahwa dakwah kultural berperan 

penting dalam moderasi beragama dan penerimaan sosial,90 tetapi belum 

mengaitkannya secara langsung dengan pendidikan kebangsaan. Karena 

itu, penelitian ini menawarkan perspektif baru, yaitu integrasi dakwah 

berbasis pengalaman (Living Dakwah) dan penguatan wawasan 

kebangsaan sebagai bentuk dakwah kultural yang lebih aplikatif. 

3) Posisi Penelitian dalam Kajian Moderasi Beragama 

Dalam kajian moderasi beragama, Kementerian Agama RI menyatakan 

bahwa pesantren merupakan institusi strategis dalam membangun nilai 

toleransi, anti-ekstremisme, dan kebangsaan.91 Namun, kajian tersebut 

lebih berfokus pada kebijakan nasional, bukan praktik mikro di tingkat 

pesantren. Penelitian ini memberikan kontribusi dengan mengkaji 

bagaimana moderasi beragama diwujudkan melalui Living Dakwah 

dalam interaksi harian santri dan kiai. 

4) Posisi Penelitian dalam Kajian Pembentukan Karakter 

 
90 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, 

hlm. 72. 
91 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 

14. 



Penelitian mengenai pembentukan karakter telah berkembang luas, baik 

dalam perspektif pendidikan umum maupun pendidikan Islam. Thomas 

Lickona menekankan bahwa karakter terbentuk melalui pengalaman 

nyata dan pembiasaan yang konsisten.92 Namun, penelitian sebelumnya 

belum menyoroti peran pengalaman sosial-keagamaan pesantren 

sebagai model internalisasi nilai kebangsaan. Oleh karena itu, penelitian 

ini mengisi kekosongan dengan menempatkan pengalaman dakwah 

keseharian sebagai pusat pembentukan karakter nasionalis. 

5) Kelemahan Penelitian Sebelumnya 

Sebagian besar penelitian sebelumnya bersifat parsial: ada yang 

membahas pesantren, ada yang membahas dakwah kultural, ada pula 

yang fokus pada pendidikan kebangsaan. Namun, belum ada penelitian 

yang mengintegrasikan ketiganya secara komprehensif dalam konteks 

pesantren modern. Misalnya, Azyumardi Azra membahas modernisasi 

pesantren,93 tetapi belum mengaitkan modernisasi tersebut dengan 

internalisasi wawasan kebangsaan melalui dakwah. Kekosongan inilah 

yang membuat penelitian ini memiliki urgensi akademik. 

6) Kebaruan dalam Perspektif Teoretis 

Dari sisi teori, penelitian ini menawarkan sintesis antara teori Living 

Dakwah, pendidikan karakter, dan wawasan kebangsaan. Sebelumnya, 

teori ini berdiri sendiri-sendiri dalam penelitian yang terpisah. Dengan 

menggabungkan ketiga teori tersebut, penelitian ini menghadirkan 

model konseptual untuk memahami bagaimana pengalaman dakwah 

 
92 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
93 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi, Jakarta: Kencana, 2012, hlm. 

134. 



keseharian dapat memperkuat pendidikan kebangsaan. Ini merupakan 

perluasan teoretis yang belum dijelaskan dalam kajian Dakwah Kultural 

maupun Moderasi Beragama oleh para peneliti sebelumnya seperti 

Haedar Nashir.94 

7) Kebaruan dalam Perspektif Empiris 

Secara empiris, penelitian ini menawarkan kontribusi baru karena 

meneliti praktik dakwah keseharian di Pesantren Ora Aji Yogyakarta, 

sebuah pesantren kontemporer yang dikenal dengan dakwah inklusif 

dan humanis. Hingga kini, belum ada penelitian akademik yang secara 

khusus meneliti bagaimana dakwah Gus Miftah dipraktikkan dalam 

kehidupan pesantren dan berkontribusi pada pembentukan wawasan 

kebangsaan. Dengan demikian, penelitian ini mengisi celah empiris 

mengenai praktik pendidikan kebangsaan berbasis pengalaman 

(experiential citizenship education). 

8) Kebaruan dalam Integrasi Dakwah dan Wawasan Kebangsaan 

Penelitian sebelumnya tentang dakwah umumnya berfokus pada 

retorika, strategi komunikasi, atau materi dakwah. Sementara itu, 

penelitian tentang wawasan kebangsaan lebih menekankan aspek 

kognitif dan normatif dalam pendidikan formal. Penelitian ini berbeda 

karena mengkaji bagaimana dakwah yang hidup dan berbasis 

pengalaman dapat menjadi instrumen internalisasi nilai kebangsaan 

yang lebih efektif. Hal ini menjadikan penelitian ini memiliki kebaruan 

dalam menghubungkan dua bidang yang sebelumnya jarang dikaji 

secara bersamaan: dakwah dan pendidikan kebangsaan. 

 
94 Haedar Nashir, Islam Syariat, Bandung: Mizan, 2015, hlm. 201. 



9) Posisi Penelitian sebagai Model Baru Pendidikan Kebangsaan di 

Pesantren 

Dengan demikian, posisi dan keaslian penelitian ini terletak pada 

upayanya menghadirkan perspektif baru mengenai integrasi antara 

Living Dakwah dan penguatan wawasan kebangsaan di pesantren. 

Penelitian ini menawarkan model pendidikan kebangsaan yang berbasis 

pengalaman spiritual, moral, dan sosial yang unik bagi lingkungan 

pesantren. Menurut Creswell, penelitian yang memiliki kontribusi 

konseptual dan relevansi praktis dapat dianggap sebagai penelitian yang 

memiliki nilai akademik tinggi.95 Oleh karena itu, penelitian ini bukan 

hanya melengkapi studi-studi sebelumnya, tetapi juga memperluas 

horizon penelitian pesantren di Indonesia

 
95 John W. Creswell, Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 44. 



BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

3.1 Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif karena bertujuan 

memahami fenomena dakwah yang hidup dalam keseharian santri serta proses 

internalisasi wawasan kebangsaan secara mendalam. Penelitian kualitatif lebih 

menekankan pemaknaan (meaning), konteks sosial, dan proses interaksi 

antarindividu. Menurut John W. Creswell, penelitian kualitatif digunakan untuk 

mengeksplorasi fenomena sosial dan budaya melalui deskripsi mendalam 

berdasarkan perspektif subjek penelitian.96 Dengan demikian, penelitian ini cocok 

menggunakan pendekatan kualitatif karena ingin menggali pengalaman dakwah 

dan pendidikan kebangsaan dalam konteks Pesantren Ora Aji. 

3.1.1 Pendekatan Deskriptif-Kualitatif 

Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-kualitatif, yaitu pendekatan 

yang menggambarkan realitas sosial apa adanya berdasarkan temuan empiris di 

lapangan. Pendekatan ini berfokus pada penyajian data secara rinci, sistematis, dan 

faktual mengenai praktik Living Dakwah serta proses pembentukan wawasan 

kebangsaan. Menurut Lexy J. Moleong, penelitian deskriptif kualitatif bertujuan 

menggambarkan fenomena secara holistik dan mendalam melalui kata-kata dan 

narasi yang kaya konteks.97 Karena itu, pendekatan ini relevan untuk meneliti 

dinamika keseharian santri dan kiai di pesantren. 

3.1.2 Pendekatan Fenomenologi Sosial 

Untuk memahami pengalaman dakwah yang hidup (Living Dakwah), 

penelitian ini juga menggunakan pendekatan fenomenologi sosial, yang berusaha 

menangkap makna yang dialami subjek penelitian dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendekatan fenomenologi memungkinkan peneliti memahami nilai, keyakinan, dan 

 
96 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 32. 
97 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 11. 



simbol sosial-keagamaan yang terbentuk melalui pengalaman santri. Alfred Schutz 

menegaskan bahwa fenomenologi sosial mengkaji dunia kehidupan (lifeworld) 

sebagai realitas yang dimaknai secara subjektif oleh individu dalam interaksi 

sosial.98 Dengan demikian, pendekatan ini sangat relevan untuk meneliti 

internalisasi nilai melalui pengalaman sosial-keagamaan. 

3.1.3 Pendekatan Studi Kasus (Case Study) 

Penelitian ini juga memanfaatkan pendekatan studi kasus karena fokus pada 

satu lokasi penelitian, yaitu Pesantren Ora Aji Yogyakarta, dengan karakteristik 

dakwah yang khas. Robert K. Yin menjelaskan bahwa studi kasus cocok digunakan 

untuk meneliti fenomena kontemporer yang terjadi dalam konteks kehidupan nyata 

ketika batas antara fenomena dan konteks tidak terlihat jelas.99 Living Dakwah 

sebagai fenomena dakwah berbasis pengalaman hanya dapat dipahami secara 

mendalam melalui studi kasus di lingkungan pesantren. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti menggali data yang kaya, detail, dan kontekstual. 

3.1.4 Rasionalitas Pemilihan Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Pemilihan jenis dan pendekatan penelitian kualitatif, deskriptif, fenomenologi 

sosial, dan studi kasus didasarkan pada tujuan penelitian untuk mengungkap realitas 

dakwah dan pembentukan karakter kebangsaan secara komprehensif. Pendekatan 

ini memungkinkan penyajian temuan yang mendalam mengenai bagaimana 

pengalaman sosial-keagamaan membentuk kesadaran kebangsaan santri. Menurut 

Sugiyono, pendekatan kualitatif mampu menjelaskan dinamika sosial secara 

natural, apa adanya, serta memberikan gambaran mendalam tentang perilaku dan 

makna di balik tindakan manusia.100 Dengan demikian, penggunaan pendekatan ini 

sesuai dengan karakteristik fenomena yang diteliti. 

 

 
98 Alfred Schutz, The Phenomenology of the Social World, Evanston: Northwestern University Press, 
1967, hlm. 13. 
99 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Los Angeles: Sage Publications, 2014, 
hlm. 16. 
100 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 9. 



3.2 Lokasi dan Subjek Penelitian 

3.2.1 Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian ini adalah Pesantren Ora Aji Yogyakarta, sebuah pesantren 

kontemporer yang dikenal dengan karakter dakwahnya yang humanis, inklusif, 

dan berbasis budaya. Pesantren ini dipilih karena memiliki pendekatan dakwah 

yang berbeda dibanding pesantren tradisional pada umumnya, sehingga relevan 

untuk mengkaji praktik Living Dakwah dalam pembentukan wawasan 

kebangsaan. Menurut pendapat Creswell, pemilihan lokasi penelitian harus 

mempertimbangkan kedalaman informasi yang dapat diperoleh dari fenomena 

yang diteliti.101 Dalam konteks ini, Pesantren Ora Aji memberikan ruang 

observasi yang kaya dan dinamis. 

3.2.2 Alasan Pemilihan Lokasi Penelitian 

Pesantren Ora Aji dipilih karena memiliki model dakwah yang menekankan 

integrasi antara nilai-nilai Islam dan nilai kebangsaan melalui pendekatan 

sosial-keagamaan. Kegiatan dakwah yang dilakukan di pesantren ini 

menunjukkan perpaduan antara dakwah kultural, inklusivitas sosial, dan 

penggunaan media digital. Hal ini sesuai dengan pandangan Yin bahwa lokasi 

penelitian studi kasus harus memiliki kekhasan kontekstual yang 

memungkinkan eksplorasi mendalam terhadap fenomena yang diteliti.102 Oleh 

karena itu, lokasi ini menjadi tempat yang tepat untuk menggali praktik dakwah 

yang hidup dalam keseharian. 

3.2.3 Subjek Penelitian: Santri 

Subjek penelitian utama adalah santri Pesantren Ora Aji, baik santri mukim 

maupun santri kalong. Santri merupakan pihak yang mengalami langsung 

proses internalisasi nilai kebangsaan melalui Living Dakwah yang 

dipraktikkan oleh pengasuh dan lingkungan pesantren. Moleong menegaskan 

 
101 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 32. 
102 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Los Angeles: Sage Publications, 2014, 
hlm. 16. 



bahwa subjek dalam penelitian kualitatif adalah mereka yang mengalami, 

merasakan, dan memahami sendiri fenomena yang diteliti.103 Karena itu, santri 

menjadi sumber data primer untuk memahami pengaruh pengalaman sosial-

keagamaan dalam pembentukan wawasan kebangsaan. 

3.2.4 Subjek Penelitian: Kiai dan Pengajar 

Selain santri, penelitian ini juga melibatkan kiai, ustaz, dan pengelola 

pesantren sebagai subjek penelitian. Mereka merupakan aktor kunci dalam 

pelaksanaan dakwah, pembinaan moral, dan penguatan nilai kebangsaan. Peran 

mereka sebagai pendidik, pembimbing, dan teladan sangat penting dalam 

memahami bagaimana Living Dakwah dijalankan. Abuddin Nata menegaskan 

bahwa kiai memiliki otoritas keilmuan sekaligus keteladanan moral yang 

memengaruhi pembentukan karakter santri.104 Oleh karena itu, perspektif kiai 

dan ustaz menjadi bagian penting dari data penelitian. 

3.2.5 Subjek Lain Pendukung Penelitian 

Selain santri dan pengasuh, penelitian ini juga melibatkan tokoh masyarakat 

dan jamaah yang berinteraksi dengan pesantren sebagai subjek pendukung. 

Mereka dapat memberikan informasi mengenai dampak sosial dakwah 

pesantren terhadap masyarakat sekitar. Hal ini sejalan dengan pendapat 

Sugiyono bahwa penelitian kualitatif dapat melibatkan informan tambahan 

untuk memperluas perspektif dan meningkatkan validitas data.105 Dengan 

demikian, subjek penelitian ini mencakup berbagai pihak yang memiliki 

keterlibatan langsung dalam aktivitas pesantren. 

3.3 Sumber dan Jenis Data  

3.3.1 Identifikasi Sumber dan Jenis Data 

Identifikasi sumber dan jenis data merupakan langkah fundamental dalam 

penelitian kualitatif karena menentukan kualitas, kedalaman, dan validitas 

temuan. Creswell menegaskan bahwa dalam penelitian kualitatif, peneliti 

 
103 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 136. 
104 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 42. 
105 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 91. 



harus mengumpulkan data yang kaya dan beragam dari berbagai sumber 

untuk memperoleh gambaran yang komprehensif tentang fenomena yang 

dikaji.106 Oleh karena itu, penelitian tentang Living Dakwah dan penguatan 

wawasan kebangsaan membutuhkan data dari berbagai pihak, baik melalui 

observasi langsung maupun wawancara mendalam. 

 

3.3.2 Data Primer sebagai Sumber Data 

Data primer dalam penelitian ini diperoleh melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan interaksi langsung dengan santri, kiai, ustaz, dan pengelola 

Pesantren Ora Aji. Data primer ini dianggap paling penting karena 

menggambarkan secara langsung pengalaman dakwah sehari-hari serta 

proses internalisasi nilai kebangsaan dalam kehidupan pesantren. Menurut 

Lexy J. Moleong, data primer merupakan data yang diperoleh langsung dari 

subjek penelitian melalui kata-kata dan tindakan sebagai sumber utama 

informasi.107 Dengan demikian, data primer akan menjadi fondasi utama 

dalam analisis penelitian. 

 

3.3.3 Data Sekunder sebagai Pendukung Analisis 

Selain data primer, penelitian ini juga menggunakan data sekunder, yaitu 

data yang diperoleh dari dokumen, arsip, literatur, media digital, serta hasil 

penelitian terdahulu terkait pesantren, dakwah kultural, moderasi beragama, 

dan pendidikan kebangsaan. Data sekunder membantu memberikan konteks 

teoretis dan historis, serta memperkuat hasil analisis yang diperoleh dari data 

primer. Sugiyono menegaskan bahwa data sekunder penting untuk 

 
106 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 47. 
107 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 157. 



memperjelas dan melengkapi data primer, sehingga peneliti dapat melakukan 

triangulasi informasi secara lebih akurat.108 

 

3.3.4 Jenis data Kualitatif Deskriptif 

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data kualitatif 

deskriptif, berupa narasi, pernyataan verbal, catatan lapangan, deskripsi 

kegiatan dakwah, dan dokumentasi aktivitas pesantren. Robert Bogdan dan 

Sari Knopp Biklen menyatakan bahwa data kualitatif berbentuk kata-kata, 

tindakan, dan dokumen yang memberikan deskripsi mendalam tentang proses 

sosial yang diteliti.109 Dalam konteks ini, data kualitatif memungkinkan 

peneliti memahami makna di balik perilaku sosial-keagamaan yang dilakukan 

oleh santri dan pengasuh pesantren. 

 

3.3.5 Rasionalitas Pemilihan Jenis dan Sumber Data 

Pemilihan data primer dan sekunder dengan jenis data kualitatif didasarkan 

pada tujuan penelitian untuk memahami fenomena dakwah dan internalisasi 

nilai kebangsaan secara mendalam. Data kualitatif memungkinkan peneliti 

menangkap makna, pengalaman, dan perspektif subjek penelitian secara 

holistik. Menurut Abuddin Nata, penelitian kualitatif sangat tepat untuk 

mengkaji fenomena pendidikan Islam karena bersifat kontekstual, natural, 

dan berkaitan langsung dengan perilaku manusia.110 Oleh karena itu, sumber 

dan jenis data yang digunakan dalam penelitian ini sangat sesuai dengan 

karakteristik fenomena yang diteliti. 

 

 
108 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 137. 
109 Robert C. Bogdan & Sari Knopp Biklen, Qualitative Research for Education, Boston: Allyn and 
Bacon, 1992, hlm. 29. 
110 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013, hlm. 96. 



3.4 Teknik Pengumpulan Data 

3.4.1 Teknik Pengumpulan Data dalam penelitian Kualitatif 

Teknik pengumpulan data merupakan komponen penting dalam penelitian 

kualitatif karena menentukan kedalaman informasi yang diperoleh peneliti. 

Creswell menjelaskan bahwa penelitian kualitatif membutuhkan teknik 

pengumpulan data yang fleksibel, natural, dan berorientasi pada konteks 

sosial untuk menangkap makna di balik perilaku manusia.111 Oleh karena itu, 

penelitian ini menggunakan tiga teknik utama—observasi, wawancara, dan 

dokumentasi—untuk memperoleh gambaran menyeluruh mengenai praktik 

Living Dakwah dan proses internalisasi wawasan kebangsaan di Pesantren 

Ora Aji Yogyakarta. 

 

3.4.2 Observasi Partisipatif 

Observasi partisipatif digunakan untuk mengamati secara langsung aktivitas 

dakwah, interaksi santri, pembiasaan ibadah, serta kegiatan sosial-keagamaan 

lainnya. Dalam observasi ini, peneliti terlibat secara terbatas dalam aktivitas 

pesantren untuk memahami makna yang hidup di balik praktik tersebut. 

Menurut Spradley, observasi partisipatif memungkinkan peneliti menangkap 

pola perilaku, simbol, dan praktik budaya dalam kehidupan sehari-hari.112 

Teknik ini sangat relevan untuk meneliti Living Dakwah karena fenomenanya 

terjadi dalam aktivitas keseharian, bukan sekadar dalam ruang formal. 

 

3.4.3 Wawancara Mendalam 

Wawancara mendalam (in-depth interview) digunakan untuk menggali 

persepsi, pengalaman, dan pengetahuan para informan utama seperti kiai, 

 
111 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 47. 
112 James P. Spradley, Participant Observation, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980, hlm. 
54. 



ustaz, santri, serta tokoh masyarakat sekitar pesantren. Wawancara 

dilakukan secara semi-terstruktur agar peneliti tetap memperoleh data yang 

fokus namun memberi ruang bagi informan untuk bercerita secara bebas. 

Moleong menegaskan bahwa wawancara dalam penelitian kualitatif 

bertujuan menggali makna subjektif yang tidak dapat diperoleh melalui 

observasi.113 Teknik ini memberikan pemahaman mendalam mengenai 

bagaimana dakwah dan pendidikan kebangsaan dipraktikkan dan 

dipersepsikan oleh para aktor di pesantren 

3.4.4 Studi Dokumen  

Dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data berupa foto kegiatan, 

arsip pesantren, catatan kegiatan, video dakwah, rekaman kajian, serta 

dokumen terkait seperti profil pesantren dan kurikulum. Teknik ini penting 

untuk memverifikasi data hasil observasi dan wawancara, serta memperkaya 

deskripsi empiris penelitian. Sugiyono menjelaskan bahwa dokumentasi 

merupakan teknik penting dalam penelitian kualitatif karena menyediakan 

jejak historis dan bukti fisik dari fenomena sosial yang diteliti.114 Dengan 

demikian, dokumentasi berfungsi sebagai data triangulasi yang memperkuat 

validitas temuan penelitian. 

 

3.4.5 Integrasi Ketiga Teknik dalam Penelitian 

Ketiga teknik pengumpulan data—observasi, wawancara, dan 

dokumentasi—digunakan secara integratif untuk mendapatkan gambaran 

yang komprehensif dan mendalam. Penelitian kualitatif menekankan 

pentingnya triangulasi teknik agar data yang diperoleh lebih valid dan 

reliabel. Menurut Denzin, triangulasi teknik memberikan peluang untuk 

membandingkan temuan dari berbagai sumber sehingga menghasilkan 

pemahaman yang lebih akurat terhadap fenomena sosial.115 Dengan 

 
113 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 186. 
114 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 240. 
115 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, hlm. 291. 



demikian, penggunaan ketiga teknik ini memastikan bahwa penelitian mampu 

menggambarkan secara tepat praktik Living Dakwah dan internalisasi 

wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji. 

3.5 Teknik Analisis Data 

3.5.1 Pentingnya Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif 

Analisis data merupakan proses inti dalam penelitian kualitatif karena 

menentukan bagaimana makna dan temuan penelitian dirumuskan. Creswell 

menjelaskan bahwa analisis data kualitatif dilakukan secara simultan dengan 

proses pengumpulan data, sehingga peneliti secara terus-menerus meninjau, 

menginterpretasikan, dan merefleksikan data untuk menemukan pola dan tema 

yang relevan.116 Dengan demikian, analisis data dalam penelitian ini bersifat 

dinamis, berlangsung selama proses observasi, wawancara, dan dokumentasi 

dilakukan di Pesantren Ora Aji. 

 

3.5.2 Model Analisis Miles dan Huberman 

Penelitian ini menggunakan model analisis Miles dan Huberman, yang 

sangat populer dalam penelitian kualitatif. Model ini terdiri dari tiga alur 

kegiatan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Miles & 

Huberman menegaskan bahwa ketiga komponen tersebut berlangsung secara 

bersamaan dan saling menguatkan dalam proses analisis.117 Model ini 

memungkinkan peneliti mengolah data secara sistematis, terutama pada 

penelitian yang membutuhkan kedalaman deskripsi tentang praktik sosial-

keagamaan seperti Living Dakwah. 

 

 
116 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2013, 
hlm. 179. 
117 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage 
Publications, 1994, hlm. 12 



3.5.3 Reduksi Data 

Tahap pertama adalah reduksi data, yaitu proses memilih, memfokuskan, 

menyederhanakan, dan mengorganisasi data yang muncul dari catatan 

lapangan, wawancara, dan dokumentasi. Pada tahap ini, peneliti 

mengidentifikasi data yang relevan dengan fokus penelitian, seperti interaksi 

dakwah, pengalaman sosial-keagamaan, dan pola internalisasi nilai 

kebangsaan. Miles & Huberman menjelaskan bahwa reduksi data membantu 

peneliti menemukan tema-tema penting dan mengeliminasi data yang tidak 

relevan.118 Reduksi ini penting agar analisis tetap fokus dan mendalam. 

 

3.5.4 Penyajian Data 

Tahap kedua adalah penyajian data, yaitu menyusun informasi dalam bentuk 

narasi, matriks, tabel tematik, atau bagan konseptual yang memudahkan 

peneliti dalam memahami keseluruhan temuan. Penyajian data bertujuan 

membantu peneliti melihat hubungan antarkategori, pola, serta kecenderungan 

yang muncul dari data. Menurut Miles & Huberman, penyajian data 

memungkinkan peneliti melakukan analisis lebih lanjut secara logis dan 

sistematis.119 Dalam penelitian ini, penyajian data digunakan untuk 

menggambarkan pola dakwah dan proses internalisasi nilai kebangsaan yang 

hidup dalam keseharian santri. 

 

3.5.5 Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi 

Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan dan verifikasi. Pada tahap ini, 

peneliti menyusun interpretasi dari pola dan tema yang ditemukan selama 

proses analisis. Kesimpulan tidak dibuat secara instan, tetapi diverifikasi secara 

 
118 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage 
Publications, 1994, hlm. 18. 
119 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis, Beverly Hills: Sage 
Publications, 1994, hlm. 24. 



terus-menerus melalui pembandingan data, triangulasi, dan pengecekan antar-

informan. Sugiyono menegaskan bahwa penarikan kesimpulan dalam 

penelitian kualitatif harus melalui proses verifikasi berulang agar 

menghasilkan temuan yang kredibel dan dapat dipertanggungjawabkan.120 

Dengan demikian, teknik analisis data yang digunakan memastikan bahwa 

temuan penelitian benar-benar mencerminkan realitas sosial-keagamaan di 

pesantren. 

 

3.6 Keabsahan Data  

3.6.1 Pentingnya Keabsahan Data dalam Penelitian Kualitatif 

Keabsahan data merupakan aspek fundamental dalam penelitian kualitatif 

karena menentukan kredibilitas dan keandalan temuan penelitian. Creswell 

menegaskan bahwa validitas dalam penelitian kualitatif harus diperoleh 

melalui teknik pemeriksaan data yang ketat, sistematis, dan berulang.121 Oleh 

karena itu, penelitian ini menggunakan triangulasi teori, triangulasi teknik, dan 

triangulasi sumber untuk memastikan bahwa data yang diperoleh benar-benar 

akurat, konsisten, dan mewakili realitas sosial-keagamaan di Pesantren Ora Aji. 

 

3.6.2 Triangulasi Teori 

Triangulasi teori dilakukan dengan menggunakan berbagai perspektif 

teoretis dalam menganalisis data, seperti teori Living Dakwah, teori pendidikan 

karakter, teori pengalaman keagamaan, dan teori wawasan kebangsaan. 

Dengan menggunakan lebih dari satu perspektif, analisis menjadi lebih 

komprehensif dan tidak terjebak pada satu sudut pandang tunggal. Denzin 

menyatakan bahwa triangulasi teori membantu peneliti membandingkan 

interpretasi data berdasarkan pendekatan teoretis yang berbeda, sehingga 

 
120 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 249 
121 John W. Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design, Los Angeles: Sage Publications, 2013, 
hlm. 201. 



temuan penelitian menjadi lebih kuat dan valid.122 Teknik ini penting karena 

fenomena dakwah dan pembentukan karakter bersifat multidimensional. 

 

3.6.3 Triangulasi Teknik 

Triangulasi teknik digunakan dengan memadukan beberapa teknik 

pengumpulan data, yaitu observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Penggabungan tiga teknik ini memungkinkan peneliti mengonfirmasi data dari 

berbagai sudut, sehingga memperkecil kemungkinan terjadinya bias. Sugiyono 

menjelaskan bahwa triangulasi teknik penting untuk memeriksa konsistensi 

data karena hasil wawancara dapat diverifikasi melalui observasi dan 

dokumentasi.123 Dengan demikian, triangulasi teknik memastikan bahwa data 

mengenai praktik Living Dakwah dan internalisasi nilai kebangsaan benar-

benar sesuai dengan kenyataan di lapangan. 

 

3.6.4 Triangulasi Sumber 

Triangulasi sumber dilakukan dengan memeriksa konsistensi informasi dari 

berbagai informan, seperti kiai, ustaz, santri, pengurus pesantren, dan 

masyarakat sekitar. Teknik ini memungkinkan peneliti membandingkan 

perspektif yang berbeda untuk memperoleh pemahaman lebih menyeluruh. 

Menurut Moleong, triangulasi sumber adalah upaya membandingkan dan 

mengecek kembali tingkat kepercayaan suatu informasi berdasarkan sumber 

yang berbeda.124 Dengan cara ini, peneliti dapat memastikan bahwa temuan 

mengenai dakwah dan pembentukan karakter kebangsaan tidak hanya berasal 

dari satu pihak, tetapi dari berbagai kelompok yang terlibat. 

 

 
122 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, hlm. 301 
123 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2016, hlm. 273. 
124 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 330. 



3.6.5 Integrasi Triangulasi untuk Menjamin Kredibilitas Data 

Ketiga jenis triangulasi—teori, teknik, dan sumber—digunakan secara 

simultan untuk memastikan kredibilitas, dependabilitas, dan konfirmasi data 

penelitian. Denzin menegaskan bahwa triangulasi komprehensif dapat 

meningkatkan validitas temuan dengan cara memperkuat hubungan antara data 

empiris dan interpretasi teoretis.125 Dengan mengintegrasikan ketiga 

triangulasi tersebut, penelitian ini menghasilkan data yang lebih objektif, kaya 

perspektif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Hal ini sangat 

penting mengingat tema penelitian berkaitan dengan fenomena sosial-

keagamaan yang kompleks seperti Living Dakwah dan internalisasi nilai 

kebangsaan. 

 

3.7 Prosedur Penelitian 

3.7.1 Tahap Persiapan Penelitian 

Prosedur penelitian dimulai dengan tahap persiapan, yaitu kegiatan 

perumusan masalah, penyusunan kerangka teori, penentuan fokus penelitian, 

serta penetapan lokasi dan subjek penelitian. Pada tahap ini, peneliti juga 

menyusun instrumen penelitian berupa pedoman observasi dan pedoman 

wawancara. Creswell menjelaskan bahwa tahap persiapan sangat penting untuk 

menentukan arah penelitian sehingga proses pengumpulan data dapat berjalan 

sistematis dan sesuai tujuan.126 Selain itu, peneliti melakukan studi 

pendahuluan untuk memahami konteks Pesantren Ora Aji dan memastikan 

relevansi fenomena Living Dakwah dengan fokus penelitian. 

 

3.7.2 Tahap Pengumpulan Data Lapangan 

Tahap kedua adalah pengumpulan data, yang dilakukan melalui observasi 

partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Pada tahap ini, peneliti 

 
125 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, hlm. 305. 
126 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 52. 



terjun langsung ke lapangan untuk mengamati aktivitas dakwah, interaksi 

santri, kegiatan sosial-keagamaan, serta praktik keagamaan harian. Menurut 

Spradley, observasi lapangan harus dilakukan secara berulang dan berjenjang 

agar peneliti dapat memahami makna yang hidup dalam praktik sosial 

masyarakat.127 Wawancara dilakukan dengan kiai, ustaz, santri, dan tokoh 

masyarakat untuk memperoleh gambaran menyeluruh tentang internalisasi 

nilai kebangsaan. Dokumentasi seperti foto, video kegiatan, arsip pesantren, 

dan catatan harian juga dikumpulkan untuk penguatan data. 

 

3.7.3 Tahap Analisis dan Penyusunan Temuan 

Tahap terakhir adalah analisis dan penyusunan temuan. Analisis dilakukan 

sejak awal pengumpulan data menggunakan model Miles dan Huberman yang 

meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang 

terkumpul diverifikasi melalui triangulasi sumber, teori, dan teknik agar 

hasilnya kredibel. Moleong menjelaskan bahwa dalam penelitian kualitatif, 

analisis data harus dilakukan secara simultan hingga peneliti menemukan pola, 

tema, dan makna yang menjelaskan fenomena yang diteliti.128 Pada tahap ini, 

peneliti merumuskan temuan mengenai relevansi Living Dakwah dalam 

penguatan wawasan kebangsaan, menyusun interpretasi, dan menyajikannya 

dalam bentuk narasi ilmiah yang sistematis. 

 

3.8 Etika Penelitian 

3.8.1 Prinsip Menghormati Informan dan Persetujuan Partisipasi 

Etika penelitian merupakan aspek penting dalam penelitian kualitatif untuk 

menjamin bahwa proses pengumpulan data dilakukan secara bertanggung 

jawab, menghormati hak dan martabat informan. Creswell menyatakan bahwa 

 
127 James P. Spradley, Participant Observation, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1980, hlm. 
54. 
128 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 248. 



peneliti wajib memperoleh informed consent dari setiap partisipan, 

memastikan mereka memahami tujuan penelitian, metode, potensi risiko, dan 

hak untuk menolak atau menghentikan partisipasi kapan pun.129 Dalam konteks 

penelitian di Pesantren Ora Aji, peneliti memberikan penjelasan rinci kepada 

kiai, ustaz, santri, dan informan lain sebelum melakukan wawancara, 

observasi, atau dokumentasi, sehingga seluruh proses berlangsung secara etis 

dan transparan. 

 

3.8.2 Kerahasiaan Data dan Anonimitas Informan 

Aspek etika berikutnya adalah menjaga kerahasiaan dan anonimitas 

informan. Moleong menegaskan bahwa peneliti harus melindungi identitas 

partisipan dengan cara menyamarkan nama, informasi pribadi, atau data 

sensitif lainnya untuk mencegah dampak negatif bagi informan.130 Dalam 

penelitian ini, informasi pribadi santri dan warga pesantren disamarkan, kecuali 

apabila informan memberikan izin tertulis untuk mencantumkan identitasnya. 

Selain itu, seluruh data disimpan dalam media yang aman untuk menghindari 

penyalahgunaan atau kebocoran informasi. 

 

3.8.3 Kejujuran Akademik dan Integritas Peneliti 

Etika penelitian juga mencakup kejujuran akademik dalam mengumpulkan, 

menganalisis, dan melaporkan data. Denzin menegaskan bahwa peneliti harus 

menghindari manipulasi data, plagiarisme, dan interpretasi yang bias demi 

mempertahankan integritas ilmiah.131 Dalam penelitian ini, peneliti 

melaporkan seluruh temuan secara apa adanya, berdasarkan data empiris tanpa 

rekayasa. Peneliti juga melakukan triangulasi untuk memastikan validitas data, 

sekaligus menjaga objektivitas dalam menafsirkan fenomena Living Dakwah 

 
129 John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 
Los Angeles: Sage Publications, 2014, hlm. 92. 
130 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017, hlm. 225. 
131 Norman K. Denzin, The Research Act, New York: McGraw-Hill, 1978, hlm. 318. 



dan pembentukan nilai kebangsaan di pesantren. Dengan demikian, etika 

penelitian menjadi pilar utama menghasilkan karya ilmiah yang kredibel dan 

dapat dipertanggungjawabkan. 

 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

4.1 Gambaran Umum Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

4.1.1 Sejarah 

Pondok Pesantren Ora Aji didirikan pada tahun 2011 oleh Miftah Maulana 

Habiburrohman, yang lebih dikenal sebagai “Gus Miftah,” di Dusun Tundan, 

Purwomartani, Kecamatan Kalasan, Kabupaten Sleman, Daerah Istimewa 

Yogyakarta. Pada masa awal pendirian, pesantren ini dirintis dari sebuah rumah 

sederhana milik Gus Miftah sendiri, tanpa fasilitas pondok (asrama) dan dengan 

pengajian informal selepas Maghrib. Oleh karena itu, pada tahap awal belum ada 

santri mukim; semua pengikut kegiatan dakwah pulang ke rumah masing-masing 

setelah pengajian. 

Awal mula berdirinya Ora Aji bukanlah didorong oleh ambisi komersial, 

melainkan oleh semangat sosial dan spiritual. Gus Miftah memilih mendirikan 

pesantren sebagai bentuk kepedulian terhadap mereka yang membutuhkan: 

termasuk kaum marginal, mantan narapidana, atau orang-orang yang kesulitan 

ekonomi dan tidak memiliki tempat tinggal tetap. Filosofi ini tercermin dalam nama 

pesantren itu sendiri “Ora Aji” yang dalam bahasa Jawa berarti “tidak berharga/tak 

bermakna” sebagai sindiran terhadap sikap sombong dan penilaian sosial; pondok 

ini terbuka bagi siapa saja untuk memperbaiki diri. 

Seiring berjalannya waktu, sekitar tahun 2015, pembangunan fisik mulai 

dilakukan: pendirian asrama, fasilitas masjid, ruang belajar dan asrama santri. 

Fasilitas ini memungkinkan Ora Aji menerima santri mukim, termasuk dari luar 

Yogyakarta, serta memberikan akses bagi mereka yang mencari tempat tinggal dan 



pendidikan agama tanpa biaya. Transformasi fisik ini menandai peralihan dari 

pengajian informal ke pesantren yang memiliki struktur kelembagaan dan sistem 

pendidikan formal/kemandirian institusional. 

Pesantren Ora Aji kemudian memperluas layanan pendidikan — tidak 

sekedar pengajaran agama dasar, tetapi juga kurikulum yang lebih sistematis. 

Menurut profil resmi pesantren, jenjang pendidikan di Ora Aji mencakup al-Qur’an 

dan tajwid dasar, nahwu–sharaf (tatabahasa Arab), kitab kuning, hingga 

kemampuan berbahasa Arab serta kemampuan penerjemahan dan literasi 

keagamaan. Dengan demikian, pesantren tidak hanya mendidik santri pada aspek 

ritual dan spiritual, tetapi juga memperkuat kompetensi intelektual dan keilmuan 

Islam. 

Selain kurikulum keagamaan, Ora Aji juga membuka pendidikan formal 

melalui pembentukan madrasah (tingkat MTs dan MA), sehingga pendidikan 

agama dipadukan dengan pendidikan formal umum. Kebijakan ini memungkinkan 

santri mendapatkan ijazah sekolah umum dan sekaligus mendalami ilmu agama, 

sehingga membentuk generasi santri yang berpengetahuan luas serta religius model 

pesantren modern yang menggabungkan tradisi dan tuntutan zaman. 

Dinamika sosial di lingkungan pesantren ini juga menunjukkan karakter 

inklusif dan plural. Karena kebijakan tanpa biaya bagi santri, banyak dari mereka 

berasal dari latar belakang sosial-ekonomi beragam, dari keluarga kurang mampu, 

mantan narapidana, pemuda jalanan, hingga pekerja hiburan malam yang ingin 

memperbaiki diri. Pendekatan terbuka ini menjadikan Ora Aji sebagai pesantren 

dengan karakter dakwah yang humanis dan inklusif, menyasar kelompok yang 

sering marginal dalam masyarakat. 

Seiring berkembangnya pesantren, infrastruktur pun mengalami perluasan. 

Kompleks pesantren kini mencakup masjid, asrama santri pria dan wanita, ruang 

belajar, serta area pendopo besar yang digunakan untuk kegiatan bersama. 

Bangunan ini menjadi pusat aktivitas dakwah, pengajian, dan kegiatan sosial 

keagamaan. Kehadiran masjid sebagai pusat ibadah dan pembelajaran mempertegas 



karakter pesantren sebagai lembaga pendidikan agama dengan basis komunitas dan 

spiritual. 

Nama “Ora Aji” menuai perhatian dan kritik publik terkait makna bahasa 

Jawa-nya “tidak berharga / tidak bermakna.” Beberapa pihak menganggap nama 

tersebut kurang cocok untuk sebuah lembaga pendidikan Islam, sementara pihak 

pesantren menjelaskan bahwa nama ini justru dimaksudkan sebagai simbol 

kerendahan hati dan ajakan agar santri tidak menganggap diri tinggi tanpa ilmu. 

Diskursus ini menunjukkan bahwa pesantren tidak lepas dari dinamika penerimaan 

sosial dan interpretasi budaya aspek penting yang memengaruhi persepsi terhadap 

lembaga ini. 

Perkembangan Ora Aji tidak lepas dari sosok Gus Miftah, yang memiliki gaya 

dakwah unik dan menarik perhatian publik serta media. Sosok pendiri yang juga 

ulama berdakwah ke berbagai kalangan — termasuk kaum marjinal — menandai 

orientasi pesantren: dakwah yang hidup, inklusif, dan berbasis pengalaman nyata. 

Hal ini berbeda dengan pesantren tradisional yang cenderung konservatif. Oleh 

karena itu, sejarah Ora Aji juga mencerminkan transformasi dakwah sesuai dengan 

tuntutan zaman dan kondisi sosial. 

Meskipun demikian, perjalanan Ora Aji juga menghadapi tantangan dan 

kritik, terutama terkait tudingan penyimpangan dalam manajemen asrama dan 

tuduhan pelanggaran terhadap santri. Kasus-kasus seperti itu menarik perhatian 

publik dan mempengaruhi reputasi pesantren. Namun, hal ini juga membuka ruang 

evaluasi terhadap tata kelola, etika pembinaan santri, serta perlunya transparansi 

dalam menjalankan lembaga agama modern. 

 

4.1.2 Struktur dan Aktivitas Pendidikan 

Sebagai pondok pesantren, Ora Aji mengadopsi struktur kelembagaan khas 

pesantren tradisional/moderasi, dengan unsur pondok atau asrama sebagai tempat 

tinggal santri, masjid sebagai pusat ibadah dan pengajian, serta santri mukim 

maupun non-mukim sebagai peserta didik. Model asrama dan masjid sebagai tulang 



punggung lembaga pendidikan Islam ini telah menjadi ciri pesantren di Indonesia 

secara historis. Struktur ini memungkinkan kehidupan kolektif, pembiasaan nilai 

keagamaan, dan pembinaan karakter secara kontinu, bukan hanya pada jam 

pengajian formal, melainkan juga di luar waktu kelas. 

Dalam aspek akademik keagamaan, pendidikan di pondok pesantren — juga 

relatif diadaptasi oleh lembaga seperti Ora Aji — umumnya berbasis pada 

pengajaran kitab kuning (tafsir, fiqh, hadits), bahasa Arab, al-Qur’an, serta tradisi 

pengajian klasik seperti sorogan, bandongan, wetonan, atau halaqah. Pendekatan 

ini tidak hanya mentransfer pengetahuan tekstual, tetapi juga melatih santri dalam 

memahami dan menghayati tradisi keilmuan Islam secara mendalam. Bila Ora Aji 

mengikuti pola ini, maka santri dapat dibekali kompetensi religius dan intelektual 

yang kuat. 

Pesantren modern atau pesantren kombinasi — karakter yang dianggap 

relevan bagi banyak pondok kontemporer — mengombinasikan pendidikan 

tradisional dengan pendidikan formal umum atau kurikulum modern. Jika Ora Aji 

menempuh jalur ini, maka strukturnya memungkinkan santri memperoleh 

pendidikan agama sekaligus pendidikan umum (sekolah formal), sehingga mereka 

tidak tertinggal secara akademik di luar keagamaan. Integrasi ini memastikan santri 

siap menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas keagamaan. 

Selain kelas dan pengajian, pendidikan di pesantren mencakup aktivitas 

keagamaan kolektif seperti salat berjamaah, tilawah, tadarus, mujahadah, dan hizib 

— yang dilaksanakan secara rutin dan menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari 

santri. Pendekatan ini berfungsi sebagai tarbiyah (pembinaan moral dan spiritual), 

membentuk karakter religius, kedisiplinan, dan keterikatan komunitas. Dalam 

konteks Ora Aji, aktivitas demikian memungkinkan internalisasi nilai Islam secara 

langsung di kehidupan sosial pesantren. 

Pesantren tidak hanya sebagai tempat belajar kitab, melainkan juga sebagai 

komunitas sosial — tempat santri belajar hidup bersama, berbagi, berinteraksi lintas 

latar belakang, dan mengembangkan nilai kebersamaan. Sistem asrama dan 



interaksi harian mendorong pembentukan akhlak, solidaritas, toleransi, dan 

tanggung jawab sosial — aspek penting dalam pendidikan karakter. Bila Ora Aji 

mengelola struktur dan aktivitas pendidikan secara konsisten, maka lembaga ini 

bukan sekadar tempat pendidikan keagamaan, tetapi juga laboratorium sosial untuk 

membentuk karakter santri yang religius, bertanggung jawab, dan siap 

bersosialisasi dengan masyarakat luas. 

 

4.1.3 Karakteristik Dakwah Pesantren 

Karakteristik dakwah di Pesantren Ora Aji Yogyakarta menekankan prinsip 

inklusivitas dan penghargaan terhadap keberagaman sosial. Dakwah tidak hanya 

ditujukan kepada kelompok santri atau komunitas religius yang mapan, tetapi juga 

menyasar kelompok marginal seperti pekerja informal, masyarakat urban, dan 

individu yang mengalami keterasingan sosial. Pendekatan ini selaras dengan 

konsep dakwah humanis yang menempatkan manusia sebagai subjek utuh, bukan 

objek dakwah semata. Tujuan utamanya bukan hanya mengubah perilaku 

keagamaan, tetapi juga memulihkan martabat dan peran sosial masyarakat yang 

kurang diakui.132 Pendekatan dakwah demikian mempertegas bahwa Islam 

mengajarkan kasih sayang dan keadilan bagi seluruh umat manusia. 

• Dakwah Berbasis Pengalaman Sosial (Living Dakwah) 

Dakwah di pesantren ini menerapkan pola Living Dakwah, yaitu dakwah 

yang terwujud melalui praktik keseharian seperti kebiasaan membantu sesama, 

saling menasihati dalam kebenaran, serta perilaku teladan yang ditunjukkan oleh 

kiai dan ustaz. Pendekatan ini sejalan dengan konsep dakwah bil-ḥāl yang lebih 

menekankan keteladanan daripada sekadar ceramah. Dalam teori dakwah 

kontemporer, bil-ḥāl dianggap lebih efektif menanamkan nilai karena langsung 

berkelindan dengan realitas hidup santri dan masyarakat.133 Oleh karena itu, 

 
132 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 56. 
133 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 



Pesantren Ora Aji menampilkan dakwah sebagai proses internalisasi nilai yang 

berlangsung secara alami dan tidak memaksa. 

• Pendekatan Budaya dalam Dakwah 

Pesantren Ora Aji juga mengintegrasikan budaya lokal sebagai bagian dari 

strategi dakwah, misalnya melalui penggunaan bahasa Jawa santai, humor, dan 

tradisi sosial dalam menyampaikan pesan keagamaan. Pendekatan budaya seperti 

ini dinilai mampu mereduksi resistensi terhadap pesan moral dan menciptakan 

suasana dakwah yang lebih komunikatif.134 Dakwah kultural dipandang efektif 

dalam menjembatani jarak psikologis antara dai dan mad’u, terutama di lingkungan 

masyarakat yang mengalami guncangan identitas akibat modernisasi dan arus 

globalisasi budaya. Sehingga, dakwah tidak hanya memuat ajaran normatif, tetapi 

juga pesan toleransi dan penghargaan terhadap tradisi. 

Dakwah Sosial dan Penguatan Moderasi Beragama 

Karakteristik dakwah di Pesantren Ora Aji memperlihatkan komitmen pada 

moderasi beragama dengan menekankan sikap toleran, anti-ekstremisme, dan 

pembinaan kesadaran kebangsaan. Dakwah tidak diarahkan untuk menumbuhkan 

eksklusivitas, melainkan memperkuat integrasi sosial dalam konteks kebinekaan 

Indonesia.135 Program dakwah pesantren seperti kajian kebangsaan, bakti sosial, 

dan keterlibatan santri dalam kegiatan masyarakat menjadi sarana untuk 

membangun solidaritas sosial dan memperkuat wawasan kebangsaan. Dengan 

demikian, dakwah di sini berfungsi memperkuat harmoni sosial sekaligus merawat 

komitmen keislaman yang inklusif. 

• Adaptasi Media Digital dalam Dakwah 

Pesantren Ora Aji turut mengembangkan dakwah melalui media digital 

sebagai strategi untuk menjangkau jamaah lebih luas. Pemanfaatan jejaring sosial, 

video dakwah, dan konten kreatif menyesuaikan pola komunikasi generasi digital 

 
134 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
135 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 



agar pesan Islam dapat diterima secara relevan.136 Hal ini menandai modernisasi 

pesantren dalam ranah dakwah tanpa meninggalkan otoritas keilmuan tradisional. 

Dakwah digital juga menjadi sarana kampanye nilai-nilai toleransi, pluralisme, dan 

cinta tanah air kepada masyarakat yang lebih heterogen. Dengan demikian, dakwah 

Pesantren Ora Aji mencerminkan integrasi antara tradisi pesantren dan dinamika 

teknologi komunikasi modern. 

 

4.2 Praktik Living Dakwah di Pesantren Ora Aji  

4.2.1 Keteladanan Kiai dan Pengasuh 

Dalam sistem pesantren, termasuk Pesantren Ora Aji Yogyakarta, posisi kiai 

menempati sentralitas sebagai teladan utama bagi santri dalam dimensi moral, 

keilmuan, dan spiritualitas. Tradisi pesantren menempatkan otoritas kiai bukan 

hanya sebagai pengajar formal, tetapi juga pembimbing ruhani yang memengaruhi 

cara berpikir dan berperilaku santri. Zamakhsyari Dhofier menjelaskan bahwa kiai 

merupakan figur simbolik yang mewakili transmisi tradisi keilmuan Islam dan 

penjaga etika religius dalam komunitas pesantren.137 Pada konteks Ora Aji, peran 

ini tercermin dalam keteladanan pendiri pesantren yang menguatkan nilai 

kesederhanaan, kesalehan, dan kemandirian. 

Karakter kepemimpinan kiai di lingkungan Ora Aji memperlihatkan orientasi 

dakwah humanis yang mengedepankan kedekatan dengan masyarakat dan kaum 

marginal. Corak dakwah ini sejalan dengan konsep dakwah persuasif yang 

mengutamakan penghargaan terhadap manusia sebagai subjek dakwah. Menurut 

Muzadi, dakwah humanis bertujuan membangun akhlak sosial, mengurangi stigma 

sosial, serta membuka ruang pembinaan moral bagi semua golongan tanpa 

diskriminasi.138 Melalui keteladanan sikap inklusif tersebut, santri belajar 

memahami pentingnya dakwah yang membumikan nilai-nilai Islam secara ramah 

dan penuh empati. 

 
136 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 81. 
137 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 
138 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 56. 



Dakwah Bil-Hāl sebagai Metode Pembinaan 

Kiai dan pengasuh pesantren di Ora Aji tidak hanya berdakwah secara lisan, 

tetapi juga melalui tindakan dan perilaku (bil-hāl), yang menjadi contoh nyata bagi 

santri dalam kehidupan sehari-hari. Dakwah bil-hāl dianggap lebih efektif dalam 

proses internalisasi nilai karena santri dapat langsung mengamati serta meniru 

praktik keagamaan yang dilakukan oleh para pendidik.139 Dengan demikian, 

keteladanan menjadi strategi pendidikan yang melekat dalam keseharian, mulai dari 

kedisiplinan ibadah, etika pergaulan, hingga pengabdian sosial. 

Peran kiai di pesantren juga merepresentasikan kepemimpinan spiritual yang 

menggerakkan santri untuk berkembang secara holistik. Menurut Abuddin Nata, 

kepemimpinan kiai idealnya bersifat transformasional, yakni mampu mengubah 

peserta didik menjadi pribadi yang cerdas, berkarakter, dan berkomitmen pada 

nilai-nilai syariat.140 Di Ora Aji, hal ini tercermin melalui semangat pengasuh dalam 

membimbing santri yang berasal dari latar sosial yang beragam untuk mampu 

bangkit, memperbaiki diri, dan membangun masa depan yang lebih baik. 

Pesantren Ora Aji dikenal sebagai pesantren yang mengusung kesederhanaan 

dalam menjalankan kegiatan pendidikannya. Sikap kiai dan pengasuh yang tidak 

berjarak dengan santri, menjalani hidup sederhana, serta tidak menjadikan 

pesantren sebagai sarana komersial merupakan bentuk keteladanan nyata bagi 

santri. Dhofier menegaskan bahwa nilai kesederhanaan merupakan ciri utama 

kultur pesantren sebagai bentuk penguatan akhlak pembelajar agama.141 Santri 

menginternalisasi sikap ini melalui rutinitas harian yang penuh kebersahajaan. 

Dalam tradisi pesantren, hubungan antara kiai dan santri bersifat paternalistik, 

namun tetap sistematis dalam rangka pembinaan nilai. Pola ini melahirkan loyalitas, 

kepatuhan, dan penghormatan mendalam dari santri kepada kiai sebagai guru 

spiritual. Lickona menjelaskan bahwa hubungan edukatif yang berlandaskan 

 
139 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 
140 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014, 
hlm. 102. 
141 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 



keteladanan emosional memperkuat pembentukan karakter moral peserta didik.142 

Di Ora Aji, kedekatan emosional ini diwujudkan dalam kedisiplinan santri 

mengikuti arahan dan bimbingan kiai tanpa kehilangan ruang untuk bertanya dan 

berdialog. 

Keteladanan dalam Moderasi Beragama 

Salah satu bentuk keteladanan di Ora Aji adalah penanaman sikap moderat 

yang menolak ekstremisme dalam beragama. Sikap toleran kiai terhadap latar sosial 

dan pola kehidupan masyarakat menjadi contoh langsung bagi santri dalam 

memaknai ajaran Islam secara rahmatan lil-‘ālamīn. Kementerian Agama 

menekankan bahwa moderasi beragama harus dimulai dari keteladanan tokoh 

agama.143 Pemodelan tersebut tampak dalam sikap pengasuh yang mampu 

membangun ruang penerimaan bagi siapapun yang ingin belajar agama. 

Metode komunikasi kiai di Ora Aji yang luwes, komunikatif, dan sarat humor 

menjadi strategi dakwah yang efektif dalam membangun kedekatan dengan mad’u 

maupun santri. Strategi ini sejalan dengan pendekatan komunikasi persuasif yang 

mampu mempengaruhi perilaku tanpa paksaan. Piliang menjelaskan bahwa 

komunikasi populer berbasis kedekatan emosional lebih mudah diterima 

masyarakat luas dalam konteks media keagamaan modern.144 Keteladanan 

komunikasi ini memperlihatkan bahwa dakwah tidak mesti bersifat kaku dan 

formal. 

Keteladanan kiai juga tercermin dalam kemampuan menyelesaikan konflik 

dan persoalan sosial yang muncul di lingkungan pesantren. Kiai berperan sebagai 

mediator yang mendamaikan konflik dengan pendekatan religius dan komunikasi 

bijaksana. Nata menegaskan bahwa kiai merupakan social problem solver yang 

menjaga harmoni internal komunitas.145 Dengan peran tersebut, santri belajar 

 
142 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 45. 
143 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 
144 Yasraf Amir Piliang, Mediatika, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 81 
145 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014, 
hlm. 102. 



bahwa kepemimpinan tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga keterampilan 

sosial dan tanggung jawab terhadap lingkungan. 

Melalui otoritas keilmuan, spiritualitas, dan integritas moral yang dimiliki, 

kiai di Ora Aji menjadi figur yang mampu menanamkan nilai cinta tanah air, 

toleransi, dan kebinekaan. Muzadi menekankan bahwa dakwah kebangsaan harus 

bermula dari keteladanan tokoh agama yang menjunjung tinggi prinsip 

nasionalisme inklusif.146 Teladan kiai yang mempraktikkan semangat persatuan 

dalam kegiatan sosial-keagamaan memberikan kontribusi penting dalam 

memperkuat karakter kebangsaan santri. 

 

4.2.2 Interaksi Sosial dan Keseharian 

Interaksi sosial di Pesantren Ora Aji Yogyakarta merupakan bagian sentral 

dalam pembentukan karakter santri, sebab kehidupan pesantren tidak hanya 

berfokus pada transfer pengetahuan agama, tetapi juga pengelolaan interaksi sosial 

yang berkesinambungan. Kehidupan kolektif di dalam asrama, masjid, dan ruang 

kegiatan menciptakan dinamika sosial yang melatih kedewasaan emosional dan 

kedisiplinan santri. Zamakhsyari Dhofier menegaskan bahwa kehidupan pesantren 

adalah laboratorium sosial yang membentuk akhlak dan kedewasaan melalui 

pengalaman nyata dalam berinteraksi.147 Dengan demikian, interaksi sosial bukan 

hanya sekunder, tetapi menjadi strategi pedagogis yang terstruktur di dalam 

pesantren. 

Pola hubungan keseharian santri di pesantren ini menerapkan nilai 

kekeluargaan yang kuat melalui kebiasaan saling membantu, berbagi makanan, 

hingga menyelesaikan tugas bersama seperti kerja bakti dan menjaga kebersihan 

lingkungan. Sistem komunikasi yang cair dan egaliter memungkinkan santri merasa 

diterima sebagai bagian dari komunitas tanpa memandang latar belakang sosial. 

Menurut Muhaimin, pesantren membangun solidaritas sosial berdasarkan nilai 

 
146 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 56. 
147 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 82. 



ukhuwah yang berakar pada ajaran Islam tentang kebersamaan.148 Pola ini 

memupuk kepekaan sosial santri terhadap kebutuhan orang lain dan menciptakan 

rasa memiliki terhadap lingkungan pesantren. 

Interaksi sosial tidak hanya terbatas di internal pesantren, tetapi juga dengan 

masyarakat sekitar. Santri kerap terlibat dalam kegiatan sosial-keagamaan seperti 

pengajian umum, bakti sosial, dan pelayanan ibadah. Hal ini menumbuhkan sense 

of belonging santri terhadap lingkungan yang lebih luas. Abuddin Nata menyebut 

bahwa pesantren berfungsi sebagai pusat pembangunan sosial yang menanamkan 

nilai kepedulian terhadap masyarakat.149 Dengan demikian, keterikatan emosional 

antara pesantren dan masyarakat menjadi bagian penting dalam penguatan identitas 

sosial santri. 

Interaksi sosial juga berfungsi sebagai media penanaman nilai melalui 

komunikasi edukatif yang dilakukan oleh kiai, ustaz, dan sesama santri. 

Keteladanan dalam berbahasa, bersikap sopan, dan menghargai perbedaan 

merupakan praktik komunikasi yang terus dipelajari dari keseharian. Menurut 

Lickona, pembentukan karakter efektif dilakukan melalui pembiasaan dialog dan 

keteladanan dalam kehidupan sehari-hari.150 Di Pesantren Ora Aji, komunikasi ini 

memperkuat nilai saling menghormati dan keterbukaan, khususnya karena 

keberagaman latar belakang santri yang cukup tinggi. 

 

Ritual keseharian seperti salat berjamaah, tadarus, dan kajian kitab memiliki 

dampak signifikan dalam membentuk pola interaksi dan identitas kolektif santri. 

Kementerian Agama RI menjelaskan bahwa ritus keagamaan dalam pesantren 

memperkuat kesadaran spiritual dan rasa tanggung jawab sosial berlandaskan 

iman.151 Aktivitas rutin ini membentuk habitus religius yang terintegrasi dengan 

 
148 Muhaimin, Pesantren dan Transformasi Sosial, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006, hlm. 57 
149 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Perubahan Sosial, Jakarta: Rajawali Pers, 2015, hlm. 119. 
150 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 49. 
151 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 38. 



perilaku sosial santri sehari-hari. Sehingga, interaksi tidak hanya menjadi praktik 

sosial, tetapi sarana internalisasi nilai Islam. 

Sebagai pesantren kontemporer, Ora Aji turut memanfaatkan media digital 

dalam interaksi sosial, terutama melalui dakwah multimedia dan komunikasi 

melalui platform sosial. Hal ini memungkinkan santri terhubung dengan 

masyarakat luas secara lebih cepat dan modern. Yasraf Amir Piliang menegaskan 

bahwa media digital mengonstruksi ruang komunikasi baru yang memperluas 

partisipasi sosial keagamaan.152 Dengan demikian, interaksi di pesantren ini 

merupakan perpaduan antara pola tradisional berbasis tatap muka dan komunikasi 

digital yang adaptif terhadap perkembangan zaman. 

 

4.2.3 Kegiatan Dakwah Kultural dan Sosial 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta mempraktikkan dakwah kultural yang 

mengakomodasi budaya lokal sebagai medium penyampaian nilai-nilai Islam. 

Penggunaan bahasa Jawa yang komunikatif, retorika humor, serta ekspresi budaya 

sosial dalam penyampaian ceramah menunjukkan strategi pendekatan kultural yang 

berorientasi pada penerimaan masyarakat. Hal ini selaras dengan prinsip dakwah 

kultural yang dikemukakan oleh M. Noor Fatoni, yaitu pemanfaatan unsur budaya 

untuk memperkuat pemahaman keagamaan tanpa menimbulkan resistensi 

budaya.153 Dakwah kultural seperti ini memperlihatkan peran pesantren dalam 

melestarikan identitas budaya masyarakat sekaligus meningkatkan pemahaman 

keislaman secara kontekstual. 

Selain melalui ceramah, dakwah di Pesantren Ora Aji diwujudkan dalam 

bentuk kegiatan sosial seperti bakti sosial, pelayanan ibadah, dan pendampingan 

spiritual kepada masyarakat sekitar. Model dakwah partisipatif ini mencerminkan 

implementasi dakwah bil-hāl, yaitu dakwah melalui aksi nyata yang langsung 

 
152 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 96. 
153 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, hlm. 
88. 



bersentuhan dengan kebutuhan masyarakat.154 Kegiatan ini memiliki dampak 

ganda: memperkuat relasi sosial pesantren dengan masyarakat dan membangun 

karakter santri untuk memiliki empati sosial yang tinggi. Dengan demikian, dakwah 

sosial menjadi sarana efektif untuk menunjukkan nilai Islam sebagai agama yang 

membawa kemaslahatan publik. 

Salah satu ciri penting dakwah di pesantren ini adalah sasaran dakwah yang 

tidak terbatas pada kalangan santri atau muslim mapan, melainkan juga mereka 

yang mengalami keterpinggiran sosial. Pendekatan tersebut sejalan dengan konsep 

dakwah humanis yang dikembangkan A. Hasyim Muzadi, yaitu dakwah yang 

memulihkan martabat manusia dengan cara memberi ruang penerimaan dan 

pembinaan moral kepada kelompok marginal.155 Dengan strategi ini, Ora Aji 

memperlihatkan posisi pesantren sebagai agen pemberdayaan sosial sekaligus 

ruang rehabilitasi moral bagi mereka yang ingin memperbaiki diri melalui 

pendidikan agama. 

Kegiatan dakwah Ora Aji mencerminkan prinsip moderasi beragama melalui 

keterlibatan pesantren dalam jejaring sosial yang luas, mencakup masyarakat lintas 

profesi dan latar belakang. Kementerian Agama menjelaskan bahwa moderasi 

beragama menuntut adanya dialog dan kerja sama antarkelompok untuk 

menghindari eksklusivisme dan ekstremisme dalam beragama.156 Keterlibatan 

pesantren dalam interaksi sosial ini menjadi bentuk praktik konkret moderasi, di 

mana dakwah tidak diarahkan pada polarisasi, tetapi pada pembangunan kohesi 

sosial dan cinta tanah air. 

Pesantren Ora Aji turut memanfaatkan media digital sebagai sarana dakwah 

kontemporer yang menjangkau audiens lebih luas. Media sosial dimanfaatkan 

untuk menyiarkan kajian keagamaan yang dibawakan dengan gaya populer, 

komunikatif, dan mudah diterima generasi muda. Piliang menyebut bahwa media 

modern membentuk ruang komunikasi baru yang memperkuat penyebaran nilai 

 
154 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 
155 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 72. 
156 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 



keagamaan melalui estetika digital.157 Pemanfaatan media digital menunjukkan 

transformasi pesantren dalam menghadapi perubahan budaya komunikasi 

masyarakat modern. 

Seluruh bentuk kegiatan dakwah di Ora Aji memiliki korelasi dengan 

pembentukan karakter kebangsaan santri melalui nilai toleransi, tanggung jawab 

sosial, dan kepedulian terhadap keutuhan masyarakat. Dakwah tidak hanya 

berorientasi pada penguatan akidah, tetapi juga pada pengembangan wawasan 

kebangsaan sebagai bagian integral keislaman.158 Dengan demikian, pesantren 

menjalankan fungsi dakwah sekaligus pendidikan karakter, menjadikan santri 

mampu berkontribusi positif sebagai warga negara dan umat Islam yang moderat 

4.3 Pelaksanaan Pendidikan Wawasan Kebangsaan 

4.3.1 Materi dan Kegiatan 

Pelaksanaan pendidikan wawasan kebangsaan di Pesantren Ora Aji dilakukan 

melalui integrasi nilai-nilai nasionalisme ke dalam materi pendidikan agama. 

Kajian tafsir dan hadis yang disampaikan oleh pengasuh pesantren seringkali 

dikaitkan dengan pentingnya menjaga persatuan dan keutuhan bangsa. Ajaran Islam 

mengenai ukhuwah insāniyyah diposisikan sebagai dasar moral untuk 

menumbuhkan rasa cinta tanah air. Hal ini selaras dengan pemikiran Azyumardi 

Azra yang menegaskan bahwa pendidikan Islam harus mampu menjembatani 

pemahaman religius dengan identitas kebangsaan sebagai bagian dari tujuan 

pendidikan nasional.159 Dengan demikian, pendidikan agama tidak hanya 

menekankan aspek ritual, tetapi juga komitmen kebangsaan. 

Penanaman Sikap Moderasi Beragama sebagai Pilar Kebangsaan 

Moderasi beragama menjadi materi kunci dalam pendidikan kebangsaan di 

pesantren ini, karena wawasan kebangsaan tidak dapat dipisahkan dari sikap toleran 

dan menghargai keberagaman masyarakat Indonesia. Santri dibimbing untuk 

 
157 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 112. 
158 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 41. 
159 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 
Kencana, 2012, hlm. 134. 



menghindari sikap ekstrem, baik dalam beragama maupun berpolitik. Kementerian 

Agama RI menyebut moderasi beragama sebagai strategi fundamental dalam 

mencegah radikalisme dan menjaga persatuan nasional.160 Pesantren Ora Aji 

menerapkan materi tersebut secara kontekstual dalam pengajian, diskusi 

kebangsaan, dan dakwah sosial. Dengan demikian, moderasi menjadi ruh 

pendidikan karakter kebangsaan bagi para santri. 

Internalisasi Karakter melalui Aktivitas Islami-Kebangsaan 

Aktivitas keseharian di pesantren seperti upacara nasional hari besar 

Indonesia, bakti sosial, menjaga kebersihan lingkungan, hingga keterlibatan dalam 

kegiatan masyarakat menjadi sarana nyata internalisasi nilai kebangsaan. Thomas 

Lickona menegaskan bahwa karakter efektif dibentuk melalui kegiatan rutin yang 

memberi kesempatan praktik moral secara langsung.161 Melalui aktivitas tersebut, 

santri tidak hanya memahami konseptualisasi nilai kebangsaan, tetapi juga 

menerapkannya dalam perilaku kolektif. Pelaksanaan ini memperkuat karakter 

disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian santri terhadap kehidupan bermasyarakat. 

Dakwah Sosial sebagai Pendidikan Civics Keagamaan 

Pendekatan dakwah sosial yang dikembangkan pesantren turut menjadi 

media untuk memperkuat civic values dalam diri santri. Melalui kegiatan 

kemasyarakatan, santri belajar mengembangkan rasa empati, mengutamakan 

kemaslahatan umum, dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan universal. Abuddin 

Nata menyatakan bahwa pendidikan Islam memiliki misi kemasyarakatan yang 

bertujuan mencetak pribadi yang mampu berperan konstruktif dalam kehidupan 

bangsa.162 Dengan demikian, dakwah sosial bukan hanya bentuk ibadah sosial, 

melainkan juga pendidikan kewarganegaraan berbasis spiritualitas. 

Pendidikan Kebinekaan melalui Interaksi Multikomunitas 

 
160 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 21. 
161 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
162 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 



Pesantren Ora Aji menerima santri dari berbagai daerah dengan latar budaya 

yang beragam, sehingga interaksi multikultural menjadi materi kebangsaan yang 

berlangsung secara alami. Melalui kehidupan bersama di asrama dan kelas, santri 

belajar menghargai perbedaan bahasa, adat, dan tradisi. Hal tersebut berkesesuaian 

dengan pandangan Kaelan bahwa wawasan kebangsaan harus meneguhkan 

penghargaan kepada pluralitas dan integrasi sosial dalam bingkai Pancasila.163 

Interaksi multikomunitas ini memupuk pemahaman kebinekaan yang substansial, 

bukan sekadar normatif. 

Pemanfaatan Media Digital sebagai Edukasi Kebangsaan Kontemporer 

Selain melalui kurikulum formal, pendidikan kebangsaan di pesantren ini 

juga dilakukan melalui penguatan narasi cinta tanah air dalam konten dakwah 

digital. Media sosial menjadi sarana penyebaran pesan kebangsaan yang dikemas 

dengan bahasa populer agar dapat diterima audiens yang lebih luas. Piliang 

menggarisbawahi bahwa media digital merupakan ruang baru reproduksi nilai 

budaya dan identitas nasional secara kreatif.164 Dengan demikian, pemanfaatan 

media menjadi strategi inovatif dalam menjembatani dakwah keagamaan dengan 

edukasi kebangsaan berbasis teknologi. 

 

4.3.2 Proses Internalisasi Nilai 

Keteladanan sebagai Instrumen Internalisasi Nilai 

Proses internalisasi nilai kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

dilakukan melalui keteladanan kiai dan pengasuh sebagai figur utama yang menjadi 

panutan bagi santri. Sikap religius yang berpadu dengan komitmen kebangsaan, 

seperti penghargaan terhadap keberagaman dan kepatuhan kepada aturan negara, 

menjadi model perilaku yang ditiru santri dalam kehidupan keseharian. Hal ini 

sejalan dengan konsep pendidikan karakter yang menyatakan bahwa nilai tidak 

hanya ditransmisikan melalui pengajaran verbal, tetapi melalui contoh nyata dalam 

 
163 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 71. 
164 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 



kehidupan sosial.165 Dengan demikian, internalisasi nilai kebangsaan berlangsung 

melalui imitasi moral dan praktik hidup yang konsisten. 

Pembiasaan Ritme Kehidupan Berbasis Kebangsaan 

Internalisasi nilai kebangsaan juga diwujudkan melalui pembiasaan kegiatan 

rutin seperti upacara bendera pada hari nasional, kerja bakti lingkungan, serta 

partisipasi dalam kegiatan sosial masyarakat. Pembiasaan semacam ini bertujuan 

membentuk identitas kebangsaan santri melalui repetisi tindakan yang 

berkesinambungan.166 Melalui rutinitas tersebut, santri mengalami proses habituasi 

yang menumbuhkan rasa cinta tanah air sebagai bagian dari akhlak Islami. Kegiatan 

sosial-keagamaan seperti bakti masyarakat memperkuat kesadaran kolektif bahwa 

menjadi santri berarti menjadi warga negara yang bertanggung jawab. 

Dialog Nilai dalam Pembelajaran Keagamaan 

Selain keteladanan dan pembiasaan, internalisasi nilai kebangsaan diperkuat 

melalui diskusi dan dialog nilai di kelas tafsir, akidah akhlak, dan kajian hadis. Guru 

mengaitkan ajaran Islam dengan kewajiban menjaga persatuan bangsa dan menolak 

sikap ekstrem. Pendekatan pedagogis ini mengimplementasikan model internalisasi 

nilai berbasis pemahaman kognitif untuk membangun sikap nasionalisme 

religius.167 Melalui metode tersebut, santri tidak hanya menerima nilai secara 

dogmatis, tetapi memahaminya sebagai bagian integral dari ajaran Islam yang 

universal. 

Penguatan Identitas melalui Interaksi Sosial Multikultural 

Interaksi santri yang berasal dari beragam daerah dan latar budaya menjadi 

faktor penting dalam proses internalisasi nilai kebangsaan. Lingkungan 

multikultural mendorong santri untuk saling menghargai perbedaan, sehingga 

pemahaman kebinekaan tidak hanya bersifat teoritis, tetapi dialami secara langsung 

dalam kehidupan bersama. Kaelan menjelaskan bahwa identitas kebangsaan 

 
165 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
166 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 38. 
167 Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 



terbentuk melalui pengalaman interaksi sosial yang menguatkan komitmen 

terhadap pluralitas bangsa.168 Dengan demikian, Pesantren Ora Aji menjadi ruang 

konstruktif bagi pembentukan kesadaran kebangsaan yang berlandaskan 

pengalaman sosial. 

 

4.4 Relevansi Living Dakwah Terhadap Penguatan Wawasan Kebangsaan 

4.4.1 Analisis Kontribusi 

Living Dakwah di Pesantren Ora Aji berkontribusi signifikan dalam 

pembentukan identitas sosial keagamaan santri melalui praktik dakwah yang 

berpadu antara nilai keislaman dan kebangsaan. Keteladanan perilaku yang 

ditampilkan kiai dan ustaz memberikan contoh konkret mengenai bagaimana 

Muslim dapat berperan sebagai warga negara yang baik. Konsep dakwah bil-ḥāl 

terus diaktualisasikan dalam kehidupan seharian, sehingga wawasan kebangsaan 

tidak berhenti pada tataran teori, tetapi hadir dalam perilaku sosial santri.169 Model 

internalisasi nilai demikian memupuk integritas, kesalehan, dan komitmen 

kebangsaan secara bersamaan. 

Pendekatan Living Dakwah di pesantren ini mendukung implementasi 

moderasi beragama yang menjadi pilar utama wawasan kebangsaan. Melalui 

pendekatan dakwah yang anti-ekstremisme dan toleran terhadap keberagaman, 

pesantren menegaskan bahwa semangat nasionalisme sejalan dengan nilai Islam 

rahmatan lil-‘ālamīn. Kementerian Agama menekankan bahwa moderasi 

merupakan strategi nasional dalam membangun persatuan dan mencegah 

radikalisme.170 Dengan demikian, Living Dakwah menjadi model pedagogi yang 

menumbuhkan nasionalisme berbasis spiritualitas dan karakter religius yang 

inklusif. 

Kegiatan sosial seperti bakti sosial, pelayanan masyarakat, dan 

pendampingan spiritual kepada komunitas marginal memperkuat civic values pada 

 
168 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 71. 
169 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 
170 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 



diri santri. Aktivitas ini selaras dengan prinsip pendidikan kebangsaan yang 

menempatkan kepekaan sosial sebagai salah satu indikator moral kewarganegaraan. 

Menurut Nata, pendidikan Islam wajib mempersiapkan peserta didik untuk 

berpartisipasi aktif dalam kehidupan masyarakat dan bangsa.171 Living Dakwah 

memastikan nilai-nilai tersebut dipraktikkan secara langsung, sehingga kepedulian 

menjadi bagian dari jati diri santri. 

Pesantren Ora Aji dihuni oleh santri dari berbagai daerah dengan latar budaya 

dan sosial yang berbeda. Living Dakwah yang diterapkan dengan gaya komunikatif 

dan kultural memungkinkan proses adaptasi yang positif antarsantri. Kaelan 

menjelaskan bahwa keberhasilan pendidikan kebangsaan terletak pada pengalaman 

interaksi multikultural yang membentuk kesadaran pluralisme.172 Praktik dakwah 

yang ramah budaya menjadikan pesantren ini sebagai ruang dialog keberagaman 

yang menghasilkan penghormatan terhadap perbedaan dan memperkuat integrasi 

keindonesiaan. 

Implementasi Living Dakwah memanfaatkan media digital sebagai ruang 

komunikasi baru dalam menyebarkan pesan-pesan kebangsaan. Penyampaian 

dakwah melalui konten kreatif memperluas segmentasi jamaah dan memperkuat 

narasi nasionalisme religius. Piliang menyebut bahwa media digital merupakan 

ruang produksi nilai yang mampu memengaruhi kesadaran sosial secara masif.173 

Melalui strategi tersebut, pesantren berperan aktif dalam pembentukan opini publik 

yang membela NKRI dan kebinekaan. 

Kebiasaan dalam kegiatan pesantren seperti salat berjamaah, tadarus, dan 

kerja bakti memperkuat nilai kebangsaan melalui disiplin kolektif, tanggung jawab 

sosial, dan kepedulian terhadap lingkungan. Lickona menegaskan bahwa 

pembentukan karakter dilakukan melalui habituasi konsisten atas nilai moral.174 

Dengan demikian Living Dakwah memperkuat wawasan kebangsaan melalui 

 
171 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 
172 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 71. 
173 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 
174 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 



pembiasaan perilaku yang selaras dengan etika kenegaraan dalam kehidupan sosial 

santri. 

Dakwah Humanis sebagai Relevansi Kontekstual Keindonesiaan 

Dakwah humanis yang dikembangkan pesantren berfokus pada pemulihan 

martabat dan pemberdayaan masyarakat marginal. A. Hasyim Muzadi menegaskan 

bahwa dakwah kebangsaan harus memperkuat keadilan dan kesejahteraan sosial.175 

Dengan perspektif tersebut, dakwah di Ora Aji tidak hanya mentransmisikan ajaran 

Islam, tetapi juga memperjuangkan keadilan sosial sebagai nilai inti kebangsaan. 

Living Dakwah menjadikan pesantren aktor transformasi sosial yang relevan 

dengan konteks keindonesiaan. 

Pesantren ini menempatkan cinta tanah air sebagai bagian dari keimanan, 

sehingga tidak terdapat dikotomi antara nilai nasionalisme dan religiusitas. Hal 

tersebut mendukung tesis Azra bahwa identitas keislaman dan identitas kebangsaan 

saling menguatkan di Indonesia.176 Living Dakwah membantu santri memahami 

bahwa membela negara, menjaga persatuan, dan menghormati perbedaan adalah 

perintah agama. Bentuk nasionalisme yang tumbuh bukan bersifat sekuler, 

melainkan nasionalisme religius berlandaskan akhlak. 

Living Dakwah mengarahkan santri agar tidak mudah terjebak dalam 

politisasi agama yang dapat memecah belah bangsa. Pendidikan diwujudkan dalam 

penyadaran bahwa identitas keagamaan dan identitas kebangsaan harus dikelola 

secara proporsional dan produktif. Geertz menjelaskan bahwa identitas keagamaan 

di Indonesia selalu berada dalam dialektika dengan identitas sosial dan politik.177 

Pesantren memberi bekal bagi santri untuk memahami dinamika tersebut tanpa 

kehilangan arah kebangsaan. 

Living Dakwah meneguhkan posisi Pesantren Ora Aji sebagai lembaga 

pendidikan Islam yang turut menjaga keberlanjutan semangat kebangsaan melalui 

 
175 A. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 72. 
176 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 
Kencana, 2012, hlm. 134. 
177 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 



dakwah yang dinamis dan progresif. Melalui kolaborasi nilai agama dan nilai 

kebangsaan, pesantren memaksimalkan peran sebagai benteng moral NKRI. 

Kementerian Agama menyatakan bahwa pesantren idealnya menjadi episentrum 

moderasi dan nasionalisme umat Islam.178 Dengan demikian, Living Dakwah telah 

memberikan kontribusi nyata dalam memperkuat visi kebangsaan santri secara 

berkelanjutan. 

 

4.4.2 Temuan Kualitatif 

Salah satu temuan penting adalah bahwa santri di Pesantren Ora Aji 

menunjukkan internalisasi rasa kebangsaan melalui rutinitas keagamaan harian 

seperti salat berjamaah, tadarus bersama, dan doa untuk bangsa yang secara 

konsisten digelar. Ritual kolektif ini menjadi medium untuk menyatukan identitas 

keagamaan dan nasional: ibadah tidak hanya dipersepsikan sebagai kewajiban 

religius, tetapi juga sebagai komitmen moral terhadap umat dan bangsa. Ketika 

santri berdoa bersama untuk Indonesia, mereka memaknai bahwa keimanan dan 

cinta tanah air bersifat simultan. Temuan ini sejalan dengan konsep bahwa 

pendidikan karakter lewat kebiasaan sehari-hari memperkuat integritas moral dan 

kewarganegaraan.179 

Melalui wawancara dengan beberapa santri, ditemukan bahwa figura kiai dan 

pengasuh menjadi teladan dalam menghargai keberagaman etnis dan budaya. 

Pengasuh secara terbuka menyampaikan bahwa santri dari manapun; suku, daerah, 

atau latar sosial berbeda, memiliki kedudukan setara. Sikap tersebut menjadi model 

praktis dari semangat persatuan, sehingga santri merasa bahwa identitas 

kebangsaan bukan sekadar slogan, melainkan realitas yang dijalani sehari-hari. Hal 

ini meneguhkan bahwa keteladanan moral dan inklusif adalah fondasi penting 

pembentukan karakter nasionalis di lingkungan pesantren.180 

 
178 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 21. 
179 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 2011, hlm. 13. 
180 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 



Karena santri di Ora Aji berasal dari berbagai daerah di Indonesia, interaksi 

harian di asrama dan kelas menciptakan “laboratorium kebangsaan” mikro di mana 

perbedaan budaya, bahasa, dan adat dikonfrontasikan dan dijembatani. Dalam 

diskusi santai maupun saat kerja bakti bersama, santri belajar menghargai 

perbedaan, menumbuhkan sikap toleran, dan memahami nilai kebhinekaan. Proses 

ini mendemonstrasikan bahwa living dakwah melalui interaksi multikultural 

berkontribusi membentuk wawasan kebangsaan yang lebih kokoh dan autentik.181 

Penelitian menunjukkan bahwa kegiatan sosial seperti bakti sosial, 

pendistribusian bantuan ke masyarakat sekitar, serta pelayanan keagamaan terbuka  

menjadi bagian penting dari dakwah kultural pesantren. Santri dilibatkan bukan 

hanya sebagai penerima ajaran, tetapi sebagai pelaku nyata dalam mewujudkan 

kesejahteraan bersama. Partisipasi semacam ini menumbuhkan rasa tanggung 

jawab sosial dan kesadaran kolektif akan nasib bersama sebagai warga negara. 

Dakwah sosial ini memperluas makna kebangsaan dari identitas simbolik menjadi 

tindakan konkrit untuk kemaslahatan umum.182 

Dalam kurikulum pendidikan agama di pesantren, ditemukan bahwa materi 

tafsir dan hadis sering dikontekstualisasikan agar relevan dengan realitas 

kebangsaan  misalnya, ajaran keadilan, persaudaraan, dan tanggung jawab sosial 

dikaitkan dengan nilai Pancasila dan persatuan Indonesia. Pengasuh menjelaskan 

bahwa agama dan nasionalisme bukan dua entitas terpisah, melainkan saling 

menguatkan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa living dakwah dapat dijadikan 

medium pendidikan kebangsaan asalkan materi agama dibingkai dalam konteks 

kemasyarakatan dan kenegaraan.183 

Temuan menunjukkan bahwa pesantren menerapkan nilai moderasi dalam 

kehidupan sehari-hari: santri diajarkan menghormati perbedaan mazhab, suku, dan 

latar belakang sosial, serta menjauhi sikap ekstrem. Dalam diskusi antar-santri, 

 
181 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 
182 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 71. 
183 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 
Kencana, 2012, hlm. 134. 



moderasi menjadi paradigma dalam menyikapi isu sosial dan keagamaan. Hal ini 

konsisten dengan rekomendasi kebijakan moderasi beragama di Indonesia sebagai 

alat pencegahan radikalisme dan pendorong persatuan nasional.184 Living dakwah 

di pesantren membuktikan bahwa moderasi bisa dibentuk secara organik melalui 

pendidikan komunitas. 

Kedisiplinan dalam aktivitas harian tepat waktu salat, kebersihan asrama, 

kerja bakti menjadi bagian dari internalisasi nilai kewarganegaraan. Santri belajar 

bahwa tanggung jawab individu berdampak pada kebersamaan komunitas. 

Kegiatan bersama seperti pengaturan piket, menjaga ketertiban, dan kerja sosial 

mendorong sense of duty terhadap lingkungan dan bangsa. Melalui living dakwah, 

pesantren mendidik karakter yang tidak hanya religius, tetapi juga bertanggung 

jawab sebagai warga negara yang aktif dan peduli.185 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa pesantren menggunakan media sosial 

dan konten digital untuk menyebarkan pesan keagamaan sekaligus nilai kebangsaan 

misalnya ceramah online yang membicarakan toleransi, persatuan, dan pluralitas 

Indonesia. Strategi ini memperluas jangkauan dakwah ke generasi muda dan 

diaspora santri, serta meneguhkan bahwa identitas religius dan nasionalis dapat 

hidup berdampingan dalam era global. Penggunaan media sebagai bagian dari 

living dakwah memperlihatkan adaptasi pesantren terhadap zaman tanpa 

mengesampingkan nilai keagamaan dan kebangsaan.186 

Dalam forum halaqah, musyawarah pesantren, dan diskusi rutin, santri diajak 

merefleksikan isu nasional seperti toleransi, pluralisme, keadilan sosial dari 

perspektif keagamaan. Diskusi terbuka ini memungkinkan generasi muda pesantren 

mengartikulasikan aspirasi kebangsaan mereka berdasarkan nilai religi. Proses 

refleksi kolektif ini menjadi bagian dari internalisasi wawasan kebangsaan yang 

kritis dan kontekstual, bukan sekadar retorika. Living dakwah diperkaya dengan 

 
184 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
185 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 
186 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 



ruang dialog sebagai modal pembangunan karakter warga negara yang sadar hak 

dan kewajiban.187 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa banyak santri mengadopsi identitas 

ganda: sebagai Muslim yang taat dan sebagai warga negara Indonesia yang bangga. 

Mereka menyatakan bahwa menjadi santri di Ora Aji berarti menghormati ajaran 

agama sekaligus cinta tanah air. Kombinasi ini membentuk identitas kebangsaan 

berbasis religiusitas, yang menjembatani potensi konflik identitas di era globalisasi. 

Living dakwah telah memungkinkan integrasi harmonis identitas keagamaan dan 

nasionalisme  sebuah model ideal pendidikan untuk masyarakat plural seperti 

Indonesia.188 

Temuan di atas menunjukkan bahwa living dakwah di Pesantren Ora Aji dapat 

berfungsi sebagai instrumen edukasi kebangsaan secara efektif, bila dijalankan 

konsisten dan reflektif. Namun, implementasi ini memerlukan komitmen 

kelembagaan, keteladanan pemimpin, dan lingkungan sosial yang suportif. Faktor 

eksternal seperti tekanan sosial, perubahan zaman, dan media harus terus 

diwaspadai agar tidak melemahkan internalisasi nilai. 

 

4.4.3 Model Integrasi Dakwah dan Kebangsaan 

Model Normatif-Teologis 

Model integrasi dakwah dan kebangsaan di Pesantren Ora Aji Yogyakarta 

dapat dipahami sebagai model normatif-teologis, yaitu penegasan bahwa komitmen 

kebangsaan berakar langsung pada ajaran Islam. Konsep ukhuwah islāmiyyah, 

waṭaniyyah, dan insāniyyah dijelaskan sebagai landasan teologis bagi kecintaan 

terhadap tanah air dan komitmen menjaga persatuan bangsa. Melalui living 

dakwah, kiai mengaitkan dalil-dalil keagamaan dengan konteks NKRI, sehingga 

santri memahami bahwa membela keutuhan bangsa merupakan bagian dari 

pengamalan iman. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Azra bahwa 

 
187 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 
188 M. Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama dan Dakwah Kebangsaan, Malang: LKPS, 2010, hlm. 72. 



pendidikan Islam harus menghubungkan tradisi keilmuan dengan agenda 

kebangsaan modern dalam kerangka negara-bangsa Indonesia.189 

Model Pedagogis-Transformatif 

Model integrasi berikutnya dapat disebut sebagai pedagogis-transformatif, di 

mana proses pembelajaran dirancang untuk mengubah cara pandang santri agar 

melihat dakwah dan kebangsaan sebagai dua dimensi yang saling menguatkan. 

Pengajaran tafsir, fikih, dan akhlak dihubungkan dengan isu-isu kebangsaan seperti 

keadilan sosial, kemanusiaan, dan pluralitas. Melalui pembelajaran dialogis, santri 

diajak menganalisis persoalan bangsa dengan perspektif keagamaan yang moderat. 

Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam yang bercorak transformatif harus 

mendorong peserta didik menjadi agen perubahan sosial yang bertanggung jawab 

terhadap umat dan bangsa.190 Dengan demikian, living dakwah menjadi wahana 

transformasi kesadaran keagamaan dan kebangsaan sekaligus. 

Model Sosial-Komunitarian 

Dari sisi praksis, integrasi dakwah dan kebangsaan di Ora Aji mengambil 

bentuk model sosial-komunitarian, yakni melalui aktivitas dakwah yang menyatu 

dengan pelayanan sosial dan pemberdayaan masyarakat. Kegiatan bakti sosial, 

pendampingan komunitas marginal, dan keterlibatan dalam inisiatif kemanusiaan 

menjadi medium untuk menanamkan nilai kepedulian dan solidaritas kebangsaan. 

Nata menyebut bahwa pendidikan Islam yang berorientasi masyarakat madani 

harus membangun kepedulian sosial dan komitmen terhadap kemaslahatan 

publik.191 Dalam konteks ini, living dakwah tidak hanya mengajarkan nilai secara 

verbal, tetapi mengkristalkannya dalam tindakan sosial yang memberi manfaat 

nyata bagi masyarakat luas. 

Model Kultural-Dialogis 

 
189 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 
Kencana, 2012, hlm. 134. 
190 Abuddin Nata, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 
191 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 115. 



Model integrasi lainnya ialah kultural-dialogis, di mana pesantren 

memanfaatkan budaya lokal, bahasa Jawa, simbol tradisi, serta humor religius 

sebagai jembatan antara pesan keagamaan dan nilai kebangsaan. Dakwah dikemas 

dalam bentuk yang akrab dengan kultur masyarakat sehingga pesan toleransi, 

persatuan, dan penghargaan terhadap kebinekaan lebih mudah diterima. Fatoni 

menekankan bahwa dakwah kultural mampu menjembatani jarak antara teks agama 

dan realitas sosial melalui adaptasi simbolik yang kontekstual.192 Melalui model ini, 

living dakwah menjadikan pesantren sebagai ruang dialog antara tradisi lokal, nilai 

keislaman, dan cita-cita kebangsaan. 

Model Digital-Participatoris 

Pada era kontemporer, Pesantren Ora Aji juga mengembangkan model 

digital-partisipatoris, yakni integrasi dakwah dan kebangsaan melalui pemanfaatan 

media sosial dan konten digital. Ceramah, pengajian, dan narasi kebangsaan 

diproduksi dalam format yang ramah media dan menyasar generasi muda. Hal ini 

sejalan dengan analisis Piliang bahwa media modern merupakan ruang baru 

produksi makna yang mampu membentuk kesadaran kolektif secara luas.193 

Dengan menjadikan ruang digital sebagai perpanjangan living dakwah, pesantren 

berkontribusi dalam membangun opini publik yang religius sekaligus nasionalis, 

sehingga penguatan wawasan kebangsaan tidak hanya terjadi di lingkungan 

internal, tetapi juga di ruang publik yang lebih luas. 

 

4.5 Diskusi Temuan dan Keselarasan dengan Teori 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Living Dakwah yang diterapkan di 

Pesantren Ora Aji bukan sekadar aktivitas dakwah normatif, melainkan menjadi 

bagian integral dari pendidikan kebangsaan. Dakwah melalui keteladanan (bil-ḥāl) 

yang dijalankan pengasuh mengarahkan santri untuk menginternalisasi nilai 

religius dan kebangsaan secara bersamaan. Pendekatan ini membenarkan teori Nata 

 
192 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, hlm. 
88. 
193 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 



bahwa dakwah bukan hanya penyampaian teks keagamaan, tetapi juga pembinaan 

karakter melalui praktik hidup sehari-hari.194 

Pendekatan keteladanan yang ditemukan di pesantren selaras dengan 

pandangan Lickona bahwa pendidikan karakter efektif apabila ditanamkan melalui 

percontohan moral secara konsisten.195 Kiai dan ustaz tidak hanya berperan sebagai 

komunikator agama, tetapi juga sebagai role model nasionalisme religius. Oleh 

karena itu, identitas kebangsaan santri tidak dibangun dari ceramah formal, 

melainkan dari proses imitasi nilai yang terus berlangsung. 

Kehidupan multikultural santri menjadi ruang sosial yang memperkuat 

pemahaman kebhinekaan. Interaksi lintas asal daerah, budaya, dan kebiasaan 

memperkuat toleransi sebagai dasar wawasan kebangsaan. Hal ini sejalan dengan 

gagasan Kaelan yang menekankan bahwa kesadaran kebangsaan tumbuh melalui 

pengalaman pluralitas sosial.196 Pesantren dalam konteks ini berfungsi sebagai 

miniatur Indonesia. 

Dimensi lain dari Living Dakwah adalah pelayanan sosial masyarakat. 

Kegiatan seperti bakti sosial menjadi pendidikan kewarganegaraan berbasis 

spiritualitas. Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam harus memampukan 

individu berkontribusi terhadap kemaslahatan publik.197 Dengan demikian, 

nasionalisme tidak hanya bersifat simbolik, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata 

untuk bangsa. 

Kajian keagamaan yang dikontekstualisasikan dengan platform kebangsaan 

turut menguatkan temuan bahwa dakwah dan nasionalisme dapat bersinergi secara 

epistemologis. Azra menjelaskan bahwa Islam Indonesia memiliki tradisi integratif 

antara agama dan negara, yang membedakannya dari model negara Islam 

 
194 Abuddin Nata, Ilmu Dakwah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016, hlm. 97. 
195 Thomas Lickona, Character Matters, New York: Simon & Schuster, 2004, hlm. 56. 
196 Kaelan, Pendidikan Pancasila, Yogyakarta: Paradigma, 2017, hlm. 71. 
197 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Masyarakat Madani, Jakarta: Rajawali Pers, 2013, hlm. 102. 



formalistik.198 Hal ini terlihat jelas dalam narasi pengajaran di Ora Aji yang 

menyatukan iman dan patriotisme. 

Peneguhan moderasi beragama dalam keseharian santri menunjukkan 

relevansi kebijakan nasional Kementerian Agama mengenai moderasi sebagai 

strategi memperkuat NKRI.199 Pesantren menjadi arena praksis moderasi yang 

mendidik santri untuk menolak ekstremisme sambil menghormati keberagaman 

masyarakat. 

Temuan penelitian juga membuktikan pentingnya pendekatan dakwah 

kultural dalam memperkuat penerimaan nilai kebangsaan. Melalui komunikasi 

berbasis budaya lokal dan humor religius, pesan nasionalisme dapat diterima tanpa 

resistensi. Hal ini mendukung teori Fatoni bahwa dakwah kultural efektif 

menghubungkan pesan Islam dengan konteks budaya masyarakat.200 

Penggunaan media digital dalam dakwah pesantren menunjukkan 

transformasi metode pendidikan kebangsaan di era modern. Piliang menyebut 

bahwa media adalah ruang produksi makna yang mempengaruhi kepemimpinan 

opini publik.201 Penggunaan konten digital menjadikan pesan kebangsaan lebih 

mudah diakses generasi muda. 

Keseluruhan strategi Living Dakwah terintegrasi dalam sebuah sistem 

pedagogi transformatif yang menekankan perubahan kesadaran santri. Identitas 

ganda sebagai Muslim dan warga negara Indonesia terbangun selaras, sebagaimana 

ditegaskan oleh Geertz bahwa agama dan budaya di Indonesia selalu berdialektika 

membentuk identitas hybrid.202 Santri dapat menjadi religius tanpa meninggalkan 

nasionalisme. 

 
198 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, Jakarta: 
Kencana, 2012, hlm. 134. 
199 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 14. 
200 M. Noor Fatoni, Dakwah Kultural dan Moderasi Beragama, Jakarta: Prenada Media, 2020, hlm. 
88. 
201 Yasraf Amir Piliang, Mediatika: Budaya Media, Yogyakarta: Jalasutra, 2010, hlm. 119. 
202 Clifford Geertz, The Religion of Java, New York: The Free Press, 1960, hlm. 156. 



Dengan demikian, Living Dakwah di Pesantren Ora Aji terbukti mendukung 

penguatan wawasan kebangsaan melalui pendekatan holistik: teologis, sosial, 

kultural, dan teknologi. Pesantren memainkan peran sebagai benteng ideologi 

persatuan bangsa. Keselarasan temuan empiris dengan teori Kemenag menegaskan 

bahwa pesantren adalah aktor strategis dalam menjaga keberlangsungan NKRI 

melalui pendidikan keagamaan yang moderat dan kontekstual.203 

 

BAB V 

KESIMPULAN 

5.1 Kesimpulan Penelitian 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Living Dakwah yang diterapkan di 

Pesantren Ora Aji Yogyakarta memiliki relevansi yang kuat dalam penguatan 

wawasan kebangsaan santri. Dakwah berbasis keteladanan, pembiasaan, dan 

praktik sosial tidak hanya menumbuhkan kesalehan individu, tetapi juga 

membentuk karakter nasionalis religius yang menghargai kebinekaan, persatuan, 

dan cinta tanah air. Pesantren ini menjadi ruang integrasi antara nilai Islam dengan 

identitas keindonesiaan secara harmonis. 

Internalisasi nilai kebangsaan berlangsung melalui pendidikan keagamaan 

yang kontekstual, interaksi sosial multikultural, dan partisipasi dalam kegiatan 

dakwah sosial. Santri mengalami proses transformasi kesadaran dari sekadar 

memahami konsep nasionalisme secara teoritis menjadi pelaku aktif dalam 

kehidupan sosial kebangsaan. Pesantren berperan sebagai agen pembangunan 

karakter bangsa yang mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman 

melalui media dakwah digital. 

Pesantren Ora Aji terbukti menjalankan fungsi strategis sebagai benteng 

moderasi beragama dan penguatan nilai Pancasila. Living Dakwah menjadi model 

pembinaan yang efektif untuk melahirkan generasi muslim yang moderat, inklusif, 

 
203 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang dan Diklat, 2019, hlm. 21. 



dan bertanggung jawab sebagai warga negara. Dengan demikian, kontribusi 

pesantren terhadap ketahanan ideologi bangsa semakin nyata dalam konteks sosial 

keagamaan Indonesia kontemporer. 

 

5.2 Rekomendasi 

Rekomendasi bagi Pesantren Ora Aji 

Disarankan agar Pesantren Ora Aji memperkuat sistem kelembagaan yang 

menunjang keberlanjutan Living Dakwah, termasuk pengembangan kurikulum 

kebangsaan yang terdokumentasi serta peningkatan kualitas pelatihan bagi tenaga 

pendidik dalam implementasi nilai moderasi beragama dan civic values. 

Rekomendasi bagi Pembuat Kebijakan 

Pemerintah melalui Kementerian Agama dan lembaga terkait diharapkan 

memberikan dukungan kolaboratif dan berbasis program untuk penguatan 

pesantren yang menjalankan model dakwah kebangsaan. Penguatan regulasi dan 

fasilitas pembelajaran digital juga penting untuk memperluas dampak pendidikan 

wawasan kebangsaan di pesantren. 

Rekomendasi bagi Penelitian Selanjutnya 

Penelitian lanjutan dapat memperdalam aspek evaluasi efektivitas jangka 

panjang Living Dakwah dalam konteks pembentukan perilaku kebangsaan santri di 

berbagai pesantren. Perbandingan model antar-pesantren akan memperkaya 

literatur dakwah dan pendidikan kebangsaan serta menjadi kontribusi ilmiah bagi 

pengembangan kebijakan pendidikan nasional. 

 

5.3 Implikasi Penelitian 

Implikasi Teoretis 

Temuan penelitian ini memperkuat teori integrasi dakwah dan pendidikan 

kebangsaan dalam dimensi teologis-pedagogis. Living Dakwah dapat diposisikan 



sebagai model konseptual dalam kajian dakwah moderasi dan pembangunan 

karakter bangsa berbasis nilai Islam. 

Implikasi dalam Pengembangan Kurikulum Pesantren 

Riset ini berimplikasi pada perancangan kurikulum pesantren yang lebih 

sistematis dalam memuat mata pelajaran kebangsaan dan praktik dakwah sosial. 

Dengan penguatan kurikulum, Living Dakwah dapat direplikasi secara konsisten ke 

pesantren lain di Indonesia. 

Implikasi dalam Pengembangan Kajian Akademik 

Penelitian ini menegaskan bahwa pesantren sebagai lembaga pendidikan 

Islam mampu memainkan peran signifikan dalam pemeliharaan ideologi 

kebangsaan. Kajian akademik mengenai Living Dakwah membuka ruang penelitian 

interdisipliner antara ilmu dakwah, pendidikan karakter, dan studi kebangsaan. 

 


