
TESIS 

 

 

 

IMPLEMENTASI PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM MOHAMMAD 

NATSIR DALAM KADERISASI DA’IYAH DI KAMPUS PUTRI STID 

MOHAMMAD NATSIR CIPAYUNG JAKARTA TIMUR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yolanda Mairita 

NPM:21502400642 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

 

1447 H/2025 M 



i  

TESIS 

 

 

 

IMPLEMENTASI PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM MOHAMMAD 

NATSIR DALAM KADERISASI DA’IYAH DI KAMPUS PUTRI STID 

MOHAMMAD NATSIR CIPAYUNG JAKARTA TIMUR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Yolanda Mairita 

NPM:21502400642 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

1447 H/2025 



ii  

 

IMPLEMENTASI PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM MOHAMMAD 

NATSIR DALAM KADERISASI DA‟IYAH DI KAMPUS PUTRI STID 

MOHAMMAD NATSIR CIPAYUNG JAKARTA TIMUR 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

 

 

 

 

 

Untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan Agama Islam dalam Program studi 

S2 Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung 

 

 

 

 

Oleh: 

Yolanda Mairita 

NPM: 21502400642 

 

 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM SULTAN AGUNG 

SEMARANG 

1447 H/2025 M 



iii  

LEMBAR PERSETUJUAN 

 

IMPLEMENTASI PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM MOHAMMAD 

NATSIR DALAM KADERISASI DA‟IYAH DI KAMPUS PUTRI STID 

MOHAMMAD NATSIR CIPAYUNG JAKARTA TIMUR 

 

 

Oleh : 

Yolanda Mairita 

NPM: 21502400642 

 

 

 

 

Pada Tanggal 14 Mei 2025 telah disetujui oleh : 

 

 

 

Pembimbing I Pembimbing II 
 

Drs. Asmaji Mochtar, Ph.d, M.Ag Dr. Toha Makhsum,S.Pd.I, M.Pd.I 

NIK 211523037 NIK 211514022 

Mengetahui: 

Program Studi magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, Ketua, 

 

 

 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.PI 

 

NIK 21051302 



iv  

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis 

implementasi pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam proses 

kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung Jakarta 

Timur. Pemikiran pendidikan Natsir yang berlandaskan tauhid, pembentukan 

akhlak, dan tanggung jawab da‟wah menjadi pondasi penting dalam proses 

kaderisasi da‟iyah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif 

dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan studi 

dokumentasi. Analisis data menggunakan model implementasi kebijakan George 

C. Edward III yang mencakup empat faktor: komunikasi, sumber daya, disposisi 

pelaksana, dan struktur birokrasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad Natsir telah terimplementasi dalam kurikulum, 

pembinaan karakter, dan aktivitas da‟wah kampus. Faktor pendukung 

implementasi meliputi komitmen kuat dari pengelola, kesamaan visi ideologis, 

dan lingkungan kampus yang mendukung. Adapun faktor penghambatnya adalah 

keterbatasan fasilitas, tantangan medan da‟wah. Implikasi dari penelitian ini 

menegaskan bahwa pemikiran tokoh pendidikan Islam seperti Mohammad Natsir 

masih relevan dalam konteks pendidikan tinggi Islam saat ini, khususnya dalam 

membentuk da‟iyah yang memiliki kompetensi keilmuan, akhlak, dan semangat 

da‟wah. 

Kata Kunci: Implementasi, Pendidikan Islam, Mohammad Natsir, Kaderisasi 

Da‟iyah, George C. Edward III. 



v  

 

ABSTRACT 

 

This study aims to describe and analyze the implementation of Mohammad 

Natsir‟s Islamic educational thought in the process of da‟iyah (female preacher) 

cadre development at the Women‟s Campus of STID Mohammad Natsir, 

Cipayung, East Jakarta. Natsir‟s educational philosophy, rooted in tawhid (Islamic 

monotheism), character building, and the responsibility of da‟wah, serves as a 

foundational principle in the institution‟s educational approach. This research 

employs a qualitative descriptive method, with data collected through interviews, 

observation, and document analysis. 

Data analysis uses the policy implementation model of George C. Edward III, 

which includes four key factors: communication, resources, disposition of 

implementers, and bureaucratic structure. The findings indicate that Natsir‟s 

educational values are integrated into the curriculum, character development 

programs, and campus da‟wah activities. Supporting factors include strong 

commitment from administrators, ideological alignment among stakeholders, and 

a conducive campus environment. Meanwhile, challenges in implementation 

involve limited facilities, field da‟wah difficulties. 

The study implies that the educational thought of Islamic figures like Mohammad 

Natsir remains relevant and applicable in modern Islamic higher education, 

particularly in shaping da‟iyah with intellectual, moral, and missionary 

competencies. 

Keywords: Implementation, Islamic Education, Mohammad Natsir, Da‟iyah 

Cadre, George C. Edward III 



vi  

LEMBAR PENGESAHAN 

IMPLEMENTASI PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM 

MOHAMMAD NATSIR DALAM KADERISASI DA‟IYAH DI KAMPUS 

PUTRI STID MOHAMMAD NATSIR CIPAYUNG JAKARTA TIMUR 

 

 

Oleh : 

Yolanda Mairita 

NPM: 21502400642 

Tesis ini telah dipertahankan di depan Dewan Penguji Program Magister 

Pendidikan Agama Islam Unissula Semarang 

Tanggal: 15 Juli 2025 

Dewan penguji Tesis 

Ketua, Sekretaris, 
 

Dr. Choeroni, M.Ag., M.Pd.I Dr. Sugeng Hariyadi, Lc. MA 

  NIK 2115110018   NIK 211520033 

Anggota, 

 

Dr. Hidayatus Sholihah, S.Pd.I., M.Pd., M.Ed 

  NIK 211513020 

 Mengetahui, 

Program Studi magister Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Sultan Agung Semarang, 

Ketua, 

 

 

 

 

Dr. Agus Irfan, S.H.I, M.Pd.I 

NIK 210513020



vii  

 



viii  

 

 

 

 



ix  

PERSEMBAHAN 

 

Karya Tesis ini dipersembahkan kepada kedua orang tua saya, mertua saya, suami 

saya, dan anak-anak saya tercinta serta ke seluruh keluarga besar saya. 

 

 

Semoga karya tesis ini bermanfaat Agama Islam, nusa dan bangsa. 



x  

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas rahmat dan 

karunia yang dilimpahkan-Nya sehingga tesis ini terselesaikan dengan baik. Tesis 

ini berbicara tentang Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Cipayung, Jakarta Timur. 

Dalam kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terima kasih sedalam- 

dalamnya kepada semua pihak, yang telah memberikan bantuan berupa arahan dan 

dorongan selama penulis studi. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima 

kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada yang terhormat: 

1. Bapak Prof. Dr. H. Gunarto, SH., MH. selaku Rektor Universitas Islam 

Sultan Agung Semarang. 

2. Bapak Drs. M. Muhtar Arifin Sholeh, M. Lib., selaku Dekan Fakultas 

Agama Islam dan Bapak Dr. Agus Irfan, S.H.I., M.P.I sebagai Ketua 

Program, dan Ibu Dr. Muna Yastuti Madrah, S.T., MA sebagai Sekretaris 

Program Magister Pendidikan Islam Unissula Semarang, mereka telah 

begitu banyak memberikan motivasi, serta berbagai hal yang tidak 

terhitung berkaitan dengan proses pendidikan penulis di Program MPdI 

Unissula hingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini. 

3. Drs. Asmaji Muchtar, Ph.D., M.Ag selaku Pembimbing I d a n Dr. Toha 

Makhsun, S.Pd.I., M.Pd.I selaku Pembimbing II. Beliau berdua dengan sabar 

dan bijak telah membimbing penulis selama menyusun tesis ini. 

4. Tim dosen penguji, dan dosen-dosen Program Magister Pendidikan Islam 

Unissula Semarang yang telah banyak mencurahkan ilmu kepada penulis. 



xi  

5. Kepada Suami Tercinta, Dzulfi Sandy Prihartanto yang telah memberi 

dukungan materi maupun inmateri berupa do‟a dan motivasinya untuk 

saya selalu semangat mengerjakan tesis ini. Serta 

6. kepada Anak-Anak tersayang, Fathimah Shofiyah Zulfikar dan Shidqi 

Mohammad Zulfikar semoga menjadi anak yang selalu tekun beribadah 

dan menuntut ilmu semoga ummi bisa menjadi contoh yang baik untuk 

kedua anak saya tetap selalu semangat dalam menuntut ilmu. 

7. Kepada Orang tua dan Mertua serta seluruh keluarga besar saya yang telah 

memberikan motivasi kepada saya untuk selalu semangat mengerjakan 

Tesis ini. Teriring doa semoga amal kebaikan dari berbagai pihak tersebut 

memperoleh balasan dari Allah Swt dan dicatat sebagai amal saleh, dan 

semoga karya ilmiah ini bermanfaat bagi siapa saja yang mem-bacanya. 

Aamiin. 

8. Kepada Wenila Fitri, yang telah banyak membantu semoga 

dipermudahkan segala urusan dan dimudahkan dalam menjalani kehidupan 

di dunia ini. 

9. Lu‟lu Maftuhah, S.Sos dan Afifah Nenditarini, S.Sos, yang telah banyak 

membantu penulis dalam wawancara, semoga memperoleh balasan dari 

Allah dan dicatat Amal shalihnya. 



xii  

DAFTAR ISI 

LEMBAR PERSETUJUAN.................................................................................. iii 

ABSTRAK .............................................................................................................. iv 

ABSTRACT ............................................................................................................ v 

LEMBAR PENGESAHAN ................................................................................... vi 

PERNYATAAN KEASLIAN DAN PERSYARATAN PUBLIKASI................ vii 

PERSEMBAHAN ................................................................................................ viii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... ix 

DAFTAR ISI .......................................................................................................... xi 

DAFTAR TABEL ................................................................................................. xv 

DAFTAR GAMBAR ........................................................................................... xvi 

HALAMAN DAFTAR LAMPIRAN ................................................................. xvii 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

1.1 Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

1.2 Identifikasi Masalah ................................................................................. 6 

1.3 Pembatasan Masalah ................................................................................ 6 

1.4 Rumusan Masalah .................................................................................... 7 

1.5 Tujuan Penelitian ...................................................................................... 8 

1.6 Manfaat Penelitian .................................................................................... 8 

1.7 Sistematika Penulisan ............................................................................... 9 

BAB II KAJIAN PUSTAKA................................................................................ 13 

2.1 Kajian Teori ............................................................................................ 13 

A. Pengertian Implementasi ........................................................................ 13 

B. Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam ................................................. 16 

C. Komponen Pendidikan Islam.................................................................. 17 



xiii  

D. Kaderisasi Da‟iyah ................................................................................. 29 

E. Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam ............................................... 36 

F. Biografi Mohammad Natsir .................................................................... 56 

2.2 Penelitian Relevan ............................................................................................ 69 

2.3 Kerangka Berpikir .................................................................................. 73 

BAB III METODE PENELITIAN ...................................................................... 75 

3.1 Jenis Penelitian ....................................................................................... 75 

3.2 Subjek Penelitian .................................................................................... 76 

3.3 Sumber Penelitian ................................................................................... 76 

3.4 Fokus Penelitian ..................................................................................... 77 

3.5 Metode Pengumpulan Data ..................................................................... 77 

3.6 Keabsahan Data ...................................................................................... 78 

3.7 Teknik Analisis Data .............................................................................. 80 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN .................................... 83 

4.1 Gambaran Umum STID Mohammad Natsir ........................................... 83 

1. Latar Belakang berdirinya STID Mohammad Natsir .............................. 83 

2. Sejarah Berdirinya Kampus Putri STID Mohammad Natsir .................. 84 

3. Visi, Misi STID Mohammad Natsir ........................................................ 86 

4. Struktur Pengurus ................................................................................... 86 

5. Tenaga Pengajar ....................................................................................... 90 

6. Mahasiswi ............................................................................................... 93 

4.2 Program Pembinaan Pesantren Mahasiswi (Ma‟had Al-Jami‟ah) ........... 94 

1. BIDANG PEMBINAAN KARAKTER ................................................. 94 

2. BIDANG TAHFIZH ............................................................................... 97 

3. BIDANG BAHASA ............................................................................... 98 

4. BIDANG KERUMAH TANGGAAN .................................................. 100 

4.3 Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam 



xiv  

Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta 

Timur 103 

1. Dasar Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir ....................... 103 

2. Tujuan Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir ....................... 107 

3. Kurikulum Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir ....................... 109 

4. Konsep Guru menurut Mohammad Natsir dan Implementasinya di 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir ........................................................ 116 

5. Metode Pembelajaran menurut Mohammad Natsir dan Implementasinya 

di Kampus Putri STID Mohammad Natsir .................................................... 118 

6. Bahasa Asing sebagai Alat Pencerdasan .............................................. 129 

4.4 Analisis Implementasi Model Goerge C. Edward III pada Implementasi 

Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam Pembinaan Kader 

Da‟iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur .......... 135 

1. Komunikasi .......................................................................................... 136 

2. Sumber Daya ........................................................................................ 137 

3. Disposisi (Sikap Pelaksana) ................................................................. 138 

4. Struktur Birokrasi ................................................................................. 138 

4.5 Dampak Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir 

dalam Pembinaan Kader Da‟iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir 

Cipayung, Jakarta Timur .................................................................................. 139 

4.6 Tantangan Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir dalam Pembinaan Kader Da‟iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir 

Cipayung, Jakarta Timur ................................................................................... 140 

4.7 Pembahasan .......................................................................................... 142 

BAB V PENUTUP .............................................................................................. 144 

5.1 Kesimpulan ........................................................................................... 144 



xv  

5.2 Implikasi .......................................................................................................... 146 

5.3 Keterbatasan Penelitian................................................................................... 146 

5.4 Saran ..................................................................................................... 146 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN SURAT PENELITIAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 



xvi  

DAFTAR TABEL 

 

 

Tabel 4.1 Data Struktur Pengurus .......................................................................... 87 

Tabel 4.2 TimPengelola Pesantren Mahasiswa Putri ............................................... 89 

Tabel 4.3 Sarana dan Prasarana Kampus Putri STID Mohammad Natsir ............ 90 

Tabel 4.4 Nama Dosen Pengajar ........................................................................... 91 

Tabel 4.5 Jumlah Mahasiswi Kampus Putri STID Mohammad Natsir Tahun 

Ajaran 2024-2025 ................................................................................................... 93 

Tabel 4.6 Kegiatan Non Kelas Semester I dan II Program Pembinaan Karakter 94 

Tabel 4.7 Kegiatan Non Kelas Bidang Karakter..................................................... 95 

Tabel 4.8 Program Pembinaan Bahasa .................................................................. 98 

 

Tabel 4.9 Program Pembinaan Bidang Kerumah Tanggaan ............................... 100 

 

Tabel 4.10 Daftar Mata Kuliah Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam dan Mata 

kuliah Pengembangan Masyarakat Islam ............................................................ 111 

Tabel 4.11 Daftar Mata Kuliah Pesantren Mahasiswi (Ma‟had al-Jami‟ah) di 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir ............................................................... 132 



xvii  

 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 2.1 Diagram Kerangka Berpikir .............................................................. 74 

Gambar 3.1 Model Analisis Data Miles dan Huberman (Model data 

Interaktif) ................................................................................................................ 82 

Gambar 4. 1 Kegiatan Halaqoh mentoring Mahasiswi........................................ 106 

Gambar 4.2 Mahasiswi menghafal al-Qur‟an di Kegiatan lailatul Qur‟an ...... 120 

Gambar 4.3 Mahasiswi dalam proses belajar ...................................................... 122 

Gambar 4.4 Kegiatan Komunitas MARWAH dalam Wawancara Tokoh.............. 122 

Gambar 4.5 Beberapa Kegiatan Organisasi DEMA ............................................ 122 

Gambar 4.6 Kegiatan Pembuatan Mading oleh Komunitas KPMT ..................... 123 

Gambar 4.7 Seminar Pentingnya Skill ................................................................. 124 

Gambar 4.8 Kajian Kitab Umdatul Mar‟ah ........................................................ 125 

Gambar 4.9 Kegiatan Mahasiswi di MT Nur Haslye ............................................ 125 

Gambar 4.10 Kegiatan Pratikum TPA ................................................................. 127 

Gambar 4.11 Kegiatan mahasiswi di Pratikum MT Darussalam ...................... 127 

Gambar 4.12 Pelatihan Janaiz oleh Mahasiswi Kafda di Sukabumi ................... 129 

Gambar 4.13 Pembagian Iqra untuk anak-anak .................................................. 129 

Gambar 4.14 Kegiatan Buka Bersama ................................................................ 129 

Gambar 4.15 Kegiatan dauroh Bahasa Arab untuk Mahasiswi .......................... 131 



xvii

i 
 

HALAMAN DAFTAR LAMPIRAN 

Lampiran 1 Surat Izin Penelitian 

Lampiran 2 Instrumen Penelitian 

Lampiran 3 Dokumentasi Wawancara 

Lampiran 4 Daftar Riwayat Hidup 



1  

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang Masalah 

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki sejarah panjang yang melibatkan 

berbagai tokoh intelektual, salah satunya adalah Mohammad Natsir. Sebagai 

pemikir dan tokoh pendidikan Islam, Natsir mengusung Konsep pendidikan yang 

menekankan keseimbangan antara ilmu agama dan ilmu pengetahuan umum, serta 

pentingnya pengembangan karakter dan akhlak mulia. 

Mohammad Natsir adalah salah satu tokoh pendidikan di Indonesia. Sejak 

lulus SMA Belanda (AMA/Algemene Middelbare School), tahun 1930, 

Mohammad Natsir langsung terjun sebagai guru. Setelah itu, Natsir memimpin 

sekolah Pendidikan Islam (Pendis) di Bandung. Beliau juga aktif dalam 

kepanduan dan organisasi pemuda Islam, serta berguru langsung dengan guru- 

guru seperti Ahmad Hasan, Haji Agus Salim, dan Syekh Ahmad Soorkati. Tahun 

1937, Natsir menulis makalah berjudul “Sekolah Tinggi Islam” (STI). Natsir 

memandang perlunya umat Islam memiliki universitas secara formal. Dalam buku 

“Di Sekitar Lahirnya Republik karya Anwar Harjono dan Lukman Hakiem 

disebutkan pada awal tahun 1945, dalam suatu permusyawaratannya, Masyumi 

membuat keputusan diantaranya mendirikan perguruan tinggi Islam dengan nama 

Sekolah Tinggi Islam, sebagai tindak lanjut dari keputusan mendirikan perguruan 

tinggi Islam, pada bulan April 1945 Masyumi mengundang para ulama dan 

cendekiawan Muslim dari berbagai kalangan, peristiwa bersejarah itu diberitakan 

oleh harian Sinar Matahari yang beralamat di Jalan Tugu 58 Yogyakarta, dengan 

judul “Pendirian Sekolah Tinggi Islam di Djawa” empat orang pembina STI di 



2  

masa Awal ialah: Bung Hatta, Prawoto Mangkusasmito, M. Natsir, A. Kahar 

Muzakkir) (Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia, 1997: 5-7) 

Selain dikenal peran pentingnya di Bidang Pendidikan, terlebih dahulu 

Mohammad Natsir sudah berkecimpung di dunia politik, salah satu peranannya 

terkenal ialah mengembalikan bangsa Indonesia dari RIS kepada NKRI. Hal ini 

disebut dengan Mosi Integral Natsir, yang mana menjadi bukti sejarah bersatunya 

Republik Indonesia. Sebagaimana paparan Adian Husaini dalam bukunya bahwa 

Mosi Integral Natsir telah mengantarkan terbentuknya kembali (proklamasi kedua) 

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) yang secara resmi diumumkan pada 

tanggal 17 Agustus 1950. Proklamasi yang pertama ialah pada tanggal 17 Agustus 

1945. (Adian Husaini & Bambang Galis Setiawan, 2020: 11) 

Perjalanan sejarah Mohammad Natsir di dunia politik begitu panjang, hingga 

masanya mengalami ujian dimana partai Masyumi dibekukan oleh Pemerintahan 

Soekarno dengan alasan terlibat PRRI hingga pada masa pemerintahan Soeharto. 

Apakah PRRI sebuah pemberontakan? Di dalam buku Mohammad Natsir sebuah 

Biografi, Mestika Zed menjawab lugas: “Pemberontakan atau bukan, tergantung 

pada pengertian dan titik pandang yang digunakan.” Berdasarkan bukti-bukti yang 

tersedia, tidak ada maksud PRRI untuk mendirikan negara dalam negara, dan juga 

tidak ada tuntutan untuk menggulingkan pemerintah, kecuali mengajukan 

pemerintahan tandingan karena pemerintahan di Jakarta dianggap sudah 

inkonstitusional. (Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia, 2019: 430) 

Meskipun tidak aktif di dunia politik, Mohammad Natsir tetap berjuang untuk 

rakyat Indonesia dan ummat Islam khususnya. Pada masa-masa inilah peranan 

beliau di dunia da‟wah lebih aktif dengan membentuk (pengkaderan) mujahid dan 



3  

mujahid da‟wah di berbagai perguruan tinggi Indonesia sangat menonjol dan 

membuahkan hasil. Dilihat dari perkataan Mohammad Natsir dalam sebuah 

wawancara, “Kalau dulu, „kita berda‟wah lewat politik, tapi sekarang berpolitik 

lewat da‟wah.” (Dr.Thohir Luth, 1999: 54) 

Di bidang da‟wah Mohammad Natsir bersama beberapa temannya mendirikan 

Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia (DDII) didirikan pada tanggal 26 Februari 

1997. Beberapa kegiatan dari Lembaga DDII, peneliti kutip dari Dr. Thohir ialah 

1) Pembangunan Masjid di tempat umum, Kampus, pemukiman transmigasi, 

daerah suku terasing serta pembangunan rumah sakit, pondok pesantren, asrama 

yatim yang tersebar di berbagai daerah di seluruh tanah air. 2) Pengiriman Da‟i di 

pedesaan dan daerah transmigrasi. 3) Penerbitan baik berbentuk majalah dan serial 

khutbah. (Dr.Thohir Luth, 1999: 54) 

Di bidang pendidikan sendiri Mohammad Natsir tidak hanya sebagai tokoh 

yang mengembangkan ide-idenya di atas kertas namun beliau terlibat lansung 

terjun di dunia pendidikan lewat lembaga Pendidikan Islam (PENDIS) jugalah 

Mohammad Natsir banyak menerapkan ide-idenya terkait sistem dan model 

pendidikan yang ia inginkan, selain itu dalam perjalanan PENDIS sosok sang istri 

Nur Nahar juga selalu membersamai dengan menjadi pengajar di PENDIS bahkan 

meminjamkan gelangnya jika PENDIS memerlukan dana. 

Menurut Mohammad Natsir, Maju atau mundurnya salah satu kaum 

bergantung sebagian kepada pelajaran dan pendidikan yang berlaku dalam 

kalangan mereka itu, bahwa kemajuan dan kemunduran itu, tidak bergantung 

kepada ketimuran dan kebaratan, tidak bergantung kepada ada atau tidaknya sifat- 

sifat dan bibit-bibit kesanggupan dalam salah satu umat, yang menjadikan mereka 



4  

layak atau tidaknya menduduki tempat yang mulia di atas dunia ini. (M.Natsir, 

2015: 79-80) 

Pemikiran konsep Pendidikan Mohammad Natsir yang dikenal dengan 

Konsep Integral dimana mengusungkan adanya perpaduan antara ilmu 

pengetahuan umum dan agama, ada beberapa hal yang mempengaruhi pemikiran 

beliau, termasuk dari riwayat pendidikannya, organisasinya maupun peranannya 

dari berbagai bidang. 

Dalam konteks pendidikan tinggi, konsep pemikiran ini sangat relevan untuk 

diimplementasikan di lembaga-lembaga pendidikan, terutama di Kampus STID 

Mohammad Natsir, sebagai salah satu institusi pendidikan Islam terkemuka di 

Indonesia, memiliki peran strategis dalam melahirkan da‟i dan da‟iyah yang 

kompeten. Kampus Putri STID Mohammad Natsir secara khusus dirancang untuk 

mendidik mahasiswi menjadi generasi muslimah yang tidak hanya memahami 

ilmu agama tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari 

dan dalam berbagai kehidupan. 

Pemikiran pendidikan Islam yang diterapkan di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir merupakan upaya untuk mengintegrasikan nila-nilai Islam 

dalam sistem pendidikan. Hal ini mencakup kurikulum berbasis Al-Qur‟an dan 

Sunnah, metode pembelajaran yang mengedepankan pendekatan tarbiyah 

(Pembinaan), dan pembentukan akhlak mulia sebagai prioritas utama. Namun, 

keberhasilan implementasi konsep ini menghadapi berbagai tantangan, salah 

satunya adalah bagaimana menyusung kurikulum yang mengintegrasikan ilmu 

agama dengan ilmu umum secara holistic, serta memastikan bahwa pendidikan 

yang diberikan tidak hanya berfokus pada aspek akademik, tetapi juga membentuk 



5  

karakter mahasiswi yang kuat dalam nilai-nilai Islam. Serta terdapat pula 

tantangannya lainnya seperti perbedaan latar belakang mahasiswi, keterbatasan 

fasilitas serta dinamika sosial dan budaya yang telah berkembang. 

Perkembangan teknologi dan globalisasi menambah kompleksitas tantangan 

ini. Mahasiswi sebagai bagian dari generasi muda yang semakin terhubung dengan 

dunia luar, perlu memiliki kemampuan untuk menghadapi dinamika global tanpa 

mengorbankan jati diri dan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, penting untuk 

mengkaji bagaimana konsep pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

dalam konteks pendidikan tinggi di Kampus Putri STID Mohammad Natsir, 

sehingga dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas dalam bidang 

akademik, tetapi juga memiliki akhlak mulia, keterampilan kepemimpinan, serta 

kemampuan untuk memberikan kontribusi positif bagi umat. 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang bagaimana 

konsep pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir dapat diimplementasikan 

secara efektif di kampus putri STID Mohammad Natsir. Melalui penelitian ini, 

diharapkan dapat ditemukan model implementasi yang sesuai dengan kebutuhan 

pendidikan di era modern, serta memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

pendidikan Islam yang relevan dan berkualitas, khususnya bagi mahasiswi yang 

akan menjadi agen perubahan di masyarakat. 

Namun dalam praktiknya, implementasi Pemikiran Pendidikan Islam 

Mohammad Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di kampus Putri STID Mohammad 

Natsir Cipayung Jakarta Timur tidak lepas dari tantangan. Setiap proses 

implementasi pasti dihadapkan pada faktor- faktor yang mendukung dan 

menghambat, seperti efektivitas komunikasi visi lembaga, ketersediaan sumber 



6  

daya manusia dan material, komitmen pelaksana program, serta struktur birokrasi 

internal. Untuk itu, penelitian ini menggunakan model Implementasi Goerge C. 

Edward III sebagai alat analisis. Model ini menekankan bahwa keberhasilan 

implementasi sangat ditentukan oleh empat faktor: komunikasi, sumber daya, 

disposisi atau sikap plekasana dan struktur birokrasi. 

Berdasarkan latar belakang di atas, penulis memutuskan untuk mengangkat 

judul, yaitu: “Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir 

dalam Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, 

Jakarta Timur.” 

1.2 Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah diuraikan diatas, maka peneliti 

melihat beberapa masalah sebagai berikut: 

1. Belum ada penelitian secara khusus tentang Implementasi Pemikiran 

Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam Kaderisasi di Kampus Putri 

STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. 

2. Keterbatasan pemahaman mahasiswi secara mendalam pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad Natsir sebagai fondasi pendidikan dan 

da‟wah. 

3. Terdapat tantangan dalam Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam 

Mohammad Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah. 

1.3 Pembatasan Masalah 

Masalah yang hendak diteliti perlu dibatasi, karena jika tidak dibatasi, 

pembahasannya bisa meluas sehingga menimbulkan ketidakjelasan dalam 

pembahasan. Adapun pembatasan masalah dalam penelitian ini adalah sebagai 



7  

berikut: 

 

Penelitian ini hanya akan membahas pemikiran Mohammad Natsir dalam 

bidang pendidikan Islam, khususnya yang berkaitan dengan kaderisasi da‟iyah. 

1. Lingkup Implementasi di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Fokus penelitian ini adalah Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. Kaderisasi yang dikaji mencakup 

aspek kurikulum, metode pembelajaran, serta pembentukan karakter dan 

keterampilan da‟wah mahasiswi. 

2. Batasan Waktu dan Data 

Penelitian ini menggunakan data dari kurun waktu 1 Tahun. Data yang 

dianalisis berasal dari sumber primer dan sekunder, seperti kurikulum, 

wawancara dengan Ketua, Mudir Pesantren Mahasiswi di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur dan beberapa mahasiswi, serta 

dokumen terkait kaderisasi da‟iyah. 

3. Tingkat Analisis 

Penelitian ini bersifat deskriptif-kualitatif, dengan analisis yang berfokus 

pada bagaimana pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

diimplementasikan, tantangan serta dampaknya terhadap kaderisasi da‟iyah. 

1.4 Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, terdapat beberapa 

permasalahan yang menjadi fokus dalam penelitian ini, yaitu: 

1. Bagaimana implementasi pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

telah berjalan dalam program kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur. 



8  

2. Bagaimana dampak dan tantangan Implementasi pemikiran pendidikan 

Islam Mohammad Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur? 

3. Bagaimana Implementasi pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

dalam Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir, 

Cipayung Jakarta Timur, jika dianalisis menggunakan model Implementasi 

Goerge C. Edward III? 

1.5 Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Menjelaskan bagaimana konsep pemikiran pendidikan Islam Mohammad 

Natsir diterapkan dalam kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. 

2. Mengkaji sejauh mana implementasi pemikiran tersebut telah dijalankan 

dalam proses kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir, 

Cipayung Jakarta Timur. 

1.6 Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara teoretis 

maupun praktis, sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoretis 

 

a. Menambah wawasan akademik mengenai pemikiran pendidikan Islam 

Mohammad Natsir, khususnya dalam konteks kaderisasi da‟iyah. 

b. Memberikan kontribusi bagi pengembangan kajian pendidikan Islam yang 

berbasis pemikiran tokoh-tokoh Islam. 

c. Menjadi referensi bagi penelitian selanjutnya yang ingin mengkaji lebih 



9  

dalam mengenai implementasi pemikiran Mohammad Natsir dalam 

pendidikan Islam. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi STID Mohammad Natsir: 

1) Memberikan evaluasi terhadap implementasi pemikiran Mohammad 

Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri. 

2) Memberikan rekomendasi perbaikan dalam kurikulum dan metode 

kaderisasi agar lebih efektif dan sesuai dengan tantangan zaman. 

b. Bagi Mahasiswi dan Calon Da‟iyah 

 

1) Membantu mahasiswi memahami lebih dalam konsep pendidikan 

Islam Mohammad Natsir dan bagaimana mengaplikasikannya dalam 

kehidupan serta da‟wah. 

2) Meningkatkan kualitas dan kompetensi mahasiswi sebagai calon 

da‟iyah yang siap berkontribusi bagi masyarakat. 

c. Bagi Lembaga Pendidikan Islam Lainnya 
 

1) Memberikan wawasan tentang strategi pembinaan da‟iyah yang efektif 

berdasarkan pemikiran Mohammad Natsir. 

2) Menjadi model bagi institusi pendidikan Islam lain dalam 

mengembangkan sistem pendidikan berbasis nilai-nilai Islam yang 

holistik. 

1.7 Sistematika Penulisan 

Agar penelitian ini lebih sistematis dan mudah dipahami, penulisan 

disusun dalam beberapa bab sebagai berikut: 



10  

BAB I: PENDAHULUAN 

Bab ini berisi: 

 

1. Latar Belakang; Menjelaskan urgensi penelitian, pentingnya pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad Natsir, serta relevansinya dalam Kaderisasi 

Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung Jakarta 

Timur. 

2. Rumusan Masalah; Merumuskan pertanyaan penelitian yang menjadi 

fokus utama kajian ini. 

3. Identifikasi Masalah; Menguraikan berbagai aspek yang berkaitan dengan 

Implementasi Pemikiran Mohammad Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah. 

4. Pembatasan Masalah; Menentukan ruang lingkup penelitian agar lebih 

fokus dan terarah. 

5. Tujuan Penelitian; Menguraikan tujuan yang ingin dicapai melalui 

penelitian ini. 

6. Manfaat Penelitian; Menjelaskan manfaat penelitian baik secara teoretis 

maupun praktis. 

7. Sistematika Penulisan; Memberikan gambaran struktur isi penelitian secara 

keseluruhan. 

BAB II: LANDASAN TEORI 

Bab ini membahas: 

 

1. Pemikiran Pendidikan Islam para tokoh Islam dan Mohammad Natsir – 

Menguraikan pemikiran Mohammad Natsir terkait pendidikan Islam, 

termasuk metode, prinsip, dan aplikasinya dalam dunia pendidikan. 

2. Komponen Pendidikan Islam – Menjelaskan teori pendidikan Islam secara 



11  

umum serta Komponen utamanya. 

 

3. Kaderisasi Da‟iyah dalam Pendidikan Islam – Menjelaskan teori kaderisasi 

Islam secara umum serta tahapannya. 

4. Kajian Terdahulu – Mengulas penelitian atau literatur sebelumnya yang 

relevan dengan topik ini. 

BAB III: METODOLOGI PENELITIAN 

Bab ini menjelaskan metode yang digunakan dalam penelitian, mencakup: 

 

1. Pendekatan dan Jenis Penelitian – Menjelaskan apakah penelitian bersifat 

kualitatif, deskriptif, atau lainnya. 

2. Sumber Data – Menguraikan data primer dan sekunder yang digunakan. 

 

3. Teknik Pengumpulan Data – Menjelaskan metode yang digunakan, seperti 

wawancara, observasi, atau studi dokumen. 

4. Teknik Analisis Data – Menjelaskan bagaimana data diolah dan dianalisis 

untuk mendapatkan kesimpulan. 

BAB IV: HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Bab ini berisi: 

 

1. Deskripsi Kampus Putri STID Mohammad Natsir – Gambaran umum 

tentang sistem pendidikan, kurikulum, dan program kaderisasi da‟iyah di 

kampus tersebut. 

2. Bagaimana Implementasi Pemikiran Mohammad Natsir dalam Kaderisasi 

Da‟iyah – jika dianalisis dengan Model Implementasi Goerge C. Edward 

III. 

3. Tantangan dan Hambatan dalam Implementasi – Menguraikan kendala 

yang dihadapi dalam penerapan pemikiran beliau di kampus. 



12  

4. Dampak Kaderisasi Da‟iyah terhadap Mahasiswi – Menganalisis hasil dari 

kaderisasi da‟iyah berbasis pemikiran Mohammad Natsir terhadap kualitas 

dan kompetensi mahasiswi. 

BAB V: PENUTUP 

Bab terakhir ini berisi: 

1. Kesimpulan 

2. Implikasi 

 

3. Keterbatasan Penelitian 

4. Saran 



13  

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

2.1 Kajian Teori 

 

A. Pengertian Implementasi 

Implementasi adalah suatu tindakan atau pelaksanaan dari sebuah rencana 

yang sudah disusun secara matang dan terperinci. Implementasi biasanya 

dilakukan setelah perencanaan sudah dianggap sempurna. Implementasi mengacu 

pada tindakan untuk mencapai tujuan- tujuan yang telah ditetapkan dalam suatu 

keputusan. Tindakan ini berusaha untuk mengubah keputusan- keputusan tersebut 

menjadi pola- pola operasional serta berusaha mencapai perubahan-perubahan 

besar atau kecil sebagaimana yang telah diputuskan sebelumnya. (Dedi Mulyadi, 

2016) Sejalan dengan Lister yang mengemukakan bahwa sebagai sebuah hasil, 

maka implementasi menyangkut tindakan seberapa jauh arah yang telah 

diprogramkan itu benar-benar memuaskan. (Mhd Taufik:135-140). 

Implementasi dianggap sebagai wujud utama dan tahap yang sangat 

menentukan dalam proses kebijakan. (Ripley,1986 : 15)Pandangan tersebut 

dikuatkan dengan pernyataan Edwards III bahwa tanpa Implementasi yang efektif 

keputusan pembuat kebijakan tidak akan berhasil dilaksanakan. Implementasi 

kebijakan merupakan aktivitas yang terlihat setelah dikeluarkan pengarahan yang 

sah dari suatu kebijakan yang meliputi upaya mengelola input untuk menghasil 

output atau outcomes bagi masyarakat. (Edward III Goerge C, 1990: 1) 

Di penelitian ini peneliti menggunakan Model Implementasi oleh Goerge C. 

Edward III dimana model ini menekankan keberhasilan Implementasi kebijakan 

(atau dalam konteks ini, pemikiran/konsep pendidikan Islam Mohammad Natsir). 



14  

Model Implementasi kebijakan yang berspektif top down yang dikembangkan 

oleh Goerge C. Edward III menamakan model implementasi kebijakan publicnya 

dengan Direct and Indirect Impact on Implementation. Dalam pendekatan teori ini 

terdapat empat faktor yang mempengaruhi keberhasilan Implementasi suatu 

kebijakan,yaitu: 1. Komunikasi; 2. Sumberdaya; 3. Disposisi dan 4. Struktur 

Birokrasi. 

1. Komunikasi 

Variabel pertama yang mempengaruhi keberhasilan implementasi suatu 

kebijakan menurut Goerge C. Edward III (dalam Agustino), adalah 

komunikasi. Komunikasi, menurutnya sangat menentukan keberhasilan 

pencapaian tujuan dari implementasi kebijakan publik. Implementasi yang 

efektif terjadi apabila para pembuat keputusan sudah mengetahui apa yang 

akan mereka kerjakan. 

Di penelitian ini peneliti akan mengkaji sejauh mana pemikiran 

Mohammad Natsir dikomunikasikan dengan jelas dan konsisten kepada para 

kader da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta 

Timur. 

2. Sumber daya (Resources) 

 

Variabel kedua yang mempengaruhi keberhasilan implementasi suatu 

kebijakan adalah sumber daya. Sumber daya merupakan hal penting lainnya 

dalam mengimplementasikan kebijakan, menurut Goerge C. Edward III. 

(Syaiful Sagala, 2009: 49) Di penelitian ini yang menjadi sumber Daya 

manusia (Ketua, Staf terdiri para Asatidz dan Aszatidzah, serta Dewan Senat 

dari lembaga Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia) 



15  

3. Sikap Pelaksana (Disposisi) 

 

Variabel ketiga yang mempengaruhi keberhasilan implementasi kebijakan 

adalah disposisi. Dalam penelitian ini meliputi komitmen dan kesesuain sikap 

para pelaksana kaderisasi terhadap nilai-nilai yang dibawa oleh pemikiran 

Natsir, seperti keikhlasan, keteladanan, serta semangat da‟wah. 

4. Struktur birokrasi 

 

Keberhasilan implementasi kebijakan publik adalah struktur birokrasi. 

Walaupun sumber daya untuk melaksanakan suatu kebijakan tersedia, atau 

para pelaksana kebijakan mengetahui apa yang seharusnya dilakukan, dan 

mempunyai keinginan untuk melaksanakan suatu kebijakan,kemungkinan 

kebijakan tersebut tidak dapat dilaksanakan atau direalisasikan karena 

terdapatnya kelemahan dalam struktur birokrasi. Kebijakan yang begitu 

kompleks menuntut adanya kerjasama banyak orang, ketika struktur birokrasi 

tidak kondusif pada kebijakan yang tersedia, maka hal ini akan menyebabkan 

sumber daya-sumber daya menjadi tidak efektif dan menghambat jalannya 

kebijakan. Birokrasi sebagai pelaksana sebuah kebijakan harus dapat 

mendukung kebijakan yang telah diputuskan secara politik dengan jalan 

melakukan koordinasi dengan baik. (Tabrani Rusyan, 2000 : 183) Dalam 

Penelitian ini Struktur Birokrasi menyangkut sistem, program yang 

mendukung proses kaderisasi agar berjalan sesuai dengan pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad Natsir yang ingin diimplementasikan di 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. Diantara 

faktor-faktor diatas terjadi interaksi pada gilirannya berpengaruh terhadap 

implementasi. Model tersebut dapat disajikan dalam gambar dibawah ini: 



16  

 

Gambar 1.1 Model Implementeasi Kebijakan Goerge Edward III 
 

 

 

B. Pengertian Pemikiran Pendidikan Islam 

 

1. Pengertian Pemikiran 

Secara etimologi, pemikiran berasal dari kata dasar “pikir” yang berarti 

proses, cara atau perbuatan memikir, yaitu menggunakan akal budi untuk 

memutuskan suatu persoalan dengan mempertimbangkan segala sesuatu secara 

bijaksana. Dalam konteks ini, pemikiran dapat diartikan sebagai upaya cerdas 

dari proses kerja akal dan kalbu untuk melihat fenomena dan berusaha mencari 

penyelesaiannya secara bijaksana. 

Secara terminologis, menurut Mohammad Labib An- Najihi dalam A. 

Susanto mengemukakan: 

“Pemikiran pendidikan Islam adalah aktivitas pikiran yang teratur dengan 

mempergunakan metode filsafat. Pendekatan tersebut dipergunakan untuk 

mengatur, menyelaraskan, dan memadukan proses pendidikan dalam 

sebuah sistem yang integral. (A.Susanto, 2015 : 3-4) 

Secara khusus, menurut Samsul Nizar, pemikiran pendidikan Islam 

memiliki tujuan yang sangat kompleks, antara lain : 

a. Membangun kebiasaan  berpikir ilmiah, dinamis, dan kritis terhadap 



17  

persoalan- persoalan seputar pendidikan islam. 

 

b. Memberikan dasar berpikir inklusif terhadap ajaran islam dan akomodatif 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh 

intelektual diluar islam. 

c. Menumbuhkan semangat berijtihad, sebagaimana yang di tunjukkan oleh 

Rasulullah Saw dan para kaum intelektual muslim pada abad pertama 

sampai abad pertengahan, terutama dalam merekonstruksi pendidikan 

islam yang lebih baik. 

d. Untuk memberikan konstribusi pemikiran bagi pengembangan sistem 

pendidikan nasional. Meskipun kajian ini berupaya untuk menyoroti 

konsep al- insaniyah yang dititik beratkan pada aspek peserta didik dan 

nilai- nilai kemanusiaan yang fitri sebagaimana dikembangkan oleh 

filsafat islam, akan tetapi juga diharaapkan mampu memberikan 

sumbangan bagi pengembang an sistem pendidikan di Indonesia. 

(Samsul Nizar, 2001 : 17) 

C. Komponen Pendidikan Islam 

1. Dasar Pendidikan Islam 

Sebagai aktivitas yang bergerak dalam bidang pendidikan dan pembinaan 

kepribadian, tentunya pendidikan Islam memerlukan dasar/landasan yang 

berguna untuk memberi arah program dan kebijakan. Dasar-dasar pendidikan 

agama Islam merupakan sesuatu yang menjadi pangkal atau landasan 

dilaksanakannya proses belajar mengajar pendidikan agama Islam. 

Adapun dasar ideal pendidikan identik dengan ajaran Islam. Keduanya 

berasal dari sumber yang sama, yaitu Al-Quran dan Hadis. Kedua dasar 



18  

tersebut dikembangkan dalam pemahaman para ulama dalam bentuk baik 

ijtihad maupun qiyas. (Ramayulis, 2015 : 166) Berikut dasar pendidikan Islam 

dibagi kepada tiga kategori, yaitu (1) dasar pokok, (2) dasar tambahan. 

a. Dasar Pokok 

Dasar pokok dibagi menjadi dua, diantaranya: 

1) Al-Quran 

 

Al-Qur‟an merupakan kitab suci Umat Islam sebagai pedoman dan 

panduan hidup umat Islam dalam menjalankan seluruh aspek kehidupan 

mencakup semua  bidang.  Di bidang pendidikan Al-Qur‟an telah 

menjelaskan pentingnya menuntut ilmu begitupun di buktikan dengan fakta 

dan data bahwa nabi Muhammad menyebarkan ajaran Islam seperti seorang 

guru mengajari beberapa murid, sebagaimana dipertegaskan  oleh 

Ramayulis bahwa sejarah Nabi Muhamad Saw Sebagai pendidik pertama 

pada awal pertumbuhan Islam telah menjadikan Al-Qur‟an sebagai dasar 

pendidikan Islam disamping Sunnah beliau sendiri. (Ramayulis, 2002 : 188) 

Kedudukan Al-Qur‟an sebagai sumber pokok pendidikan Islam dapat 

diartikan juga sebagai sumber ilmu pengetahuan dapat dipahami dari 

Firman Allah: 

Artinya: 

 

“Dan kami tidak menurunkan kepadamu al-Kitab (al- Qur‟an) ini 

melainkan agar kamu dapat menjelaskan kepada mereka perselisihan itu 

dan menjadi petunjuk dan rahmat bagi kaum yang beriman (QS. An-Nahl: 

64) 



19  

2) As-Sunnah 

 

Dasar yang kedua selain Al-Quran adalah sunnah Rasulullah. Amalan 

yang dikerjakan oleh Rasululah Saw. dalam proses perubahan hidup sehari- 

hari menjadi sumber utama pendidikan Islam setelah Al-Quran. Hal ini 

disebabkan karena Allah Swt. menjadikan Nabi Muhammad sebagai teladan 

bagi umatnya. 

As-Sunnah menurut pengertian Bahasa berarti tradisi yang biasa 

dilakukan, atau jalan yang dilalui (al-thariqah al-maslukah) baik yang 

terpuji maupun yang tercela. Adapun pengertian As-Sunnah menurut para 

ahli hadis yang disimpulkan adalah segala sesuatu yang diidentikkan 

kepada Nabi Muhammad SAW berupa perkataan, perbuatan, taqrir –nya 

ataupun selain dari itu termasuk sifat-sifat, keadaan, dan cita-cita (himmah) 

Nabi SAW yang belum kesampaian. (Ramayulis, 2002 : 191) 

b. Dasar Tambahan 

1) Perkataan, Perbuatan dan Sikap para Sahabat 

 

Usaha-usaha para Sahabat dalam pendidikan Islam sangat menentukan 

bagi perkembangan pendidikan Islam sampai sekarang diantaranya: 

a) Abu Bakar melakukan modifikasi al-Qur‟an 

 

b) Umar bin Khatab sebagai bapak reaktuator terhadap ajaran Islam 

yang dapat dijadikan sebagai prinsip strategis pendidikan 

c) Usman bin Affan sebagai bapak pemersatu sistematika penulisan 

ilmiah melalui upaya mempersatukan sistematika penulisan al- 

Qur‟an 

 

d) Ali bin Abi Thalib sebagai perumus konsep-konsep pendidikan. 



20  

(Ramayulis, 2002 : 196) 

 

2) Ijtihad 

 

Para fuqaha‟ mengartikan Ijtihad dengan berpikir menggunakan seluruh 

ilmu yang dimiliki oleh ilmu syariat Islam dalam hal yang ternyata belum 

ditegaskan hukumnya oleh al-Qur‟an dan Hadits, penetapan hukum 

dilakukan dengan ijtihad. 

Dengan Demikian, Ijtihad adalah penggunaan akalpikiran oleh fuqaha‟ 

Islam untuk menetapkan suatu hukum yang belum ada ketetapannya dalam 

al-Qur‟an dan hadist dengan syarat-syarat tertentu. Ijtihad dapat dilakukan 

dengan Ijma‟, qiyas, istihsan, mashalih murshalah dan lain- lain. (Ramayulis, 

2002 : 198) 

Selain kedua dasar utama diatas, Langgulung menambahkan ada dasar 

operasioanal pendidikan Islam, diantaranya: 

a) Dasar Historis. Dasar yang memberikan persiapan kepadapendidik 

dengan hasil-hasil pengalaman masa lalu, berupa undang-undang dan 

peraturan-peraturannya maupun berupa tradisi dan ketetapannya. 

b) Dasar Sosial. Dasar berupa kerangka budaya dimana pendidikannya itu 

bertolak dan bergerak, seperti memindahkan budaya, memilih dan 

mengembangkannya. 

c) Dasar Sosial. Dasar berupa kerangka budaya dimana pendidikannya itu 

bertolak dan bergerak, seperti memindahkan budaya, memili dan 

mengembangkannya. 

d) Dasar Ekonomi. Dasar yang memberi perspektif tentang potensi- 

potensi manusia, keuangan, materi, persiapan yang mengatur sumber 



21  

keuangan dan bertanggung jawab terhadap anggaran pembelanjaan. 

 

e) Dasar Politik dan Administrasi. Dasar yang memberi bingkai ideologi 

(akidah) dasar yang digunakan sebagai tempat bertolak untuk mencapai 

tujuan yang dicita-citakan dan rencana yang telah dibuat. 

f) Dasar Psikologis. Dasar yang memberi informasi tentang watak peserta 

didik, pendidik, metode yang terbaik dalam praktek, pengukuran dan 

penilaian bimbingan dan penyuluhan. 

g) Dasar Filosofis. Dasar yang memberi kemampuan memilih yang 

terbaik, memberi arah suatu sistem yang mengontrol dan memberi arah 

kepada semua dasar-dasar operasional lainnya. (Hasan Langgulung, 

1992 : 16-22) 

2. Tujuan Pendidikan Islam 

Tujuan dari Pendidikan Islam secara garis besar terbagi atas dua yaitu 

tujuan tertinggi/terakhir dan tujuan khusus seperti penjelasan di bawah ini: 

a. Tujuan Tertinggi/Terakhir 

Tujuan ini bersifat mutlak, tidak mengalami perubahan dan berlaku umum, 

karena sesuai dengan konsep ketuhanan yang mengandung kebenaran mutlak 

dan universal. Tujuan tertinggi tersebut dirumuskan dalam satu istilah yang 

disebut “insan kamil” (manusia paripurna). Adapun indikator dari insan kamil 

tersebut adalah: 

1) Menjadi hamba Allah. Tujuan ini sejalan dengan tujuan hidup dan 

penciptaan manusia, yaitu semata-mata untuk beribadat kepada Allah. 

Dalam arti pendidikan harus mamungkinkan manusia memahami dan 

menghayati  tentang Tuhannya sedemikian rupa, sehingga semua 



22  

peribadatannya dilakukan dengan penuh penghayatan dan kekhusu‟an 

terhadap-Nya, melalui seremoni ibadah dan tunduk senantiasa pada 

syari‟ah dan petunjuk Allah. 

2) Mengantarkan subjek didik menjadi khalifah fi al-Ardh yang bertugas 

sebagai pemimpin dan mampu memakmurkan bumi dan melestarikannya 

dan lebih jauh lagi, mewujudkan rahmat bagi alam sekitarnya, sesuai 

dengan tujuan penciptaannya dan sebagai konsekuensi setelah menerima 

Islam sebagai pedoman hidup. 

3) Untuk memperoleh kesejahteraan dan kebahagiaan hidup di dunia sampai 

akhirat. Terciptanya manusia yang mempunyai wajah Qur‟ani. 

(Ramayulis, 2015 :179-181) 

b. Tujuan Khusus 

Tujuan khusus adalah pengkhususan atau operasional tujuan 

tertinggi/terakhir dan tujuan umum (pendidikan Islam). Tujuan khusus bersifat 

relatif sehingga dimungkinkan untuk diadakan perubahan dimana perlu sesuai 

dengan tuntutan dan kebutuhan, selama tetap berpijak pada kerangka tujuan 

tertinggi/terakhir dan umum itu. (Ramayulis, 2015 :186) Hasan Langgulung, 

mencoba merumuskan tujuan khusus yang mungkin dimasukkan dibawah 

penumbuhan semangat agama dan akhlak antara lain sebagai berikut: 

1) Menumbuhkan kesadaran Memperkenalkan kepada generasi muda akan 

akidah Islam, dasar-dasarnya, asal usul ibadah, dan cara-cara 

melaksanakannya dengan betul, dengan membiasakan mereka berhati-hati 

mematuhi akidah-akidah agama serta menjalankan dan menghormati syiar- 

syiar agama. 



23  

2) Yang betul pada diri pelajar terhadap agama termasuk prinsip-prinsip dan 

dasar-dasar akhlak yang mulia. 

3) Menanamkan keimanan kepada Allah Pencipta Alam kepada malaikat, 

rasul-rasul, kitab-kitab dan hari kiamat berdasarkan pada paham kesadaran 

dan perasaan. 

4) Menumbuhkan minat generasi muda untuk menambah pengetahuan dalam 

adab dan pengetahuan keagamaan dan untuk mengikuti hukum-hukum 

agama dengan kecintaan dan kerelaan. 

5) Menanamkan rasa cinta dan penghargaan kepada Al-Quran, membacanya 

dengan baik, memahaminya, dan mengamalkan ajaran-ajarannya. 

6) Menumbuhkan rasa bangga terhadap sejarah dan kebudayaan Islam dan 

pahlawan-pahlawannya serta mengikuti jejak mereka. 

7) Menumbuhkan rasa rela, optimisme, percaya diri, tanggung jawab, 

menghargai kewajiban, tolong menolong atas kebaikan dan takwa, kasih 

sayang, cinta kebaikan, sabar, berjuang untuk kebaikan, memegang teguh 

pada prinsip, berkorban untuk agama dan tanah air dan bersiap untuk 

membalasnya. 

8) Mendidik naluri, motivasi dan keinginan generasi muda dan 

menguatkannya dengan akidah dan nilai-nilai dan membiasakan mereka 

menahan motivasinya, mengatur emosi dan membimbingnya dengan baik, 

begitu juga mengajar mereka berpegang dengan adab sopan pada 

hubungan dan pergaulan mereka baik di rumah, di sekolah atau dimana 

saja. 

9) Menanamkan  iman  yang  kuat  kepada  Allah  pada  diri mereka, 



24  

perasaan keagamaan, semangat keagmaan dan akhlak pada diri mereka dan 

menyuburkan hati mereka dengan rasa cinta, zikir, takwa dan takut kepada 

Allah. 

10) Membersihkan hati mereka dari rasa dengki, hasad, iri hati, benci, 

kekerasan, egoisme, tipuan, khianat, nifak, raga, serta perpecahan dan 

perselisihan. (Hasan Langgulung, 1989 : 64) 

3. Kurikulum Pendidikan Islam 

Menurut bahasa, kurikulum berasal dari bahasa Yunani yaitu curir yang 

artinya pelari dan curere yang artinya jarak tempuh bagi pelari. Dalam konteks 

pendidikan, kurikulum dapat diartikan sebagai tempat bertanding agar peserta 

didik dapat menguasai pelajaran sehingga dapat tercapai garis finish berupa 

ijazah. (Muhammad Roihan Alhaddad, 2018 : 58). 

Prinsip umum yang menjadi dasar dan tumpuan dari kurikulum pendidikan 

Islam adalah sebagai berikut: 

a. Berdasar pada nilai dan akhlak Islam. Islam adalah agama yang mulia 

dengan tujuaannya yang luhur yaitu untuk membina pribadi yang mukmin, 

kemauan yang baik, serta nurani yang bersih. Prinsip ini tidak hanya 

berlaku pada ilmu-ilmu syari‟at, namun segala yang tergantung pada 

kurikulum harus berjalan dengan pedoman agama agar tercapai tujuan- 

tujuan spiritual dan akhlakul karimah. 

b. Bersifat universal (menyeluruh). Pada tujuan dan kandungan kurikulum, 

harus terkandung segala hal yang berkaitan dengan pribadi peserta didik 

seperti membina aqidah, akal, dan jasmaninya, serta yang berkaitan 

dengan masyarakat dalam hal perkembangan spiritual, kebudayaan, dan 



25  

sebagainya. 

 

c. Seimbang antara tujuan dan kandungan kurikulum. Agama Islam sebagai 

sumber pedoman kurikulum pendidikan Islam telah menekankan aspek 

keseimbangan antara dunia dan akhirat. Untuk itu, tujuan dan kandungan 

kurikulum haruslah seimbang agar dapat tercapai kurikulum yang sesuai 

dengan syari‟at. 

d. Fleksibel. Bakat, minat, kemampuan masing-masing peserta didik berbeda 

sesuai dengan alam sekitar tempat hidup dan berinteraksi. Untuk itu, 

kurikulum hendaknya sesuai dengan sifat dan kemampuan peserta didik 

serta sejalan dengan suasana alam, adat, dan kebutuhan masyarakat. 

e. Memahami perbedaan individual antar peserta didik seperti bakat, minat, 

dan kemampuan, serta alam sekitar dan masyarakatnya. Dengan begitu, 

dapat tercapai kesesuaian kurikulum dengan kebutuhan peserta didik dan 

masyarakat sehingga dapat menambah fungsi dan kegunaan dari kurikulum 

itu sendiri. 

f. Mengikuti perkembangan zaman. Islam mendukung perkembangan yang 

membangun dan bermanfaat, serta memperbolehkan menyesuaikan diri 

dengan perubahan dan perkembangan yang berlaku dalam kehidupan. 

g. Integrasi. Kandungan kurikulum dan kebutuhan peserta didik harus saling 

berhubungan sesuai dengan kebutuhan masyarakat dan tuntutan zaman 

tempat peserta didik berada. (A. Rosmiaty Azis, 2016 : 139 -141) 

4. Pendidik(Guru) dalam Pendidikan Islam 

Menurut Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 tahun 2003, 

BAB XI pasal 39, disebutkan bahwa: Pendidik merupakan tenaga profesional 



26  

yang bertugas merencanakan dan melaksanakan proses pembelajaran, 

menilai hasil pembelajaran, melakukan pembimbingan dan pelatihan, serta 

melakukan penelitian dan pengabdian masyarakat, terutama bagi pendidik 

pada perguruan tinggi. 

Menurut Zakiah Daradjat, pendidik adalah individu yang akan memenuhi 

kebutuhan pengetahuan, sikap dan tingkah laku peserta didik. Sedangkan 

menurut Arifin, “tugas guru sebagai pendidik tidak hanya sebatas pada 

mencerdaskan otak saja, melainkan juga harus berusaha membentuk seluruh 

pribadi anak menjadi manusia dewasa yang berkemampuan untuk menguasai 

ilmu pengetahuan dan mengembangkannya untuk kesejahteraan hidup umat 

manusia.” Sebagimana pernyataan diatas bahwa tugas guru tidak hanya 

sebatas mentransfer ilmu di ruang kelas, melainkan menjadi uswatun 

hasanah (perilaku yang baik) serta menjadi cerminan secara tidak 

langsung dimanapun berada. Perilaku yang baik dapat berupa perkataan, 

perbuatan dalam bersikap dan bertindak serta bertanggung jawab untuk 

mengarahkan peserta didiknya menjadi manusia yang beradab dan berakhlak 

mulia. Karena itu maka Moh. Fadhil al-Djamili menyebutkan bahwa pendidik 

adalah orang yang mengarahkan manusia kepada kehidupan yang baik 

sehingga terangkat derajat kemanusiaannya sesuai dengan kemampuan dasar 

yang dimiliki oleh manusia. 

5. Pendidik(Guru) dalam Pendidikan Islam 

Menurut Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 tahun 2003, 

BAB XI pasal 39, disebutkan bahwa: Pendidik merupakan tenaga profesional 

yang bertugas merencanakan dan melaksanakan proses pembelajaran, menilai 



27  

hasil pembelajaran, melakukan pembimbingan dan pelatihan, serta melakukan 

penelitian dan pengabdian masyarakat, terutama bagi pendidik pada perguruan 

tinggi. (Himpunan Peraturan Perundang-undangan Sistem Pendidikan 

Nasional, 2009 : 21) 

Menurut Zakiah Daradjat, pendidik adalah individu yang akan memenuhi 

kebutuhan pengetahuan, sikap dan tingkah laku peserta didik. (Zakiah 

Daradjat, 1987 : 19) sedangkan menurut Arifin, “tugas guru sebagai pendidik 

tidak hanya sebatas pada mencerdaskan otak saja, melainkan juga harus 

berusaha membentuk seluruh pribadi anak menjadi manusia dewasa yang 

berkemampuan untuk menguasai ilmu pengetahuan dan mengembangkannya 

untuk kesejahteraan hidup umat manusia.” (Ahmad Tafsir, 2001 : 76). 

Sebagimana pernyataan diatas bahwa tugas guru tidak hanya sebatas 

mentransfer ilmu di ruang kelas, melainkan menjadi uswatun hasanah 

(perilaku yang baik) serta menjadi cerminan secara tidak langsung dimanapun 

berada. Perilaku yang baik dapat berupa perkataan, perbuatan dalam bersikap 

dan bertindak serta bertanggung jawab untuk mengarahkan peserta didiknya 

menjadi manusia yang beradab dan berakhlak mulia. Karena itu maka Moh. 

Fadhil al-Djamili menyebutkan bahwa pendidik adalah orang yang 

mengarahkan manusia kepada kehidupan yang baik sehingga terangkat derajat 

kemanusiaannya sesuai dengan kemampuan dasar yang dimiliki oleh manusia. 

(Muhammad Fadhil al-Jamali : 74) 

6. Peserta Didik 

Menurut Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 tahun 2003 

Bab I pasal 1, disebutkan bahwa yang dimaksud peserta didik adalah anggota 



28  

masyarakat yang berusaha mengembangkan potensi diri melalui proses 

pembelajaran yang tersedia pada jalur, jenjan, dan jenis pendidikan tertentu. ( 

Himpunan Peraturan Perundang-undangan Sistem Pendidikan Nasional, 2009 

: 3) Menurut Ramayulis, Peserta didik merupakan “raw material” (bahan 

mentah) di dalam proses transformasi yang disebut pendidikan, Peserta didik 

secara formal adalah orang yang sedang berada pada fase pertumbuhan dan 

perkembangan baik secara fisik maupun psikis, pertumbuhan dan 

perkembangan merupakan ciri dari seorang peserta didik yang perlu 

bimbingan dari seorang pendidik. (Ramayulis, 2002 : 133) 

Dari pernyataan diatas Peserta didik atau murid adalah setiap anggota 

masyarakat yang mengikuti proses belajar di Lembaga Pendidikan formal 

maupun informal tanpa dibatasi usia. 

7. Lingkungan Pendidikan 

Menurut Ramayulis, Lingkungan pendidikan pada dasarnya adalah segala 

sesuatu yang ada dan terjadi di sekeliling proses pendidikan, yang terdiri dari 

manusia, binatang, tumbuh-tumbuhan, dan benda-benda mati. Akan tetapi 

dalam hal ini, yang paling menentukan lingkungan yang berupa manusia atau 

masyarakat. (Ramayulis, 2002 : 378) 

Menurut Haidar, Lingkungan Pendidikan dapat dibagi tiga; rumah tangga, 

sekolah dan masyarakat. (Haidar Putra Daulay, 2014: 120) 

Dari pernyataan diatas dapat dipahami, bahwa lingkungan pendidikan 

merupakan segala sesuatu yang berada di sekitar yang melaksanakan proses 

pendidikan baik di lembaga formal maupun nonformal. 



29  

8. Peralatan/ Media Pendidikan 

Menurut Zakiah Daradjat, menyebutkan pengertian alat pendidikan sama 

dengan media pendidikan, sarana pendidikan. (Zakiah Daradjat, 1984 : 

80).Menurut Ahmad Tafsir, “peralatan pendidikan adalah semua yang 

digunakan guru dan murid dalam proses pendidikan ini. Ini mencakup 

perangkat keras dan perangkat lunak. Perangkat keras misalnya gedung 

sekolah dan laboratorium, perangkat lunak umpamanya kurikulum, metode, 

dan adminstrasi pendidikan.” (Ahmad Tafsir, 2001: 90) 

Dari pendapat di atas, peralatan pendidikan bisa juga disebut media 

pendidikan, yaitu media/alat yang digunakan sebagai salah satu alat penunjang 

dalam proses pelaksanaan pendidikan. 

D. Kaderisasi Da’iyah 

 

1. Definisi Kaderisasi 

Kata kader selalu dipahami bagi seorang remaja dan remaji atau pemuda dan 

pemudi yang akan melanjutkan estafet perjuangan dalam suatu lembaga atau 

organisasi yang bersangkutan. (Amin Rais, 1995 : 78) Kaderisasi yaitu suatu 

keharusan dalam membangun struktur kerja mandiri dan berkelanjutan. Menurut 

Ahmad Sobiri; Fungsi kaderisasi yaitu mempersiapkan para calon yang siap 

melanjutkan esftafet perjuangan organisasi. Kader organisasi adalah orang yang 

dididik dan dilatih dipersiapkan dengan aneka keterampilan dan disiplin ilmu 

sehingga kader bisa menguasai kemampuan yang kualitasnya relatif berada diatas 

rata-rata orang kebanyakan. (Ahmad Sobiri, 1999 : 3) Dalam proses kaderisasi 

suatu organisasi, ada dua hal yang dapat dibedakan yaitu „yang mengkader‟ 

(subyek) dan „yang dikader‟ (obyek). Subyek atau pelaku kaderisasi ialah suatu 



30  

organisasi dan kebijakannya yang menjalankan fungsi utama dalam 

meregenerasi secara berkesinambungan tugas-tugas organisasi untuk mencapai 

visi misi organisasi. Sementara itu, obyek kaderisasi adalah manusia atau 

sekelompok manusia yang dengan sadar mengikuti sebuah kelompok atau 

organisasi yang memiliki visi dan misi, yang dimana visi dan misi organisasi 

tersebut sejalan dengan visi misi hidupnya (obyek kaderisasi) 

a. Tujuan Kaderisasi 

Tujuan kaderisasi secara umum merupakan nilai atau hasil yang 

diharapkan dari usaha kaderisasi tersebut. Adapun tujuan kaderisasi yaitu: 

1) Membentuk pribadi yang menghayati dan mengamalkan ajaran agama 

Islam. 

2) Membentuk pribadi yang berbudi luhur sesuai dengan syari‟at Islam. 

 

3) Membentuk pribadi yang menguasai ilmu dalam bidang tertentu. 

 

4) Membentuk pribadi yang mempunyai kesanggupan memimpin. 

5) Membentuk pribadi yang memiliki kesanggupan dalam menanggulangi 

permasalahan umat dan mengembangkan kearah yang dicita-citakan. 

Dengan  demikian  tujuan  kaderisasi  sebagai  sebuah pembinaan 

para anggota kader untuk menciptakan kader-kader yang ideal yang akan 

mendukung dan melaksanakan cita-cita organisasi atau lembaga. (Masdar 

Helmy, 1973 : 28) 

b. Jenis Kaderisasi 

Jenis-jenis kaderisasi atau dua jenis, yaitu: idealnya terdiri 

1) Kaderisasi Formal 

 

Kaderisasi Formal dapat dikatakan kaderisasi yang dirancang dalam 



31  

bentuk lemabaga yang formal. Kata formal sendiri menggambarkan bahwa 

usaha mempersiapkan seorang kader dapat dilakukan secara berencana dan 

teratur,dan terarah (sistematik). Menurut M.Tamrin; Kaderisasi formal adalah 

usaha kaderisasi yang dilaksanakan oleh suatu organisasi atau lembaga da‟wah 

dalam bentuk pendidikan dan pelatihan yang diselenggarakan secara 

terprogram, terpadu dan bertujuan untuk mencapai cita- cita yang diharapkan. 

Klasifikasi pengkaderan ini meliputi pendidikan khusus dan pelatihan. (M. 

Tamrin, 2015 : 21) 

2) Kaderisasi Non Formal 

Kaderisasi non formal pada dasarnya tidak dirancang secara terstruktur 

tetapi berlangsung pada situasi kehidupan yang terencana. Adanya 

perencanaan itu dalam sebuah kesempatan yang diharuskan dalam menyikapi 

sebuah persoalan sesuai dengan situasi dan kondisi yang dihadapi. Menurut 

Nawaai Hadari; Kaderisasi non formal adalah segala aktifitas diluar 

pengkaderan formal yang dapat menunjang proses kaderisasi klasifikasi. 

Terbentuknya kaderisasi non formal ini segala aktivitas yang meliputi aktifitas 

kepanitian, pimpinan kelembagaan, penugasan- penugasan dan sejenisnya. 

(Nawaai Hadari, 1993 : 201) 

c. Proses Kaderisasi 

Proses kaderisasi pada dasarnya memiliki empat tahap, yaitu: tahapan 

perkenalan, pembentukan, pengorganisasian dan tahap eksekusi. Empat 

tahapan ini merupakan siklus dalam membentuk obyek dakwah agar dimasa 

mendatang siap menjadu subyek dakwah, uraian tersebut adalah: 

1) Perkenalan (Ta‟aruf) 



32  

Tahapan perkenalan adalah tahap awal dan sangat berpengaruh terhadap 

pemahaman dan kontribusi kader ketika sudah masuk organisasi dakwah. 

Dalam tahapan ini, gambaran umum mengenai situasi perlu diberikan, 

sehingga calon kader memiliki orientasi yang jelas dalam mengikuti 

pembinaan yang jelas. Tujuan tahapan ini adalah agar kader mengetahui 

pentingnya beberapa hal tentang Islam dan membuat kader tertarik untuk 

mendalami dengan mengikuti tahapan selanjutnya yaitu tindak lanjut dari 

agenda syiar yang dilakukan. Dalam hal ini, peran data sangat penting dimana 

organisai dakwah dapat memiliki abesensi peserta dan menindaklanjuti dengan 

agenda pembinaan rutin (mentoring) yang diadakan organisasi. (Yusuf Ahmad 

Ridwansyah, 2008 : 7) 

2) Pembentukan (Takwin) 

Tahap pembentukan (Takwin) adalah proses yang dijalankan dalam 

membentuk kader da‟i dan da‟iyah yang seimbang dari segi kemampuan yang 

dimiliki. Membentuk kader memerlukan waktu yang lama dan berkelanjutan. 

Maka dari itu perlu dibuat mekanisme dan pembentukan sistem yang jelas, 

bertahap dan terpadu bagi kader agar didapatkan kader yang berkompeten dan 

produktif. Oleh karena itu pelaku kaderisasi dalam hal ini tim kaderisasi, 

diharapkan mampu memberikan asupan ilmu yang luas dan tidak terbatas, 

serta seimbang dengan ilmu dan amal. 

3) Penataan atau Pengorganisasian (Tandzhim) 

Tahap penataan atau pengorganisasian (Tandzhim) adalah tahap untuk 

menata potensi-potensi kader. Setiap kader memiliki kelebihan masing- 

masing ada kader yang pandai menghafal al-Qur‟an, makajadikanlah kader 



33  

tersebut sebagai pengajar tahsin dan tahfizh ada kader yang gemar dalam 

belajar makan proyeksikan kader supayamenjadi pengajar dimasa yang akan 

datang. Pada prinsipnya dalam penataan ini perlu diketahui sifat dan 

karakteristik kader supaya mempermudah penempatan dan pemosisian kader 

sesuai dengan kemampuan yang dimilikinya. 

4) Eksekusi dan Peralihan dari Obyek Kaderisasi menjadi Subyek Kaderisasi 

(Tanfidzh) 

Tahap berakhir dalam siklus kaderisasi adalah eksekusi dan peralihan dari 

obyek kaderisasi adalah eksekusi dan peralihan dari obyek kaderisasi menjadi 

subyek kaderisasi. Pada tahapan ini seorang kader dakwah dapat berkontribusi 

secara berkelanjutan dan sudah siap menjadi subyek kaderisasi bagi obyek 

dakwah yang lain. Fase eksekusi ini juga diisidengan monitoring kader dan 

evaluasi secara berkala, agar sistem kaderisasi yang dijalankan di organisasi 

dakwah selalu lebih baik. Fase eksekusi ini juga telah menghasilkan kaderyang 

memiliki dorongan untuk bekerja, karena seorang kader pada tahapan ini telah 

memegang peran sebagai pelaku dan subyek kaderisasi. Karena itu, kader 

perlu dibina sesuai dengan siklus yang baru, pada dasarnya seorang kader 

harus dibina sesuai siklus ini, dan yang membedakan adalah pola serta isi dari 

setiap tahapan. (Yusuf Ahmad Ridwansyah, 2008 : 7) 

2. Da’iyah 

a. Pengertian Da’iyah 

Da‟iyah berasal dari bahasa Arab yang berarti juru da‟wah yang diberikan 

kepada seorang anak perempuan. Dengan kata perempuan berasal dari bahasa 

sanskerta, arti akar kata empu yang berarti dihargai, sehingga menjadi perempuan 



34  

yang berarti dan dihargai. Menurut Istilah perempuan merupakan makhluk yang 

berjenis kelamin lawan jenis dari laki-laki. (Departemen pendidikan dan 

Kebudayaan, 1985 : 670). 

Dalam melaksanakan aktivitas berda‟wah dengan beramar ma‟ruf nahi 

mungkar sangat dibutuhkan unsur-unsur da‟wah didalamnya termasuk da‟i atau 

da‟iyah. Selain pesan da‟wah, da‟i ataupun da‟iyah merupakan unsur yang sangat 

mempengaruhi sebuah kegiatan da‟wah. Yang dimaksud dengan da‟i ialah orang 

yang melaksanakan da‟wah baik lisan maupun tulisan atau perbuatan baik secara 

individu, kelompok atau berbentuk organisasi ataupun lembaga. Da‟i sering 

disebut kebanyakan orang dengan sebutan mubaligh (orang yang menyampaikan 

ajaran Islam). Da‟iyah memiliki arti yang hampir sama dengan da‟i. (Moh. Ali 

Aziz, 2004 : 75-77) 

Sebagai subjek da‟wah, selain istilah da‟iyah juga dikenal dengan sebutan 

mubaligh atau mubalighah. Kedua istilah tersebut secara tidak langsung kita 

temukan dalam Al-Qur‟an. (Moh. Ali Aziz, 2004 : 17) 

Bukan hanya muslim namun muslimah juga memiliki kewajiban yang sama 

terhadap perintah da‟wah, sebagaimana pada hakikatnya pengertian da‟i dan 

da‟iyah adalah sama, baik da‟i maupun da‟iyah mempunyai kewajiban yang sama 

dalam menyebarkan serta mensyiarkan agama Islam yang diidentik melakukan 

tugas yang mulia beramar ma‟ruf nahi mungkar kepada seluruh manusia. 

b. Dasar Hukum bagi Da’iyah. 

Sumber utama Hukum ajaran Islam yaitu Al-Qur‟an dan As- Sunnah, kedua 

sumber hukum ini menganjurkan muslim maupun muslimah untuk berda‟wah 

karena pada dasarnya kewajiban da‟wah tidak hanya bagi laki-laki saja, namun 



35  

da‟wah juga wajib bagi perempuan, sebagaimana firman Allah dalam surat At- 

Taubah ayat 71 yang artinya: 

“Dan orang-orang yang beriman,lelaki dan perempuan,sebahagian mereka 

adalah menjadi penolong bagi sebagian yang lain. Mereka menyuruh yang 

ma‟ruf, mencegah kemungkaran, mendirikan shalat,menunaikan zakat dan 

mereka taat kepada Allah dan rasul-Nya.” 

Ayat tersebut dapat diperkuat oleh Hadis Nabi Muhammad SAW, Rasulullah 

SAW pernah bersabda,yang Artinya: 

“Barangsiapa yang melihat kemungkaran,maka cegahlah dengan tanganmu, 

apabila belum bisa,maka cegahlan dengan mulutmu, apabila belum bisa, 

cegahlah dengan hatimu, dan mencegah kemungkaran dengan hati adalah 

pertanda selemah-lemah iman.” (HR. Muslim) 

Berdasarkan ayat dan hadis diatas yang menjelaskan kewajiban berda‟wah 

merupakan perintah, tanggung jawab dan kewajiban setiap muslim laki-laki 

maupun perempuan yang bijaksana dan dewasa. Dalam hal ini juga dapat 

dipahami sebagai penyiapan generasi penerus (kader), mendorong umat Islam 

untuk mencetak dan menghasilkan kader-kader baru yang berkualitas. Oleh 

karena itu, perlu adanya upaya dalam proses regenerasi guna melahirkan da‟i dan 

da‟iyah yang berkualitas sesuai dengan skill dan kemampuan masing-masing 

kader. 

c. Tugas dan Fungsi Da’iyah 

Pada dasarnya tugas pokok da‟i dan da‟iyah adalah menunaikan tugas Nabi 

Muhammad SAW yaitu menyampaikan ajaran Allah yang terkandung dalam al- 

Qur‟an dan As Sunnah Rasulullah. Ajaran Al-Qur‟an dan Sunnah yang ada di 



36  

masyarakat sehingga Al-Qur‟an dan Sunnah dijadikan pedoman dan pedoman 

dalam kehidupannya. Mencegah masyarakat terpedaya oleh ajaran-ajaran di luar 

Al-Qur‟an dan Sunnah, dan mencegah masyarakat terbimbing oleh ajran 

Animisme, serta ajaran-ajaran lain yang tidak tercakup dalam Al-Qur‟an dan 

Sunah. (Samsul Munir Amin, 2009 : 70). 

Adapun keberadaan da‟iyah dalam masyarakat luas, mempunyai fungsi yang 

cukup menentukan. Fungsi da‟i adalah sebagai berikut: 

1) Meluruskan Akhlak 

2) Memotivasi umat untuk beribadah dengan baik dan benar 

 

3) Menegakkan amar ma‟ruf nahi munkar 

 

4) Menolak kebudayaan yang destruktif 

 

Tentang eksistensi da‟iyah masyarakat luas, mempunyai fungsi yang agak 

menentukan. Fungsi da‟i adalah sebagai berikut: 

1) Luruskan Iman 

2) Memotivasi masyarakat untuk beribadah dengan baik dan benar 

3) Melaksanakan amar ma‟ruf nahi mungkar 

 

4) Tolak budaya destruktif. (Samsul Munir Amin, 2009 : 71-73) 

 

E. Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam 

 

1. Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun dilahirkan di Tunisia pada 1 Ramadhan 732 H/27 Mei 1332. 

Nama lengkapnya Abdurrahman Ibnu Muhammad Ibnu Abdurrahman Ibnu 

Khaldun. Berikut beberapa konsep pendidikan singkat Ibnu Khaldun, 

diantaranya: (Muhammad Abdullah Enan, 2013: 14). 



37  

a. Konsep Pendidikan menurut Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun merupakan salah satu tokoh ahli dalam bidang pendidikan. 

Ibnu Khaldun menganggap bahwasanya pendidikan merupakan hakikat dari 

eksistensi manusia. Ia menjelaskan bahwa manusia mempunyai kesanggupan 

untuk memahami keadaan dengan kekuatan pemahaman melalui perantara 

pikirannya yang ada dibalik panca indera. Manusia juga mempunyai 

kecenderungan untuk mengembangkan diri dalam memenuhi kebutuhan 

hidunya sehingga tercapai realitas kemanusiaan dengan pendidikan yang 

merupakan hasil pengembangan diri. (Masarudin Siregar, 1999 : 16) 

Menurut Ibnu Khaldun pendidikan adalah suatu proses untuk 

menghasilkan suatu out-put yang mengarah kepada pengembangan sumber 

daya manusia yang berkualitas tinggi. 
1
Rumusan tentang pendidikan yaitu 

pendidikan merupakan proses mentranformasikan nilai-nilai dari pengalaman 

untuk berusaha mempertahankan eksistensi manusia dalam berbagai bentuk 

kebudayaan serta zaman yang terus berkembang, dan untuk mempertahankan 

diperlukan satu kemampuan dan keberanian, berbuat dan bertindak yang 

didasarkan kepada pendidikan, pengalaman, pergaulan dan sikap mental serta 

kemandirian yang biasanya disebut dengan sumber daya manusia yang 

berkualitas. (Masarudin Siregar, 1999 : 35-36) 

b. Tujuan Pendidikan menurut Ibnu Khaldun 

Menurut Ibnu Khaldun ada tiga tingkatan tujuan yang hendak dicapai 

dalam proses pendidikan, yaitu: 

- Pengembangan kemahiran (al-malakah atau skill) dalam bidang tertentu. 

Seseorang pasti mempunyai pengetahuan dan pemahaman akan tetapi 



38  

kemahiran tidak dapat dimiliki oleh tiap orang tanpa adanya usaha untuk 

mengembangkannya. Untuk memiliki kemahiran tertentu diperlukan usaha 

yaitu dengan pendidikan yang dilakukan dengan cara terus menerus 

sampai mendapat apa yang diinginkan (malakah) 

- Penguasaan keterampilan profesional sesuai dengan tuntutan zaman. 

Pendidikan seharusnya dipergunakan untuk memperoleh keterampilan 

yang tinggi pada profesi tertentu. Hal ini dapat menunjang kemajuan 

zaman. Pendidikan seharusnya meletakkan keterampilan sebagai salah satu 

tujuan yang akan dicapai, supaya dapat mempertahankan dan memajukan 

peradaban sesuai tuntutan kemajuan zaman. 

- Pembinaan pemikiran yang baik. Dengan pembinaan diharapkan dapat 

mencapai tujuan pendidikan yang sebenarnya, karena dengan adanya 

pemikiran yang baik dapat menciptakan peserta didik yang mampu berfikir 

secara jernih karena didasarkan pada pengetahuan dan kemampuan 

berpikir yang baik. ( Samsul Nizar, 2002 : 93- 94) 

c. Pendidik menurut Ibnu Khaldun 

Bagi Ibnu Khaldun sebaiknya pendidik memiliki posisi kunci dalam 

pendidikan. Oleh karena itu beliau mengemukakan beberapa hal yang mesti 

diperhatikan oleh guru sehingga proses pendidikan tersebut dapat berjalan 

dengan baik dan tujuan pendidikan yang diharapkan dapat tercapai. 

1) Seorang guru menjadi teladan bagi anak didiknya karena keteladanan dari 

seorang guru akan sangat mempengaruhi terbentuknya kepribadian anak 

didik. 

2) Seorang guru harus menguasai metode yang relevan dalam mendidik anak 



39  

didik. 

 

3) Guru harus memiliki kompetensi di bidang keilmuannya sehingga ia 

mampu mengajarkan kepada anak didiknya. 

4) Guru diharapkan mendidik anak didiknya dengan penuh kasih sayang 

5) Guru harus memperhatikan psikologi anak didik 

6) Hendaklah guru memberi motivasi kepada anak didiknya dalam menuntut 

ilmu. (Mohammad Kosim, 2012 : 107-108) 

d. Kurikulum 

Dalam kitab Muqaddimah Ibnu Khaldun memang tidakmembicarakan 

tentang definisi, komponen atau karakteristik kurikulum secara sistematis. 

Beliau juga tidak menggunakan istilah kurikulum dalam kitab tersebut. Namun 

Ibnu Khaldun banyak berbicara ilmu dan klasifikasinya. Untuk itu, 

Muhammad Kosim dalam bukunya mengelompokkan pemikiran tentang ilmu 

dan klasifikasi ini dalam kurikulum. Sebab, ilmu dan klasifikasinya tersebut 

merupakan materi dalam pendidikan dan materi tersebut merupakan salah satu 

komponen dasar dalam kurikulum. Dengan demikian, kurikulum yang 

dibicarakan disini bukanlah kurikulum dalam arti luas, melainkan dalam arti 

sempit dan hanya terbatas pada materi saja. (Toto Suharto, 2011 : 64) 

e. Metode Pembelajaran menurut Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun mengemukakan beberapa hal yang berkenan dengan metode 

pendidikan, diantaranya: Metode Hafalan; seperti dijelaskan dalam 

Muqaddimahnya Ibnu Khaldun menganjurkan untuk menggunakan hafalan 

diluar kepala dalam menghafal bahasa Arab. Metode dialog; metode yang 

paling tepat untuk mengatasi suatu kedisiplinan ilmu. Malakah (Kebiasaan) 



40  

yang diperoleh melalui diskusi bersifat eksklusif dan hanya dimiliki oleh 

sarjana atau orang yang benar-benar mendalami disiplin ilmu pengetahuan. 

Metode Pengulangan; (Al Takrir) dan bertahap atau berangsur-angsur. Metode 

Widya Wisata; metode ini mempunyai tujuan agar memperoleh pengalaman 

dan pengetahuan langsung dari sumber aslinya. Metode belajar al-Qur‟an; 

Ibnu Khaldun menjadikan bahasa Arab sebagai dasar agar umat Islam bisa 

untuk memahami al-Qur‟an dengan baik dan benar. Dina Nur Aisah dan 

Mohammad Al : 5) 

2. Pemikiran Pendidikan Islam Al-Qabisi 

Al-Qabisi adalah salah seorang tokoh ulama ahli hadist dan seorang pendidik, 

yang hidup pada 324-403 h di Kota Qairawan Tunisia. Kehidupan Al-Qabisi, karel 

Brockelman menyatakan bahwa menurut ibnu Khalikan dan As-Suyuti dalam 

kitab “Thabaqat Al-Huffadz”, juga mengutip dari Ibnu „Ammad dalam kitabnya 

“Syadzarat Al-Dzahab”, mengatakan nama lengkap Al-Qabisi itu adalah Abu 

Hasan Ali bin Muhammad bin Khalaf Al-Qabisi, lahir pada bulan Rajab 32 H di 

kita Qairawan. Ia pernah merantau ke negara-negara timur pada 353 H selama 5 

Tahun, kemudian kembali ke negeri asalnya dan meninggal duniapada tanggal 3 

Rani‟ul Awal 403 H. (Ali Al-Jumbulati dan Abdul Futuh At-Tuwanisi, 1994 : 

76)Beliau merupakan seorang ulama yang produktif yang pada masanya dalam 

merumuskan konsep pendidikannya mencakup beberapa hal yaitu: 

a. Konsep Pendidikan menurut Al Qabisi 

Konsep pemikiran pendidikan al Qabisi secara umum dirumuskan oleh al- 

Jumbulati, yaitu: pentingnya mengembangkan kekuatan akhlak anak, 

menumbuhkan  rasa  cinta  agama,  berpegang  teguh  terhadap  ajarannya, 



41  

mengembangkan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai yang murni, dan anak 

dapat memiliki keterampilan dan keahlian pragmatis yang dapat mendukung 

kemampuan mencari nafqah.(Prof. Dr. Abd. Rachman Assegaf, 2013 : 54) 

b. Tujuan Pendidikan menurut al-Qabisi 

Tujuan Pendidikan yang dikehendaki al-Qabisi adalah pendidikan dan 

Pengajaran dapat menumbuh-kembangkan pribadi anak sesuai dengan nilai-nilai 

Islam yang benar. Bagi Al-Qabisi, tujuan pembelajaran adalah untuk 

meningkatkan kepribadian (Syakhsiah) pelajar agar selaras dengan nilai-nilai 

Islam. Lebih spesifik lagi, tujuan pendidikan adalah untuk mengembangkan 

kekuatan akhlak,menimbulkan rasa cinta kepada agama, berpegang teguh kepada 

ajarannya serta berperilaku yang sesuai dengan ajaran Islam. (Prof. Dr. Abd. 

Rachman Assegaf, 2013 : 55) Dengan demikian,maka tujuan pendidikan yang 

dikemukakannya adalah membentuk pribadi muslim yang berakhlak mulia 

berpegang teguh pada al-Qur‟an dan al Sunnah. 

c. Pendidik menurut al-Qabisi 

Menurut al -Qabisi Guru harus menjadi contoh teladan sebagai pendekatan 

untuk merubah tingkah laku anak didik. Oleh sebab itu guru harus menjauhkan 

sifat-sifat buruk seperti bersifat kasar, meninggalkan waktu mengajar karena 

adanya pekerjaan lain, meminta sesuatu terhadap siswa seperti hadiah atau 

makanan, dan sebagainya. Seyogyanya motivasi yang dijadikan guru untuk 

mengajar tidak karena ingin mendaptkan pujian atau kehormatan,melainkan 

semata-mata hanya untukmencari ridha Allah.(Ahmad Fu‟ad al-Ahwani, 1995 : 

181 dan 121) Al-Qabisi berpendapat bahwa seorang pendidik atau guru harus 

memenuhi beberapa persyaratan tertentu, antara lain adalah: pendidik harus 



42  

memiliki kepribadian muslim, berakhlak terpuji dan memiliki wawasan yang luas 

dan keilmuan yang memadai. 

d. Metode Pembelajaran menurut al-Qabisi 

Metode pengajaran yang ditawarkan al Qabisi sesuai berdasarkan tahapan 

murid berupa talqin, tikrar, al-mail (muroja‟ah), dan al-fahm dengan teknik 

pengunaan berbagai indera yaitu mendengar, melihat, membaca dan menulis 

diimbangi dengan bahan pembelajaran yang sesuai. 

(https://smpsepuluhnopember.sch.id diakses 08/05/2025). Selain itu adanya 

pemisahan ruang belajar peserta didik laki-laki dan perempuan. 

 

e. Kurikulum menurut al-Qabisi 

Salah satu bukti yang jelas bahwa kurikulum di Al-Kuttab Islam berisi bahan- 

bahan ilmu pengetahuan yang wajib dihafal dan diingat. Di dalam al-Kuttab itu 

hanya diajarkan ilmu-ilmu al-Qur‟an tulis menulis nahwu, bahasa Arab, Syair dan 

sejarah bangsa Arab (Islam) yang termasuk ilmu-ilmu lafdziyah. Ilmu- ilmu itu 

harus dibaca, dipahami dan diingat-ingat. Maka jelaslah bahwa kurikulum al- 

Kuttab itu mementingkan penggunaan metode hafalan. Karena menurut al Qabisi 

menghafal merupakan salah satu metoda yang paling baik dan sesuai dengan 

pendapat modern yang menyatakan bahwa metode hafalan didasarkan atas 

pengulangan, kecenderungan dan pemahaman terhadap bahan pelajaran. 

(Dr.Fakhruddin, S.Ag, M.Pd.I dan Dr. Sutarto, S.Ag, M.Pd ,2021:135) 

Secara garis besar kurikulum menurut al-Qabisi dibagi kepada dua macam, 

yaitu kurikulum pokok dan Kurikulum Pilihan. Kurikulum pokok yang harus 

diajarkan terlebih dahulu kepada anak didik yang terdiri atas: membaca atau 

menghafal al- Qur‟an, mempelajari sholat,do‟a, sebahagian faedah Nahwu 

https://smpsepuluhnopember.sch.id/


43  

kemudian membaca dan menulis.(Ali al –Jamiyulaty dan Abu al- Futuh al 

Tawanis : 66) Sedangkan kurikulum pilihan ialah: mempelajari ilmu hitung, 

seluruh kaedah Nahwu, syair-syair, dan nama-nama hari Arab. Ahmad Fuwaidi 

al-Ahwani, misalnya mengkritik kelemahan kurikulum yang ditetapkan al-Qabisi 

karena tidak memberikan waktu belajar hanya untuk membaca al- Qur‟an dan 

menghafalnya, kemudian menulisnya dan mempelajari ilmu Nahwu atau tata 

bahasa Arab. (Ali al – Jamiyulaty dan Abu al-Futuh al Tawanis : 73) Terlepas 

dari kritikan tersebut merupakan hal yang wajar karena pemikiran atas kurikulum 

biasanya dipengaruhi oleh lingkungan dan perkembangan zaman. Namun tidak 

dipungkiri di zaman yang era teknologi ini membaca dan menghafal al-Qur‟an 

harus ada di lembaga Pendidikan Islam yang menghadapi berbagai bentuk zaman 

kedepannya. 

3. Pemikiran Pendidikan Islam Ahmad hasan 

Sebelum Menelusuri jejak-jejak pemikiran Hasan tentang pendidikan, alasan 

peneliti mengkaji Ahmad Hasan karena ia merupakan salah satu guru yang 

memiliki beberapa pengaruh besar dalam pemikiran Mohammad Natsir. 

Di Pesantren Persatuan Islam ini jugalah Mohammad Natsir menimba Ilmu 

serta menjadi guru di pesantren ini. Lembaga Pesantren Persatuan Islam 

(PERSIS) didirikan di Bandung pada tanggal 1 Dzulhijjah 1354 H (Maret 1936), 

pesantren ini dipimpin oleh Ahmad Hasan sebagai kepala dan Mohammad 

Natsir sebagai penasehat danguru.(Prof.Dr.Mahmud Yunus, 2008 : 331) 

Pendidikan agama Natsir dapat dikatakan mengalami peningkatan yang pesat 

setelah ia menetap di Bandung dan mulai belajar langsung kepada Ustadz Ahmad 

Hasan, salah seorang tokoh Persatuan Islam (PERSIS) di Bandung. Kepribadian 



44  

A. Hasan dan tokoh-tokoh lainnya yang hidup sederhana, rapi dalam bekerja, 

alim dan tajam argumentasinya dan berani mengemukakan pendapat di masa 

mendatang tampak cukup berpengaruh dalam membentuk diri dan pribadi Natsir. 

(Chamsyah, Bachtiar. Et al. 2008 : 440-441) 

a. Konsep Pendidikan Menurut Ahmad Hasan 

Ahmad Hassan menuangkan konsep pendidikannya dalam sebuah Qanun. 

Isinya, antara lain, mengatur tentang kurikulum dan sistem pendidikan yang 

berbasis adab. Qanun pasal tujuh mengatur kewajiban murid dan menegaskan 

tentang adab yang harus dilakukan murid. ( https://republika.co.id diakses 

5/05/2025) 

Al-Qur‟an dan Hadist dijadikan sumber pendidikan. Karena itu beliau 

tidak kompromi dengan segala hal mengenal Bid‟ah. Menurut beliau bid‟ah 

dalam agama bukan suatu perbedaan, bid‟ah adalah penyimpangan dari Qur‟an 

dan Sunnah, membiarkan Bid‟ah artinya memupuk perbuata yang salah dan 

kemunafikan.(http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com diakses pada 5/05/2025) 

b. Tujuan Pendidikan Islam Menurut Ahmad Hasan 

Dalam tujuan pendidikan Ahmad Hasan memandang bahwa tujuan 

pendidikan itu adalah terciptanya akhlak yang terpuji dalam diri peserta 

didik.(http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com diakses pada 5/05/2025) 

Selain tujuan tersebut, Ahmad Hasan juga menginginkan lembaga 

pendidikan mampu melahirkan mubaligh- mubaligh yang mempunyai 

kemampuan bahasa Arab, ilmu agama Islam, ilmu hitung, geografi, dan ilmu 

keduniaan sebagai bekal siswa-siswa dalam melakukan da‟wah sesuai 

dengan ajaran al-Qur‟an dan Hadist. (Sheiha Sajieda, 2013: 217) 

https://republika.co.id/
http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com/
http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com/


45  

Tujuan pendidikan Islam menurut Ahmad Hasan dapat dilihat dari tujuan 

dari mendirikan pesantren Persatuan Islam yaitu untuk mengeluarkan 

mubaligh-mubaligh yang sanggup menyiarkan, mengajar, membela dan 

mempertahankan Islam. 

c. Metode Pembelajaran Menurut Ahmad Hassan 

Metode pembelajaran Ahmad Hasan dilihat dari model pembelajaran 

Ahmad hassan kepada Mohammad Natsir, dimana Transfer ilmu yang 

diberikan tuan Hassan melalui dialog-dialog. Model pembelajaran yang 

mencerdaskan diperlihatkan tuan Hassan sebagai seorang guru dalam 

mengembangkan daya pikir seorang muridnya untuk mandiri, baik dalam 

mengkaji dan memecahkan sebuah masalah yang dihadapi murid-muridnya.( 

Abdul Kadir, 2024 : 37) 

d. Kurikulum Pendidikan Menurut Ahmad Hasan 

Kurikulum Pendidikan dari pandangan Ahmad Hasan, dari data yang 

peneliti amati di tabel Rencana Pelajaran pesantren PERSIS Tsanawiyah 

Bandung adanya perpanduan antara ilmu agama dan ilmu umum seperi Mata 

Pelajarannya: Tauhid, Tafsir, Hadits, Fiqh, Ushul Fiqh, Mustahalah hadits, 

Faraidl, Nahwu, Sharaf, Lughut Arabiyah, Al-Balaghah,Tariqh,Mantiq,Bahasa 

Inggris, Bahasa Indonesis, Hasab, Ilmu Alam, Ilmu Bumi,Ilmu 

Kesehatan,Ilmu mengajar. (Prof.Dr.Mahmud Yunus, 2008 : 335)Jadi dapat 

dikatakan Kurikulum pendidikan Ahmad Hasan ialah kurikulum pendidikan 

Integral. 

e. Pendidik Menurut Ahmad Hasan 

Ahmad Hasan berpendapat bahwa guru harus mendidik siswa dengan 



46  

hanya beribadah kepada Allah dan tidak boleh mengharapkan sesuatu yang 

bersifat duniawi. (Sheiha Sajieda, 2013: 218) 

4. Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir 

a. Konsep Pendidikan Islam Mohammad Natsir 

Salah satu konsep pendidikan Natsir yang terkenal adalah konsep 

pendidikan dasar (Integral), ramah (harmonis) dan umum (Universal). Konsep 

ini merupakan konsekuensi dari ijtihad dan refleks yang digali langsung oleh 

Natsir dari al-Qur‟an dan hadits. Menurut Natsir, pendidikan Barat dan Timur 

tidak perlu pertentangkan. Sebagai sesuatu yang dibuat oleh manusia sendiri 

dan bersifat baru (hadits), kedua kerangka tersebut menikmati kelebihan dan 

kekurangannya, sama besar dan buruknya. Dengan cara ini, tidak ada alasan 

kuat menurut menolak, dengan mendukung yang satu dan menuduh yang lain. 

Seorang pendidik Islam tidak perlu membesar-besarkan pertentangan 

(antagonisme) Barat dan Timur. Islam hanya mengenal baik dan buruk. 

Semua yang benar akan diakui dan semua yang palsu akan disingkirkan, baik 

yang berasal dari barat maupun yang tidak berasal dari Timur. (A.Susanto, 

2010 : 122) 

b. Tujuan Pendidikan Islam Menurut Mohammad Natsir 

Tujuan Pendidikan  Islam menurut Mohammad Natsir ialah menjadi 

 

„Hamba Allah‟ sebagaimana perkataan dari Mohammad Natsir bahwa 

mendidik anak-anak kami, agar sanggup memenuhi syarat-syarat penghidupan 

manusia sebagai yang tersimpul dalam kalam Allah: “Wabtaghi fima ata 

kallahud daral- akhirata, wa la tansa nashibaka minad dun ya”..., supaya 

anak- anak kami itu dapat memenuhi kewajiban-kewajiban yang perlu 



47  

pencapai tingkat “Hamba Allah”, yakni setinggi-tinggi derajat yang menjadi 

tujuan bagi tiap-tiap manusia menurut keyakinan muslimin, sebagaimana yang 

terlukis dalam firman Allah: “wa makhalaqtul jinna wal insa illa liya‟buduni”. 

Begitulah jawaban yang akan kita dengar lebih kurang, disegenap perguruan- 

perguruan kita yang berdasar Islam.(M. Natsir, 2015 : 115 -116) 

Dari pandangan diatas peneliti menyimpulkan bahwa Menurut Mohammad 

Natsir tujuan pendidikan ialah sama halnya dengan tujuan hidup manusia di 

muka bumi ini yaitu menjadi Hamba Allah dengan menjalankan segala aspek 

kehidupan berdasarkan al-Qur‟an dan As Sunnah. Hal ini sesuai dengan tujuan 

penciptaan manusia oleh Allah yang dijelaskan dalam Al-Qur‟an di Surah 

Adz-Dzariyat ayat 56 dibawah ini, yang artinya: 

“Dan aku tidak akan menciptakan jin dan manusia melainkan supaya 

mereka menyembahku.” (QS. Adz- Dzariyat : 56). 

c. Kurikulum Pendidikan Islam Menurut Mohammad Natsir 

Terkait pandangan Mohammad Natsir tentang Kurikulum Pendidikan 

Islam Mohammad Natsir tidak ditemukan secara tertulis Kurikulum 

Pendidikan Islam yang diusungkan Mohammad Natsir. Kurikulum Pendidikan 

Islam Mohammad Natsir Peneliti temukan dari analisis Pandangan Konsep 

Sistem Pendidikan menurut Mohammad Natsir, dimana tidak adanya 

perbedaan antara ilmu yang didatangkan dari Barat terkait pelajaran umum 

dengan ilmu yang didatangkan dari Timur terkait pelajaran agama Islam. 

Sebagaimana tulisan Mohammad Natsir dalam karyanya di Buku Capita 

Selecta I mengatakan: 

“Seringkali pula kenyataan, ada yang menganggap bahwa didikan Islam 
itu ialah didikan Timur, dan didikan Barat ialah lawan dari didikan Islam. 



48  

Boleh jadi, ini reaksi terhadap didikan “kebaratan” yang ada di negeri 

kita, yang memang sebagian dari akibat-akibatnya tidak mungkin kita 

menyetujuinya sebagai umat Islam. Akan tetapi coba kita berhenti 

sebentar dan bertanya: Apakah sudah boleh kita katakan bahwa Islam itu 

anti Barat dan pro Timur, khususnya dalam pendidikan?! Pertanyaan ini 

hanya bisa kita jawab apabila sudah terjawab lebih dulu: “Apakah 

kiranya yang menjadi tujuan dari didikan Islam itu?” Yang dinamakan 

didikan, ialah satu pimpinan jasmani dan ruhani yang menuju kepada 

kesempurnaan dan lengkapnya sifat-sifat kemanusiaan dengan arti yang 

sesungguhnya.”(M. Natsir, 2015 : 85) 

 

Begitupun yang disampaikan Ulil Amri terkait pandangan Mohammad 

Natsir tentang Kurikulum Pendidikan Islam yang mana Pada tahun 1932-1942, 

beliau (Mohammad Natsir) memimpin Lembaga Pendidikan Islam (PENDIS). 

Lembaga ini menjadi model alternative dari sistem pendidikan kolonial. 

Sekaligus hadir sebagai jawaban dari sistem pendidikan sekular Belanda saat 

itu. Beliau berpendapat pendidikan bukanlah bersifat parsial. Pendidikan 

adalah universal, ada keseimbangan (balance) antara aspek intelektual dan 

spritual, antara sifat jasmani dan rohani, tidak ada dikotomis antar caban- 

cabang ilmu. (Ulil Amri Safri, MA : 45) 

d. Metode Pendidikan Islam Menurut Mohammad Natsir 

Terkait Metode atau cara dalam mengajar atau mendidik berbasis 

pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir belum peneliti temukan dalam 

bentuk tulisan secara khusus, namun disini peneliti melihat catatan tertulis saat 

Mohammad Natsir menjadi guru di Pendidikan Islam (PENDIS) memiliki 

beberapa metode salah satunya selain menghafal,murid harus aktif mencari 

dan mengembangkan Ilmu tidak pasif menerima dari guru. Pelajaran agama 

Islam menjadi mata pelajaran wajib.(Lukman Hakiem, 2019 : 56) 

Di Pendidikan Islam (PENDIS) diselenggarakan shalat Jum‟at. Boleh 

dikatakan, Pendidikan Islam termasuk pelopor  di dalam penyelenggaraan 



49  

shalat Jum‟at di Sekolah. Selain itu, Pendidikan Islam (PENDIS) Mengajak 

murid-muridnya berpraktik di lapangan supaya mereka tahu bagaimana 

sulitnya petani menumbuhkan dan merawat tanaman agar tumbuh dengan baik 

dan bisa dijual ke pasar. Mereka juga tahu berapa harga sesuatu hasil 

pertanian. Menurut Natsir, itu persoalan hidup yang tidak bisa didapatkan di 

buku-buku bacaan. Mereka hanya dapat membacanya di dalam kehidupan 

nyata, di dalam kehidupan masyarakat.(Lukman Hakiem, 2019 : 56) 

e. Konsep Pendidik (Guru) Menurut Mohammad Natsir 

Menurut Natsir, kunci perbaikan pendidikan terletak pada perbaikan 

kualitas Guru. Sedangkan kualitas Guru ditentukan oleh “jiwa” sang Guru itu 

sendiri. Mohammad Natsir telah memberikan contoh, bagaimana ia menjadi 

Guru Pejuang, Guru mujahid.( Wildan Hasan, 2021 : 66) 

Begitu besar peran guru dalam dunia pendidikan yang mampu memberi 

pengaruh besar kepada muridnya, bahkan seorang guru lebih besar perannya 

dibandingkan dengan sebuah metode ajar, Sebuah Mahfuzat yang terkenal 

menyatakan; “Metode yang lebih penting dari materi ajar, Guru lebih penting 

dari metode, dan jiwa Guru lebih penting dari metode.” Ungkapan ini 

menekankan bahwa perbaikan pendidikan harus dimulai dari perbaikan jiwa. 

(Wildan Hasan, 2021 : 67) 

Tabel 1.1 Perbandingan Konsep Pendidikan Islam dari Beberapa Tokoh 

Islam 

Tokoh Pengertian 

Pendidikan 

Tujuan 

Pendidikan 

Metode 

Pembelajar 

an 

Kurikul 

um 

Pendid 

ik 



50  

Ibnu 

Khaldun 

Ibnu 

Khaldun 

mengangga 

p 

bahwasanya 

pendidikan 

merupakan 

hakikat dari 

eksistensi 

manusia. 

Konsep 

Pendidikann 

ya tertuang 

dalam 

Muqaddima 

h 

Pengemban 

gan 

kemahiran 

(al- 

Malakah/ski 

ll) dalam 

bidang itu, 

Penguasaan 

keterampila 

n 

profesional 

sesuai 

dengan 

tuntutan 

zaman, 

pembinaan 

pemikiran 

yang baik. 

Hafalan, 

Dialog, 

Pengulanga 

n (al- 

Takrir),Wid 

ya Wisata, 

belajar al- 

Qur‟an, 

bahasa arab 

sebagai 

dasar 

memahami 

al-Qur‟an. 

Dalam 

Muqaddi 

mah 

karya 

Ibnu 

Khaldun 

tidak 

membica 

rakan 

secara 

khusus,k 

urikulum 

diartikan 

dalam 

arti 

sempit 

yaitu 

sebatas 

pada 

materi 

saja 

Mengu 

asai 

metode 

yang 

relevan 

dalam 

mendid 

ik anak 

didik, 

memili 

ki 

kompet 

ensi di 

bidang 

keilmua 

nnya, 

penuh 

kasih 

sayang 

mempe 

rhatika 

n 

psikolo 

g anak 



51  

     didik 

dan 

sebagai 

motivat 

or 

Al-Qabisi Konsep 

pemikiran 

pendidikan 

al Qabisi 

secara 

umum 

dirumuskan 

oleh al- 

Jumbulati, 

yaitu: 

pentingnya 

mengemban 

gkan 

kekuatan 

akhlak 

anak, 

menumbuhk 

an rasa cinta 

agama, 

tujuan 

pembelajara 

n adalah 

untuk 

meningkatk 

an 

kepribadian 

(Syakhsiah) 

pelajar agar 

selaras 

dengan 

nilai-nilai 

Islam. 

sesuai 

berdasarkan 

tahapan 

murid 

berupa 

talqin, 

tikrar, al- 

mail 

(muroja‟ah) 

, dan al- 

fahm 

dengan 

teknik 

pengunaan 

berbagai 

indera yaitu 

mendengar, 

melihat, 

membaca 

Salah 

satu 

bukti 

yang 

jelas 

bahwa 

kurikulu 

m di Al- 

Kuttab 

Islam 

berisi 

bahan- 

bahan 

ilmu 

pengetah 

uan yang 

wajib 

dihafal 

dan 

seorang 

pendidi 

k atau 

guru 

harus 

memen 

uhi 

beberap 

a 

persyar 

atan 

tertentu 

, antara 

lain 

adalah: 

pendidi 

k harus 

memili 

ki 



52  

 berpegang 

teguh 

terhadap 

ajarannya, 

mengemban 

gkan 

perilaku 

yang sesuai 

dengan 

nilai-nilai 

yang murni, 

dan anak 

dapat 

memiliki 

keterampila 

n dan 

keahlian 

pragmatis 

yang dapat 

mendukung 

kemampuan 

mencari 

nafqah. 

 dan menulis 

diimbangi 

dengan 

bahan 

pembelajara 

n yang 

sesuai. 

diingat. 

Di dalam 

al-Kuttab 

itu hanya 

diajarkan 

ilmu- 

ilmu al- 

Qur‟an 

tulis 

menulis 

nahwu, 

bahasa 

Arab, 

Syair dan 

sejarah 

bangsa 

Arab 

(Islam) 

yang 

termasuk 

ilmu- 

ilmu 

lafdziyah 

. Ilmu- 

kepriba 

dian 

muslim 

, 

berakhl 

ak 

terpuji 

dan 

memili 

ki 

wawasa 

n yang 

luas 

dan 

keilmua 

n yang 

memad 

ai. 



53  

    ilmu itu 

harus 

dibaca, 

dipahami 

dan 

diingat- 

ingat. 

Untuk 

Kurikulu 

m terbagi 

atas dua 

yaitu 

Kurikulu 

m Pokok 

dan 

Kurikulu 

m 

Pilihan 

 

Ahmad 

Hasan 

Ahmad 

Hassan 

menuangka 

n konsep 

pendidikann 

ya dalam 

tujuan 

pendidikan 

itu adalah 

terciptanya 

akhlak yang 

terpuji 

Metode 

Pembelajara 

n salah 

satunya 

dialog 

(tanya 

Kurikulu 

m 

Pendidik 

an dari 

pandang 

an 

Ahmad 

Hasan 

berpend 

apat 

bahwa 

guru 



54  

 sebuah 

Qanun. 

Isinya, 

antara lain, 

mengatur 

tentang 

kurikulum 

dan sistem 

pendidikan 

yang 

berbasis 

adab. 

Sumber dari 

Pelajaran 

al-Qur‟an 

dan Hadist. 

dalam diri 

peserta 

didik, 

lembaga 

pendidikan 

mampu 

melahirkan 

mubaligh- 

mubaligh 

yang 

mempunyai 

kemampuan 

bahasa 

Arab, ilmu 

agama 

Islam, ilmu 

hitung, 

geografi, 

dan ilmu 

keduniaan 

sebagai 

bekal siswa- 

siswa dalam 

melakukan 

jawab) 

contoh 

ketika 

Ahmad 

Hassan 

mengajari 

Mohammad 

Natsir 

Ahmad 

Hasan, 

dari data 

yang 

peneliti 

amati di 

tabel 

Rencana 

Pelajaran 

pesantre 

n 

PERSIS 

Tsanawi 

yah 

Bandung 

adanya 

perpandu 

an antara 

ilmu 

agama 

dan ilmu 

umum 

harus 

mendid 

ik 

siswa 

dengan 

hanya 

beribad 

ah 

kepada 

Allah 

dan 

tidak 

boleh 

mengha 

rapkan 

sesuatu 

yang 

bersifat 

duniawi 

. 



55  

  da‟wah 

sesuai 

dengan 

ajaran al- 

Qur‟an dan 

Hadist 

   

Mohamm 

ad Natsir 

Konsep 

pendidikan 

dasar 

(integral), 

harmonis, 

dan 

Universal. 

Konsep ini 

merupakan 

konsekuensi 

dari ijtihad 

dari refleksi 

yang digali 

dari al- 

Qur‟an dan 

Hadist. 

memenuhi 

kewajiban- 

kewajiban 

yang perlu 

pencapai 

tingkat 

“Hamba 

Allah”, 

yakni 

setinggi- 

tinggi 

derajat yang 

menjadi 

tujuan bagi 

tiap-tiap 

manusia 

menurut 

keyakinan 

Menghafal, 

Metode 

murid aktif 

dalam 

mencari 

ilmu, 

adanya 

praktik 

lapangan 

Ilmu 

agama 

dan Ilmu 

Umum 

ada 

dalam 

satu 

Kurikulu 

m 

Kualita 

s Guru 

ditentu 

kan 

oleh 

Jiwa 

Guru 

itu 

sendiri. 



56  

  muslimin    

 

 

F. Biografi Mohammad Natsir 

 

1. Riwayat Hidup Singkat Mohammad Natsir 

Mohammad Natsir lahir di Jembatan Berukir, Alahan Panjang, Kabupaten 

Solok, Sumatra Barat, pada hari Jumat, 17 Jumadil Akhir 1326 Hijriah, 

bertepatan dengan 17 Juli 1908 Masehi. Ibunya bernama Khadijah, sedangkan 

ayahnya bernama Mohammad Idris Sutan Saripado. (Abuddin Nata, 2005 : 73) 

Kedua orang tuanya berasal dari Maninjau. Natsir adalah anak ketiga dari empat 

bersaudara. (Thohir Luth, 1999 : 21) Natsir berasal dari keluarga bersahaja, 

ayahnya seorang pegawai rendah sebagai juru tulis pada kantor Kontoler di 

Maninjau dan sipir penjara di Sulawesi Selatan. Natsir mempunyai tiga orang 

saudara kandung, yaitu Yukinan, Rubiah, dan Yohanusun. ( A Susanto, 2009 : 

114) 

Di desa kelahirannya itu, Natsir kecil melewati masa- masa sosialisasi 

keagamaan dan intelektualnya. Pada tanggal 20 Oktober 1934, M. Natsir 

melangsungkan pernikahannya dengan Putri Nur Nahar, guru taman kanak- kanak 

pendidikan islam. Pernikahan dilaksanakan dengan sederhana saja. Mohammad 

Natsir adalah pribadi yang penuh pesona. Sepanjang hidupnya ia perjuangkan 

untuk agama islam dan bangsa Indonesia. Kiprah Mohammad Natsir sebagai 

seorang intelektual, politikus, pendidik, pemimpin negara maupun tokoh dunia 

islam yang terkemuka di abad ini tak pernah selesai menjadi buah pembicaraan. 

Padahal dari segi asal usul dan fisiknya, Mohammad Natsir hanyalah orang biasa. 

Sifatnya yang lemah lembut, bicara dengan penuh sopan santun dan kadang- 



57  

kadang gemar bercanda dengan siapa saja yang menjadi teman bicaranya. 

Dibalik itu semua Mohammad Natsir adalah ibarat karang yang kokoh. Ia 

termasuk seorang yang teguh memegang prinsip, walau dalam berhubungan 

dengan orang- orang lain.(Anwar Harjono dkk, 1996 : 1) 

Pada hari Sabtu tanggal 6 februari tahun 1993, 8 Masehi bertepatan dengan 14 

Sya‟ban 1413 Hijriah di Rumah Sakit Cipto Mangunkusumo Jakarta. Sang 

maestro dan pemimpin umat yang tidak pernah mengenal lelah dan pantang 

mundur dari prinsipnya itu berpulang ke rahmatullah dalam usia 85 tahun.10 

Almarhum meninggalkan empat orang anak dan delapan belas orang cucu. Pada 

detik-detik terakhir diruangan ICU, beliau didampingi anaknya Ny. Asma Farida, 

Fauzi Natsir, sekretaris pribadinya Dr. Anwar Haryono, mantan Wakil Ketua PP 

Muhammadiyah Lukman Harun, para cucu, dan sejumlah kenalannya. Nyaris 

sepenuh perjalanan hidupnya dipenuhi oleh usaha- usahanya yang sangat serius 

dalam menegakkan dakwah Islam.(Saiful Falah, 2012 : 55-56) 

2. Latar Belakang Pendidikan Mohammad Natsir 

Riwayat pendidikan Natsir dimulai dari Sekolah Rakyat (SR) di Maninjau 

Sumatra Barat hingga kelas dua. Sekolah ini merupakan sekolah swasta 

(partikelir) yang mempergunakan Bahasa Melaya sebagai Bahasa pengantar. 

ketika ayahnya dipindah tugaskan ke Bekeru, Natsir mendapatkan tawaran dari 

mamaknya, Ibrahim, untuk pindah ke Padang agar dapat menjadi siswa di 

Holland Inlandse School (HIS) Padang. Tawaran tersebut diterima oleh Natsir 

dengan penuh antusias. Namun, HIS Padang menolaknya, dengan pertimbangan 

bahwa Natsir adalah seorang anak pegawai rendahan. Untungnya pada saat itu di 

Padang sudah ada HIS Adabiyah, sebuah sekolah swasta yang menyelenggarakan 



58  

pendidikan bagi anak-anak negeri. Natsir diterima sebagai murid di HIS 

Adabiyah itu. Selama lima bulan belajar di HIS Adabiyah Padang Panjang itu, 

Natsir tinggal bersama dengan makciknya, Ibrahim. Setelah ayahnya dipindah- 

tugaskan dari Bekeru ke Alahan Panjang, Natsir dijemputnya untuk sekolah di 

HIS Pemerintah yang berada di Solok. Namun karena Solok cukup jauh dari 

Alahan Panjang, maka Natsir terpaksa di rumah seorang saudagar yang bernama 

Haji Musa. 

Disamping Mohammad Natsir belajar di HIS pagi hari,sorenya Mohammad 

Natsir belajar bahasa arab di sekolah diniyah dan belajar mengaji pada malam 

harinya. Sewaktu belajar di diniyah ia sudah di percaya untuk membantu adik- 

adiknya dalam belajar. Terbukti setelah dia duduk di kelas tiga sekolah diniyah, ia 

diminta membantu mengajar dikelas satu, dikarenakan kekurangan guru pada saat 

itu. Sehingga sewaktu melaksanakan tugasnya Mohammad Natsir memperoleh 

imbalan sebesar sepuluh rupiah sebulan.(Natsir, 2017: 15) 

Setelah lulus dari HIS, Natsir mengajukan permohonan unttuk mendapat 

beasiswa dari MULO (Meer Uitgebreid Lager Orderwijs) sekolah tingkat SMP 

yang diisi oleh anak- anak yang berprestasi. Berkat kecerdasan dan keuletannya 

dalam beraktifitas membuat lamaran beasiswanya di terima. Di MULO padang 

inilah Mohammad Natsir mulai aktif dalam organisasi. Mula- mula ia masuk Jong 

Sumatranen Bond (Sarikat Pemuda Sumatera) yang diketuai oleh Sanusi Pane. 

Kemudian ia bergabung dengan Jong Islamieten Bond (Sarikat Pemuda 

Islam), dan disitu pun, Sanusi Pane aktif sebagai ketua dan menjadi anggota 

Pandu Nationale Islamietische Pavinderij (Nayipij), sejenis pramuka sekarang. 

Menurut Mohammad Natsir, organisasi merupakan pelengkap untuk membantu 



59  

dalam belajar selain yang didapatkannya dis ekolah, dan memiliki andil yang 

cukup besar dalam kehidupan bangsa. Dari kegiatan berbagai organisasi inilah 

mulai tumbuh bibit sebagai pemimpin bangsa pada Mohammad Natsir. (Natsir, 

2017: 75) 

Pendidikan Mohammad Natsir tidak berhenti sampai di MULO (Meer 

Uitgebreid Lager Orderwijs) saja, ia bertekad untuk belajar. Setamat dari MULO, 

ia berkeinginan belajar di pulau jawa. Dikarenakan anak- anak tamatan MULO 

kebanyakan melirik tanah jawa untuk melanjutkan studi. Mohammad Natsir ingin 

sekali merantau kepulau jawa seperti anak- anak cerdas tamatan MULO lainnya 

yang sudah sampai lebih dulu ke tanah seberang. Kepada orang tuanya, 

Mohammad Natsir menceritakan keinginannya untuk bisa melanjutkan studinya 

ke AMS (Algemere Middlebare School) A II, sekarang setingkat SMA, dengan 

memilih jurusan sastra belanda di bandung. Cita- citanya terkabul bisa masuk ke 

sekolah AMS di Bandung melalui jalur beasiswa. (Hepi Andi Bastoni dkk, 2008 : 

4) 

Lulus dari AMS Pada tahun 1930 dengan nilai tinggi, Natsir sebenarnya 

berhak melanjutkan kuliah di Fakultas Hukum di Batavia, sesuai dengan 

keinginan orang tuanya, agar ia menjadi Meester in de Rechten, atau kuliah 

ekonomi di Rotterdam. Terbuka juga peluang Natsir untuk menjadi pegawai 

negeri dengan gaji tinggi. Namun, Natsir tidak mengambil peluang kuliah dan 

menjadi pegawai pemerintahan tersebut. Dia lebih suka terlibat langsung dalam 

perjuangan ditengah masyarakat. ( Adian Husaini, dkk, 2016 : 2-5). 



60  

3. Peran Dan Kiprah Mohammad Natsir 

a. Karir Mohammad Natsir 

Berikut ini beberapa karir yang telah dicapai oleh Mohammad Natsir : 

 

1) Ketua Jong Islamieten Bond Bandung, 1928- 1932. 

2) Direktur Pendidikan Islam Bandung, 1932- 1942 

3) Anggota Dewan Kabupaten Bandung, 1940- 1942
3
 

4) Anggota Persatuan Islam Indonesia (PII) Cabang Bandung, (1940- 

1942) 

5) Kepala Biro Pendidikan Kota Madya Bandung, (1942- 1945) 

6) Sekretaris Sekolah Tinggi Islam (STI) di Jakarta, (1942- 1945) 

 

7) Anggota Komite Nasional Indonesia Pusat (KNIP), (1945- 1946) 

 

8) Menteri Penerangan Republik Indonesia pada Kabinet Syahrir ke- 

 

1 dan ke- 2 serta cabinet Hatta ke- 1 

 

9) Ketua Umum Partai Masyumi (1949-1958) 

10) Perdana Menteri Republik Indonesia (1950-1951) 

11) Anggota Dewan Perwakilan Rakyat (DPR), (1955) 

12) Anggota Konstituante Republik Indonesia (1956- 1958) ( Lukman 

Hakiem, 2008 : 149) 

13) Ketua Yayasan Dewan Dakwah Islamiyah, Jakarta 1967 

 

14) Anggota Muslim World League 1969 

 

15) Anggota Majlis A‟la Al- Alamy lil Masjid (Dewan Masjid Sedunia) 

bermarkas di Mekkah, 1976 ( Abuddin Nata, 2005 : 77) 

16) 1970 Anggota Dewan Kurator Universitas Islam Indonesia Yogyakarta, 

anggota Pendiri Universitas Islam Bandung, anggota Pendiri 



61  

Universitas Islam sumatera Utara, dewan penasehat Universitas Ibnu 

Chaldun Jakarta, dewan kurator Universitas Islam Jakarta 

17) 1984 menjadi ketua badan penasehat yayasan pembina pondok 

pesantren Indonesia 

18) 1 Agustus 1989 bersama Allahyarhamuh KH. Masykur mendiriksn 

Forum Ukhuwah Islamiyah (FUI) 

19) 1967 menjadi Vice President World Muslim Congress yang berpusat di 

Karachi Pakistan 

20) 1969 menjadi anggota pendiri Rabithah Alam Islami yang berpusat di 

Mekkah 

21) 1986 menjadi anggota dewan pendiri Al-Haiah Al-Khairiyah Al-Islamiy 

Al-Alamiyah berpusat di Kuwait 

22) 1987 menjadi anggota pendiri Oxford Islamic Studies di Oxford Inggris 

 

23) 1957 menjadi anggota dewan Kurator International Islamic University 

Islamabad pakistan (Abuddin Nata, 2005 : 77) 

 

b. Penghargaan- penghargaan Mohammad Natsir 

Berikut penghargaan-penghargaan yang diraih Oleh Mohammad Natsir 

selama hidupnya : 

1) Januari 1957 : Menerima bintang Nichan Istikhar (Grand Gordon) dari 

Presiden Tunisia Lamine Bey atas jasa- jasanya dalam membantu 

perjuangan kemerdekaan rakyat Afrika Utara. 

2) Maret 1977 : mendapat gelar Price D‟ Islam (Pangeran Islam) dari 

Komunitas Muslim Dunia, atas sumbangannya dalam memerangi 

kelaparan dan ketidakpedualian yang terjadi di dunia. 



62  

3) Februari 1980 : Menerima penghargaan internasional (Jaaizah Al-Malik 

Faisal Al- Alamiyah) dari Lembaga hadiah Internasional Raja Faisal di 

Saudi Arabia atas jasa- jasanya di bidang pengkhidmatan kepada islam 

untuk tahun 1400 Hijriah. 

4) 6 November 1998 : Menerima Bintang Republik Indonesia Adi Pradana 

dari Presiden Republik Indonesia, Prof. Dr. Bacharuddin Jusuf Habibie. 

5) 26 Mei 2005, menerima penghargaan dari Dewan Masjid Indonesia 

(Dewan Masjid Award) sebagai Tokoh Manajemen Masjid Indonesia. 

6) 23 Desember 2005: menerima penghargaan dari Presiden Republik 

Demokratik Nasional AlJazair, Abdu Azis Bauliqah, atas jasanya 

membantu perjuangan pembebasan Al- Jazair. 

7) Mei 2007; menerima bintang keteladanan anak mulia tahun 2007 dari 

Komite Pusat Gerakan Masyarakat Peduli Akhlaq Mulia. 

8) September 2007; menerima penghargaan atau apresiasi setulus- 

tulusnya atas jasa- jasanya dalam memperjuangkan da‟wah islam di 

Indonesia dan turut serta mendukung pendirian dan pembangunan 

Masjid Salman ITB. 

9) Tanggal 7 November 2008, tepat di hari lahir Masyumi, Partai Islam 

terbesar di era 1950-an, Presiden Susilo Bambang Yudhoyno atan nama 

pemerintah Republik Indonesia menyerahkan Keppres No. 

041/Tk/Tahun 2008 tentang pemberian Gelar Pahlawan Nasional, 

seorang tokoh Masyumi dan Pendiri Dewan Da‟wah Islamiyyah 

Indonesia. (Lukman Hakiem, 2019 : 648-649) 



63  

c. Karya- karya Mohammad Natsir 

Mohammad Natsir , selain sebagai sosok aktivis peregerakan yang secara 

langsung menggerakkan berbagai organisasi pergerakan, adalah juga seorang 

ilmuan yang banyak menuangkan pemikiran dalam bentuk tulisan, baik di 

majalah, harian, maupun buku- buku. Buku- buku tersebut antara lain sebagai 

berikut. 

Pertama, buku-buku atau naskah tentang keislaman seperti: 

 

1) Islam Sebagai Idiologi. Isi pokoknya mengenai kedudukan ajaran Islam 

sebagai petunjuk bagi manusia (Jakarta : Pustaka Aida. 1951). 

2) Some Observation Concerning the Role of Islam in National and 

Internasional Affairs. Isi pokoknyaa mengenai hasil pengamatan M. Natsir 

tentang kesungguhan umat dalam menegakkan ajaran Islam dengan segala 

aplikasinya, baik dalam skala nasional maupun internasional (Ithaca New 

York : Departement of Far Eastern Studies, Cornell University, 1954), 

Penerbitan XVI. 

3) Islam dan Akal Merdeka. Fokus kajiannya tentang Islam sebagai motivasi 

pendayagunaan akal sebagai salah satu dari karunia Tuhan untuk 

kemudian dimanfaatkan secara positif (Jakarta : Hudaya, 1970). 

4) Islam dan Kristen di Indonesia. Buku ini mengungkapkan ajaran Islam 

dan umat Islam dalam menghadapi ajaran Kristen berikut pengikut- 

pengikutnya (Jakarta: Bulan Bintang. 1969) 

5) Islam dan dalam menghadapi upaya kristenisasi di Indonesia (Jakarta : 

Bulan Bintang. 1969). 

6) The Rule of Islam in the Promotion of National Resilience. Buku ini 



64  

membahas lika- liku perjuangan umat Islam dalam menegakkan ajaran 

Islam (Jakarta : T.P. 1976). 

7) Asas keyakinan Agama Kami, Buku ini mnegupas sikap umat Islam tentng 

ajaran Islam sebagai tolak ukur bagi kehidupannya (Jakarta : Dewan 

Da‟wah Islamiyah, 1984). 

8) Mempersatukan Umat Islam. Isi pokoknya adalah upaya- upaya Islam 

dalam mempersatukan persudaraan sesame muslim dan iman sebagai dasar 

persatuan (Jakarta : Samudra, 1983) 

9) Kebudayaan Islam dalam Perspektif Sejarah. Pokok bahasannya tentang 

pengaruh peradaban Timur dan Barat dengan segala visinya dalam 

pembentukkan peradaban manusia (Jakarta : Giri Mukti Pusaka, 1988). 

10) Di Bawah Naungan Risalah. buku yang berisi tentang bimbingan Islam 

dalam kehidupan manusia, (Jakarta : Sinar Hudaya. 1971). 

11) Ikhtaru, Al- Khas Sabilani, Addi nu aw la Dinu. buku yang mengulas 

tentang konsistensi sikap manusia sesudah beragama, (Jeddah : ad- Dar as- 

Saudiyah. 1392 H) 

12) Pandai-pandailah Bersyukur Nikmat. Buku ini berisi cara- cara 

memperoleh nikmat dan kaifiyat mensyukurinya dengan amal nyata dalam 

bentuk kegiatan ibadah (Jakarta : Bulan Bintang, 1980). 

13) Bahaya Takut. Isinya tentang keadaan dan sikap manusia yang sangat 

mencintai dunia sehingga menghalalkan segala cara untuk mendapatkan 

kesenangan dunia. Berikut takut mati sehingga enggan berjuang untuk 

menegakkan kebenaran yang mengandung berbagai risiko (Jakarta : Media 

Dakwah, 1991). 



65  

14) Dunia Isam Dari Masa Ke Masa. Isinya memuat pergolakan yang terjadi 

pada dunia Islam akibat tekanan- tekanan pihak luar yang sengaja 

mendiskreditkan ajaran Islam (Jakarta : Panji Masyarakat. 1982). 

15) Tauhid Untuk Persaudaraan Islam Universal. Isinya tentang dampak 

positif iman dalam kehidupan sosial. (Jakarta : Suara Mesjid. 1991). 

16) World Of Islam Festival Dalam Perspektif Sejarah. Isinya tentang 

laporan agenda acara pada festifal Dunia Islam yang diikuti oleh M. Natsir 

pada tahun 1976 dan komentar pers ( Jakarta : Media Dakwah 1976). 

17) Iman Sebagai Sumber Kekuatan Lahir Dan Batin. Isi pokoknya adalah 

nasihat- nasihat perkawinan dalam membentuk rumah tangga sakinah 

(Jakarta : Fajar Shadiq. 1975). 

Kedua, Buku-buku atau naskah-naskah tentang dakwah Islam meliputi: 
 

1) Fiqhud Dakwah. Buku ini memuat kaifiyat, etika berdakwah dengan 

perhatian utamanya ditujukkan pada para da‟i. Berikutnya memuat suri 

tauladan Rasulullah Saw. Sebagai penebar risalah Islamiyah dengan 

berbagai tantangannya (Solo : CV Ramadhani. 1965). 

2) Dakwah dan Pembangunan. buku ini memuat tentang relevansi dakwah 

islam dan konstribusi ajaran islam terhadap pembangunan nasional, 

(Jakarta : Media Dakwah). 

3) Mencari Modus Vivendi Antara Umat Beragama di Indonesia. Isinya 

memuat ajakan- ajakan sebagai upaya untuk menciptakan kerukunan 

umat beragama (Islam-Kristen) dengan mewujudkan kesepakatan bersama 

antara ulama- ulama dan tokoh- tokoh agama lain untuk membina 

kerukunan agama lain dan untuk membina kerukunan hidup umat 



66  

beragama (Jakarta : Media Dakwah, 1983). 

 

4) The New Morality (Moral Baru). terbit tahun 1969 di Surabaya. Buku 

yang mengupas tentang pengaruh paham sekuler dalam kehidupan 

manusia (DDII Perwakilan Surabaya. 1969). 

5) Kom Tot Het Gebed (19931), Muhammad als Profeet (1931), Gouden 

Regel Uit den Qur‟an (1932), De Islamitische Vrouw en Haar Recht 

(1933), Het Vosten (1934). Isi pokoknya adalah ajakan untuk shalat, 

mencontohi kehidupan Rasul saw. berpuasa, dan ajakan untuk memahami 

hukum Islam. Buku- buku ini sengaja ditulis dalam bahasa Belanda karena 

M. Natsir bermaksud mengajak/ berdakwah pada pemuda- pemuda yang 

bergabung dalam JIB (Jong Islamieten Bond).(Jakarta : Media Dakwah, 

1981). 

6) Kubu Pertahanan Umat Islam dari Abad ke Abad. Isinya tentang panggilan 

terhadap umat Islam untuk menjadikan Islam sebagai benteng pertahanan 

dalam kehidupannya (Surabaya : T.P. 1964). 

7) Tolong Dengarkan Pula Suara Kami. Isinya imbauan dan harapan pada 

penguasa negara agar memperhatikan nasib umat Islam di Negara 

Republik Indonesia (Jakarta : Panji Masyarakat, 1982). 

8) Buku PMP dan Mutiara yang Hilang.Isinya koreksi atas penyimpangan 

materi buku PMP yang bermuara pada pendangkalan akidah Islam . 

Disamping itu juga mengimbau pada Presiden RI untuk meninjau dan 

merevisi kembali buku tersebut (Jakarta :Panji Masyarakat,1982) 

9) Kumpulan Khutbah Hari Raya. Isinya berupa nasihat, ajakan, dan 

bimbingan pada umat Islam dalam beragama dan berkehidupan sosial. 



67  

Sebagian kecilnaskah tersebut memuat masalah yang menyangkut politik, 

terutama koreksi terhadap para penyelenggara negara (Jakarta : Media 

dakwah, 1978). 

10) Pancasila Akan Hidup Subur Sekali Dalam Pangkuan Islam. Isinya 

memuat pengakun Islam terhadap nilai- nilai dalam pancasila serta 

mengajak umat Islam untuk mengamalkannya secara murni dan konsekuen 

(Bangil : al- Muslim 1982). 

Ketiga, Buku-buku atau naskah-naskah yang menyangkut politik meliputi: 

1) Demokrasi di Bawah Hukum. Isinya tentang kebebasan berkumpul, 

mengeluarkan pendapat menurut undang-undang negara, sekaligus 

mengoreki sikap- sikap dari penguasa negara yang dianggapnya telah 

menyimpang dari ketentuan yang berlaku ( Jakarta : Media Dakwaha. 

1986). (Tohir Luth, 2005 : 16-19) 

2) Indonesia di Persimpangan Jalan, Buku kecil ini berisi koreksi M. Natsir 

terhadap kebijakan pemerintahan Republik Indonesia mengenai partai 

politik dan Golongan Karya. Menurutnya, pemerintah telah menyimpang 

dari isyarat tersirat pada Undang- Undang Dasar 1945 dan Pancasila 

(Jakarta : T.P. 1984). 

3) Islam Sebagai Dasar Negara. Isinya memuat konsep ajaran dalam 

kehidupan bernegara dan meminta semua pihak untuk menerima Islam 

sebagai Dasar Negara RI. Ini karena Islam pada prinsipnya mengatur 

kehidupan akhirat dan juga kehidupan manusia di dunia. Di dalam buku 

ini juga dimuat perdebatan M. Natsir dan Pendeta Monohutu dalam sidang 

Konstituante mengenai Islam sebagai Dasar Negara RI (Bandung : t.p.. 



68  

1954), (Pimpinan Frak-si Masyumi dan Konstituant, 1957). 

 

4) Tempatkan Kembali Pancasila Pada Kedudukannya Yang Konstitusio-nal. 

 

Isinya tentang situasi menjelang Proklamasi, menjaga kemurnian Pancasila 

sebagai titik pertemuan dan pemersatu, gagasan menjadikan Pancasila 

sebagai saatu- satunya asas bagi semua kekuatan sosial dan politik, dan 

memuat lampiran pidato Presiden Soekarno, Bung Hatta, Dekrit 

Presiden, dan Teks Piagam Jakarta (Jakarta : TP, 1985). 

5) Pendidikan, Pengorbanan Kepemimpinan, Primordialisme, dan Nostal-gia. 

Isinya tentang pengalaman suka dukanya berjuang menegakkan 

kebenaran di bawah kekuasaan penguasa yang cenderung menggunakan 

kekuasaannya sebagai senjata pamungkas atas setiap pergolakan yang 

dianggap mengancam kekuasaannya (Jakarta : Media Dakwah, 1987) 

6) Agama dan Negara. Falsafah Perjuangan Islam. diterbitkan di Medan 

tahun 1951, berbicara tentang hubungan agama dan negara. 

7) Capita Selecta. diterbitkan di Jakarta berisi dua jilid, jilid I ditulis pada 

tahun 1954 dan jilid II pada tahun 1957. Kedua buku ini mengulas tentang 

berbagai hal yang berhubungan dengan pemikiran umum mengenai politik, 

ekonomi, pendidikan, dan sosial budaya. 

8) Dari Masa Ke Masa.buku yang memuat perjalanan hidup seseorang dalam 

kaitannya dengan kesadaran memanfaatkan waktu yang ada. Buku ini 

ditulis pada tahun 1975 dan terbit di Jakarta. (A.Susanto, 2015 : 117- 118) 

9) Dakwah dan Pembangunan. Isi pokoknya mengenai pengertian dakwah 

sebagai panggilan pada manusia untuk membangun diri, keluarga, 

masyarakat, dan negaranya. Berikutnya adalah tujuan dakwah Islam 



69  

sebagai rahmat (Jakarta : Media Dakwah). 

 

10) Agama dan Negara dalam Perspektif Islam (Kumpulan Karangan), 

Penyunting, H. Endang Saifuddin Anshari dan LIPPM (Jakarta : 1409- 

1989, belum diterbitkan/masih monograph). 

11) Mempersatukan Umat Islam. Isi pokoknya adalah upaya- upaya Islam 

dalam mempersatukan persaudaraan sesame muslim dan iman sebagai 

dasar persatuan (Jakarta : Samudra. 1983) 

2.2 Penelitian Relevan 

Dalam penelitian ini, peneliti mengemukakan beberapa karya ilmiah sebagai 

rujukan atau sebagai bahan komparasi terhadap penelitian ini. Di antara karya- 

karya ilmiah tersebut : 

1. Pada penelitian Ujang Habibi, Program Pascasarjana Universitas IBN 

Khaldun Bogor, 2017 M/1439 H. Pada Disertasi yang berjudul : Konsep 

Kaderisasi Da‟i Mohammad Natsir. Kesimpulan dari penelitian ini 

diantaranya adalah Kurikulum yang diterapkan oleh Mohammad Natsir 

dalam kaderisasi da‟i adalah dengan landasan filosofis prinsip Ahlu sunnah 

wal Jama‟ah dan Islam Wasathy yang mengedepankan persatuan ummat. 

Selain itu juga menerapkan konsep binaan wa difa‟an yaitu membangun 

integritas sebagai da‟i ilallah dan membentengi atau memeprtahankan diri 

dari ancaman pemikiran dan gerakan yang menyimpang dari Islam. 

Persamaan penulis dengan penelitian terdahulu yaitu sama-sama meneliti 

Tokoh Mohammad Natsir terkait Pemikiran Pendidikan Islam. 

2. Jurnal yang disusun oleh Rizal Firdaus, Kama Abdul Hakam, Momod 

Abdul Somad, Ahmad Syamsu Rizal (Oktober 2020) dengan judul 



70  

“Konsep Triple Helix Mohammad Natsir Relevansi dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Da‟i di Indonesia” dalam Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif deskriptif, data bersifat kepustakaan. Hasil Penelitian 

mengungkapkan konsep triple helix Mohammad Natsir ialah 

mengintegrasikan tiga institusi dalam proses pendidikan da‟i yaitu Masjid, 

Pesantren dan Kampus. 

3. Jurnal yang disusun oleh Tejo Waskito (Juni 2023) dengan Judul 

“Institusionalisasi Pemikiran Pendidikan Mohammad Natsir ke dalam 

Lembaga Pendidikan Tinggi Islam di Indonesia” Penelitian ini 

mengunakan penelitian kualitatif dengan teknik analisis dokumen sebagai 

sumber data utama. Hasil Penelitian menunjukan bahwa Pemikiran 

Pendidikan Mohammad Natsir diinstitusionalisasikan melalui berbagai 

upaya, salah satunya adalah dengan pendirian Sekolah Tinggi Islam 

sebagai lembaga pendidikan tinggi yang mengadopsi visi dan gagasan 

Mohammad Natsir, utamanya dalam pengembangan kurikulum yang 

menekankan pada penyelenggaraan pendidikan akademik dalam praktik 

yang seimbang. Kesimpulannya, pemikiran pendidikan Mohammad Natsir 

berhasil menjadi Universitas Islam Indonesia, dan memberikan kontribusi 

oenting dalam pengembangan pendidikan Islam Modern dan berkualitas di 

Indonesia. 

4. Pada penelitian yang dilakukan oleh Mashudi yang berjudul “Implementasi 

pemikiran Pendidikan Islam Integral Mohammad Natsir di Indonesia” 

Kemudian diterbitkan dalam Jurnal Studia Didkatika Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Vol.10 No.2 Tahun 2016 ISSN1978-8169. Kesimpulan dari 



71  

penelitian ini adalah Implementasi pemikiran pendidikan integral 

Mohammad Natsir melahirkan dan penyelenggaraan sekolah Islam terpadu 

mulai dari Sekolah Dasar sampai Sekolah Menengah Atas, kemudian 

transformasi IAIN menjadi UIN. Implementasi konsep pendidikan Islam 

integratif pada UIN Sunan Kalijaga meliputi prinsip, Mahasiswa adalah 

insan akademik yang memiliki ide dan kreatifitas, memiliki pengetahuan 

yang luas di bidang agama maupun umum sertamemiliki keterampilan 

yang dibutuhkan oleh masyarakat sekitar. 

5. Penelitian yang dilakukan oleh Siti Nurhasanah, et al (2023) yang berjudul 

“Pendidikan Islam Menurut Pemikiran Mohammad Natsir dan 

Relevansinya terhadap Pendidikan Indonesia.” Kemudian diterbitkan 

dalam Jurnal Studentt Scientific Creativity Journal Vol.1 no. 2, Maret 

2023. Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) 

dengan pendekatan filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

Mohammad Natsir mengemukakan pemikirannya tentang pembaharuan 

pendidikan Islam yaitu peran dan fungsi pendidikan Islam yang pada 

intinya memberi perhatian lebih pada aspek afektif peserta didik serta 

menjauhkan setiap hal yang menghambat potensi yang dimiliknya, 

integrasi ilmu, Tauhdi sebagai landasan pendidikan. Adapun 

Implementasinya di pesantren Al Fatah melalui penyusunan kurikulum, 

dimana tiga kurikulum disatukan terdapat mata pelajaran umum, mata 

pelajaran agama Islam seperti tahfizh dan Mentoring. 

6. Penelitian yang dilakukan oleh Eko Setiawan dalam jurnal Tawadhu Vol. 

8 No. 1, 2024  yang berjudul “Pemikiran Mohammad Natsir tentang 



72  

Pendidikan Islam dan Relevansinya terhadap Islam Kontemporer” adapun 

metode penelitian ini adalah metode penelitian kualitatif dengan jenis 

penelitian library research (Kajian Pustaka) dan pengumpulan datanya 

dengan menggunakan analisis Isi, kesimpulan dari penelitian ini adalah 

Mohammad Natsir merupakan seorang tokoh kelahiran pesantren yang 

memiliki pemikiran yang moderat, konsep Mohammad Natsir tentang 

pendidikan Islam yang integral, universal dan harmonis adalah hasil ijtihad 

dan renungan yang digali oleh Mohammad Natsir dan al-Qur‟an dan 

Hadits. Relevansi pemikiran Mohammad Natsir dalam pendidikan di 

Indonesia dapat dilihat dari sekolah-sekolah yang bernafaskan Islam serta 

pondok pesantren modern yang saat ini telah mengkombinasikan antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum. 

7. Pada penelitian Willy Novalius Marta Jayang, Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2018 M/1440 H. Pada 

Tesis yang berjudul : “Pendidik dan Integrasi Keilmuan dalam Pendidikan 

Islam Perspektif Soekarno dan Mohammad Natsir.” Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif. Artinya pendekatan dengan melalui 

pemikiran pendapat para ahli atau fenomena yang ada dalam kehidupan 

masyarakat. Jenis penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan 

(Library Research) dalam penelitian ini Soekarno dan M.Natsir adalah 

representasi dari corak pemikiran sekuler dan modernis Islam. Konsep 

pendidik dan integrasi keilmuan keduanya secara substansi memiliki arah 

yang sama yakni kemajuan bangsa tercinta ini. Hanya saja Soekarno arah 

kemajuan beliau berhenti pada keberhasilan di dunia. Sedangkan 



73  

Natsir selalu dikembalikan pada nilai-nilai Islam. 

 

2.3 Kerangka Berpikir 

Pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir menekankan pentingnya 

integrasi antara iman, ilmu, dan amal dalam membentuk pribadi Muslim yang 

utuh. Pendidikan, menurut Natsir, bukan sekadar transfer ilmu, tetapi juga 

pembinaan karakter dan tanggung jawab da‟wah. 

STID Mohammad Natsir, sebagai lembaga yang mewarisi nilai- nilai 

perjuangan Natsir, menyelenggarakan kaderisasi da‟iyah untuk membentuk juru 

da‟wah perempuan yang intelektual, spiritual, dan militan dalam dakwah 

Islamiyah. Namun, sejauh mana pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

diimplementasikan dalam program kaderisasi ini memerlukan pengkajian yang 

sistematis. Untuk menilai implementasi tersebut, digunakan model implementasi 

kebijakan George C. Edward III yang terdiri dari empat variabel utama: 

1. Komunikasi: Apakah pesan dan nilai-nilai pemikiran pendidikan Islam 

Mohammad Natsir disampaikan secara jelas dan konsisten kepada seluruh 

aktor kaderisasi (dosen, pembina, dan mahasiswi)? 

2. Sumber Daya: Apakah tersedia sumber daya manusia, materi, sarana, dan 

dukungan institusional yang memadai untuk mendukung implementasi? 

3. Disposisi (Sikap Pelaksana): Bagaimana sikap, komitmen, dan kesiapan 

para pelaksana dalam menerapkan nilai-nilai pendidikan Islam ala Natsir? 

4. Struktur Birokrasi: Apakah sistem organisasi dan mekanisme kaderisasi di 

STID mendukung keberhasilan implementasi secara efektif? 



74  

Implementasi Pemikiran Mohammad 

Natsir dalam Kaderisasi Da’iyah di 

Kampus Putri STID Mohammad 

Natsir 

Analisis Model Edwards III 

(Komunikasi, Sumber Daya, Disposisi 

Pelaksana, Struktur Birokrasi) 

Pemikiran Pendidikan Islam 

Mohammad Natsir 

 

Gambar 2.1 Diagram Kerangka Berpikir 

 



75  

BAB III 

METODE PENELITIAN 

3.1 Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, yaitu metode yang 

mendeskripsikan perilaku orang, tempat atau peristiwa tertentu secara rinci dan 

mendalam. Menurut David Williams dalam Moleong, penelitian kualitatif adalah 

“pengumpulan data pada latar alamiah, dengan menggunakan metode alamiah dan 

dilakukan oleh orang atau peneliti yang tertarik secara alamiah. (Lexy J. Meolong, 

2002 : 16) Ditinjau dari sudut tempat penelitian dilakukan, terutama dalam rangka 

pengumpulan data, Jenis penelitian yang peneliti lakukan adalah penelitian studi 

kasus (case study). 

Studi Kasus merupakan metode untuk menghimpun dan menganalisis data 

berkenaan dengan sesuatu kasus. Sesuatu dijadikan kasus biasanya karena ada 

masalah, kesulitan, hambatan, penyimpangan, tetapi bisa juga sesuatu dijadikan 

kasus meskipun tidak ada masalah, malahan dijadikan kasus karena keunggulan 

atau keberhasilannya. Kasus ini bisa berkenaan dengan perorangan, kelompok 

(kerja, kelas, sekolah, etnis, ras, agama, sosial, budaya, dan lain-lain), keluarga, 

lembaga, organisasi, daerah/wilayah, masyarakat, dll. Studi kasus diarahkan pada 

mengkaji kondisi, kegiatan, perkembangan serta faktor-faktor penting yang terkait 

dan menunjang kondisi dan perkembangan tersebut. (Nana Syaodih Sukmadinata, 

2012 : 77-78)Dalam proses pelaksanaan penelitian ini memakai metode penelitian 

kepustakaan (Library Research) dan penelitian lapangan (Field Research). 

Penelitian kepustakaan adalah penelitian yang dilaksanakan dengan menggunakan 

literatur, baik berupa buku, catatan maupun laporan hasil penelitian dari hasil 



76  

penelitian terdahulu. (Etta Mamang Sangadji dan Sopiah, 2010 : 28) 

 

Penelitian lapangan merupakan suatu penelitian yang dimaksud memahami 

fenomena secara langsung di lapangan tentang apa yang dialami oleh subjek 

penelitian misalnya perilaku, persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain secara 

holistik dan dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu 

konteks khusus yang alamiah serta dengan memanfaatkan berbagai metode ilmiah. 

( Tohiri, 2015 : 3) Untuk penelitian kepustakaan ini peneliti lebih banyak 

menggali dan mendapatkan data dari buku-buku hasil karya Mohammad Natsir 

terkait Pemikiran Pendidikan Islam sedangan untuk dengan metode penelitian 

lapangan peneliti memperoleh data dari Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Cipayung, Jakarta Timur berupa Observasi, Wawancara dan dokumen terkait di 

kampus tersebut. 

3.2 Subjek Penelitian 

Subjek dalam penelitian ini adalah mengenai kajian tentang 

mengimplementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam 

Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta 

Timur. Waktu yang digunakan penulis untuk penelitian ini enam (6) terhitung dari 

bulan Desember 2024 yang terdiri dari observasi langsung dan wawancara di 

lapangan yaitu di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur 

dengan mengumpulkan data-data penelitian yang diperlukan. 

3.3 Sumber Penelitian 

Yang dimaksud dengan sumber data dalam sebuah penelitian adalah subjek 

dari mana data dapat diperoleh. Adapun sumber data dalam penelitian ini adalah: 

1. Sumber data primer, yakni data yang diperoleh dari sumbernya secara 



77  

langsung. Data yang menjadi sumber data primer adalah Ketua Bidang 

Pendidikan Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia, Pimpinan dan Mudir 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung Jakarta Timur. 

2. Sumber data sekunder, yakni data yang diperoleh dari data yang sudah ada 

dan mempunyai hubungan dengan masalah yang diteliti, sumber data 

sebagai pelengkap yang berfungsi melengkapi data-data yang diperlukan 

oleh data primer. Misalnya, buku-buku terkait Pemikiran Pendidikan Islam 

dari Mohammad Natsir seperti Capita Selecta I, II, dan III dan 

3. Fiqhud Da‟wah dan lain-lain, jurnal yang diakses di internet serta 

dokumen-dokumen yang relevan dengan penelitian. 

3.4 Fokus Penelitian 

Fokus penelitian ini adalah Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam 

Mohammad Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad 

Natsir, Cipayung Jakarta Timur. Berkaitan dengan Pemikiran pendidikan Islam 

Mohammad Natsir dalam Kaderisasi Da‟iyah yang diimplementasikan di Kampus 

Putri STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. 

3.5 Metode Pengumpulan Data 

1. Metode Observasi 

Observasi merupakan teknik pengumpulan data dengan cara mengamati 

setiap kejadian yang sedang berlangsung dan mencatatnya dengan alat 

observasi tentang hal-hal yang akan diamati atau diteliti.(Wina Sanjaya , 2012: 

99) Dalam penelitian ini metode observasi digunakan untuk pengamatan 

langsung guna untuk mendapatkan data Implementasi Pemikiran Pendidikan 

Islam Mohammad Natsir dalam Pembinaan Kader Da‟iyah. di Kampus Putri 



78  

STID Mohammad Natsir 

 

2. Metode Wawancara 

Wawancara adalah percakapan dengan maksud tertentu, percakapan itu 

dilakukan oleh dua pihak, yaitu pewawancara (interviewer) yang mengajukan 

pertanyaan dan yang diwawancarai (interviewee) yang memberikan jawaban 

atas pertanyaan itu. Dalam hal ini peneliti mewawancarai pihak- pihak yang 

dianggap relevan dengan penelitian ini, yaitu Ketua dan Mudir di Kampus 

Putri STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta Timur. Wawancara yang 

dilakukan adalah wawancara semi berstruktur yaitu jenis wawancara yang 

termasuk dalam kategori in depth interview, di mana dalam pelaksanaannya 

lebih bebas dibandingkan dengan wawancara terstruktur. (Lexy J. Moleong, 

2001 : 186)Tujuan dari wawancara jenis ini adalah untuk menemukan 

permasalahan secara lebih terbuka, di mana pihak yang diajak wawancara 

diminta pendapat, dan ide-idenya. Dalam melakukan wawancara, peneliti 

perlu mendengarkan secara teliti dan mencatat apa yang dikemukakan oleh 

informan. 

3. Metode Dokumentasi 

Dokumentasi yaitu melalui buku-buku, dokumen-dokumen, catatan- 

catatan yang ada di di Kampus Putri STID Mohammad Natsir yang 

berhubungan dengan data yang peneliti butuhkan. 

3.6 Keabsahan Data 

Salah satu syarat bagi analisis data adalah dimilikinya data yang valid dan 

reliabel. Untuk itu dalam penelitian kualitatifpun dilakukan upaya validasi data. 

Objektifitas dan keabsahan data penelitian dilakukan dengan melihat reabilitas dan 



79  

validitas data yang diperoleh. Dalam penelitian kualitatif, data dapat dinyatakan 

valid apabila tidak ada perbedaan antara yang dilaporkan peneliti dengan apa yang 

sesungguhnya terjadi pada objek penelitian. ( Sugiyono, 2007 : 62) 

Penelitian yang kredibel memerlukan penjamin keabsahan data agar data yang 

ada dipertanggungjawabkan demi menjaga keaslian dan keabsahan data dalam 

penelitian ini maka, untuk menjamin hal tersebut peneliti menggunakan 

triangulasi. Triangulasi dalam pengujian kredibilitas ini diartikan sebagai 

pengecekan data dari berbagai sumber,dengan berbagai cara dan berbagai waktu. 

Uji keabsahan data dalam penelitian ini digunakan triangulasi data. Tiangulasi 

data adalah teknik pemeriksaan keabsahan data yang memanfaatkan sesuatu yang 

lain diluar data untuk keperluan pengecekan data atau sebagai perbandingan 

terhadap data itu. Triangulasi dilakukan dengan mengecek data dari berbagai 

sumber dengan berbagai cara dan waktu. (Sugiyono, 2009: 372) Adapun maksud 

dari triangulasi data diatas,maka dalam penelitian ini peneliti menggunakan 

triangulasi seperti penjelasan di bawah ini: 

1. Triangulasi sumber adalah untuk menguji kredibilitas data yang telah 

diperoleh melalui beberapa sumber.(Sugiyono, 2012: 127) teknik pengecek 

data dengan menggunakan data dari berbagai sumber seperti data dari 

salah satu Perintis Kampus Putri STID Mohammad Natsir, Ketua Bidang 

Pendidikan Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia, Ketua dan Mudir 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir. 

2. Triangulasi teknik untuk menguji keabsahan data dilakukan dengan cara 

mengecek data kepada sumber yang sama dengan teknik yang berbeda. 

(Sugiyono, 2009 : 373) Misalnya data diperoleh dengan wawancara, lalu 



80  

dicek dengan observasi,dokumentasi atau koesioner cara ialah uji 

keabsahan dengan menggunakan berbagai teknik pengumpulan data seperti 

menggunakan metode wawancara, observasi dan dokumentasi. 

3. Triangulasi teori. Triangulasi teori yaitu menganggap bahwa sebuah fakta 

dapat diteliti tingkat kepercayaannya dengan menggunakan satu atau lebih 

teori. Hal tersebut dinamakan dengan penjelasan banding (Lexy J. 

Moleong, 2013). 

3.7 Teknik Analisis Data 

Analisis data kualitatif adalah upaya yang dilakukan dengan jalan bekerja 

dengan data, mengorganisasikan data, memilah- milahnya menjadi satuan yang 

dapat dikelola, menstintesiskannya, mencari dan menemukan pola, menemukan 

apa yang penting dan apa yang dipelajari, dan memutuskan apa yang dapat 

diceritakan kepada orang lain. (Lexy j. Moleong, 2008 : 248) Analisis data 

kualitatif dilakukan dengan cara interaktif dan berlangsung secara terus menerus 

sampai tuntas, sehingga datanya sudah jenuh. Aktivitas analisis data yaitu data 

reduction, data display, dan conclusion. (Sugiyono, 2009 : 246) 

Menurut Miles dan Huberman dalam penelitian kualitatif memungkinkan 

dilakukan analisis data pada waktu peneliti berada di lapangan maupun setelah 

kembali dari lapangan baru dilakukan analisis. Pada penelitian ini analisis data 

telah dilaksanakan bersamaan dengan proses pengumpulan data. (Sirajuddin 

Saleh, S.Pd., M.Pd , 2017 : 95) Alur analisis mengikuti model analisis interaktif 

sebagaimana diungkapkan Miles dan Huberman. Proses analisis dalam penelitian 

model ini dilakukan dengan empat tahap: 



81  

1. Pengumpulan Data. 

 

Data yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi dan dokumentasi 

dicatat dalam catatan lapangan yang terdiri dari dua bagian yaitu deskriptif dan 

reflektif. Catatan deskriptif adalah catatan alami, (catatan tentang apa yang 

dilihat, didengar, disaksikan dan dialami sendiri oleh peneliti tanpa adanya 

pendapat dan penafsiran dari peneliti terhadap fenomena yang dialami. Catatan 

reflektif adalah catatan yang berisi kesan, komentar, pendapat, dan tafsiran 

peneliti tentang temuan yang dijumpai dan merupakan bahan rencana 

pengumpulan data untuk tahap berikutnya. ( (Sirajuddin Saleh, S.Pd., M.Pd , 

2017 : 95 -96) 

2. Reduksi Data 

Reduksi data merujuk pada proses pemilihan, pemokusan, 

penyederhanaan, abstraksi, dan pentransformasian “data mentah” yang terjadi 

dalam catatan-catatan lapangan tertulis. 

3. Model Data (Display) 

Langkah utama kedua dari kegiatan analisis data adalah model data. Kita 

mendefinisikan “model” sebagai suatu kumpulan informasi yang tersusun 

yang membolehkan pendeskripsian kesimpulan dan pengambilan tindakan. 

Bentuk yang paling sering dari model data kualitatif selama ini adalah teks 

naratif. Sesuai dengan kutipan diatas peneliti dalam menyajikan data dengan 

menggunakan teks yang bersifat naratif. Yaitu dengan cara mengkaitkan 

antara data yang satu dengan yang lainnya sehingga menjadi suatu teks yang 

terorganisasikan tersusun dalam pola hubungan, sehingga akan mudah 

dipahami dan mempermudah peneliti dalam penyelesaian penelitian. 



82  

4. Penarikan/Verifikasi Kesimpulan 

 

Langkah ketiga dari aktivitas analisis adalah penarikan dan verifikasi 

kesimpulan. Dari permulaan pengumpulan data, peneliti kualitatif mulai 

memutuskan apakah “makna” sesuatu, mencatat keteraturan, pola-pola, 

penjelasan, konfigurasi yang mungkin,alur kausal, dan proposisi-proposisi. 

(Prof. Dr. Emzir, 2011 : 129-133) 

Gambar 3.1 Model Analisis Data Miles dan Huberman (Model data 

Interaktif) 

 

 

Sumber Gambar: 

https://www.kompasian.com diakses pada 07/05/2025 

http://www.kompasian.com/


83  

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

4.1 Gambaran Umum STID Mohammad Natsir 

Sebelum membahas tentang bagaimana implementasi pendidikan M. Natsir di 

Sekolah Tinggi Ilmu Da‟wah (STID) Mohammad Natsir, terlebih dahulu penulis 

memaparkan profil singkat STID Mohammad Natsir: 

1. Latar Belakang berdirinya STID Mohammad Natsir 

Berdirinya STID Mohammad Natsir berawal dari sebuah Masjid sederhana 

Dewan Da‟wah Islamiyah didirikan pada tanggal 26 Februari 1967. Ketua 

diserahkan kepada M. Natsir sebagai langkah menuju manusia yang lebih baik 

sesuai dengan ajaran Islam. Langkah selanjutnya adalah menatar kader-kader 

da‟i sebagai respon dari adanya aktifitas terprogram dari ajaran lain dalam 

rangka mengkafirkan umat Islam, dan berkembangnya sekularisasi dikalangan 

terpelajar. Menghadapi kenyataan itu, M. Natsir mencanangkan tiga pilar 

yaitu; Kampus, Pesantren dan Masjid. 

Nama Mohammad Natsir diabadikan sebagai nama resmi kampus dengan 

harapan kiprah dan khittah pendidikan dan pengkaderan di perguruan tinggi ini 

mengikuti dan mewarisi nilai- nilai perjuangan beliau dalam da‟wah ilahiyah. 

Dengan Program Studi (Prodi) Komunikasi Penyiaran Islam dan Program 

Studi (Prodi) Pengembangan Masyarakat Islam (PMI). STID Mohammad 

Natsir secara resmi berdiri pada tanggal 07, ramadhan 1400 H/ 15, desember 

tahun 1999. 

STID Mohammad Natsir adalah Lembaga Pendidikan tinggi yang 

didirikan oleh Dewan Da‟wah Islamiyyah Indonesian dengan tujuan 



84  

menjadi pusat kaderisasi da‟i. Didirikan di Jakarta pada tahun 1999 sebagai 

kelanjutan dari Lembaga Pendidikan Da‟wah Islam (LPDI). STID Mohammad 

Natsir adalah lembaga formal yang diakui oleh Negara. Sampai Tahun 

Akademik 2024- 2025 STID Mohammad Natsir memiliki dua Program Studi 

(Prodi), yaitu: Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam serta Pengembangan 

Masyarakat Islam (PMI) 

2. Sejarah Berdirinya Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir yang berlokasi di Kompleks 

Muslimat Center Jl. Mandor Hasan , RT 7/RW 6, Cipayung, Kec. Cipayung, 

Kota Jakarta Timur, Daerah Khusus Ibukota Jakarta. Hal ini menunjukkan 

bahwa Kampus Putri STID Mohammad Natsir berada dalam area yang sama 

dengan Pusdiklat Muslimat Center Cipayung (PMCC) sehingga memiliki 

sejarah yang panjang dalam proses pendiriannya dimana sebelum adanya 

kampus putri, di lingkungan Kompleks Muslimat Center memiliki PMCC. 

Disini Penulis akan membahas terlebih dahulu terkait PMCC sebelum adanya 

gagasan untuk berdirinya Kampus Putri STID Mohammad Natsir. 

PMCC sebelumnya bernama Muslimat Center yang memilik Visi yaitu 

menjadi Lembaga yang berkompeten dalam menyiapkan kader-kader da‟iyah 

penerus risalah dan menjadi pusat pemberdayaan Muslimat sebagai penoepang 

da‟wah. Latar Belakang berdirinya Muslimat Center ialah Muslimat 

merupakan salah satu komponen terbesar dari ummat Islam. Di tengah ujian 

dan cobaan bagi ummat Islam saat ini, peran muslimat sangat diperlukan 

sebagai salah satu fondasi untuk mewujudkan pemahaman yang benar tentang 

ajaran Islam dan pembentukan masyarakat Islami. Banyak perdebatan sekitar 



85  

persoalan kebebasan wanita, diantaranya yang bersifat keras (dalam penerapan 

ajaran- ajaran Islam) dan bersifat berlebihan dalam Kebebasan (wanita). Pada 

dasarnya Islam telah menetapkan peran yang utama bagi wanita sesuai 

dengan tabi‟ay Penciptaannya. Minimnya wadah pendukung bagi Muslimat 

dalam menjalankan aktivitasnya, mengakibatkan terjadinya dampak-dampak 

negatif seperti krisis moral, ketidakharmonisan rumah tangga, salah didik 

terhadap anak dan sebagainya. Perangkat pendukung tersebut berupa ilmu 

agama, ilmu keduniaan, baik yang bersifat teoritis maupun keterampilan 

(skill). Agar muslimat mempunyai wadah pendukung tersebut, maka 

diperlukan sebuah tempat untuk merumuskan dan menjalankan program sesuai 

dengan keperluan tersebut. 

Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia sebagai salah satu lembaga da‟wah 

terbesar di Indonesia, yang memiliki perhatian dan prihatin terhadap masalah 

diatas, telah merintis pendirian Muslimat Center yang merupakan model 

pertama di Indonesia yang peduli terhadap program-program kewanitaan 

secara spesifik dan menjadi wadah bagi para Muslimat untuk dapat 

mengemabngkan diri. Tim Penasihat Muslimat Center diawal Berdiri sendiri 

ialah Putri Ketiga Bapak Mohammad Natsir yaitu Hj. Asma Faridah Natsir dan 

murid perempuan Bapak Mohammad Natsir yaituDra. Hj. Andi Nurul Jannah, 

Lc. (https://muslimatcenter.wordpress.com/profil- muslimat-center/diakses 17 

Maret 2025) 

Untuk penerusan kader da‟iyah di lingkungan Muslimat Center serta 

perlunya pengisi materi (Pemateri) dari kalangan perempuan untuk Program 

Muslimat Center maka beberapa pengagas yang merupakan anggota dari DDII 

https://muslimatcenter.wordpress.com/profil-%20muslimat-center/diakses%2017%20Maret%202025
https://muslimatcenter.wordpress.com/profil-%20muslimat-center/diakses%2017%20Maret%202025


86  

perlu mendirikan Kampus Putri STID Mohammad Natsir untuk melahirkan 

para kader da‟iyah. 

Selain itu, lahirnya kampus Putri STID Mohammad Natsir dengan 

banyaknya permintaan Dewan Da‟wah daerah cukup besar terkait da‟iyah 

untuk ditempatkan di Lembaga pendidikan maupun da‟wah. (Dr. Ujang 

Habibi, M.Pd.I, wawancara, 15 Maret 2025) 

3. Visi, Misi STID Mohammad Natsir 

Visi 

a. Menjadi pusat kaderisasi da‟i untuk pengembangan da‟wah Islam atas 

dasar iman dan taqwa menuju terciptanya ketahanan ummat dan bangsa. 

Misi 

a. Menyelenggarakan pendidikan dan pengajaran yang berlandaskan Al- 

Qur‟An dan As Sunnah menurut pemahaman Rasulullah dan para Sahabat. 

b. Melaksanakan penelitian da‟wah yang berorientasi pada pemecahan 

problematika keummatan dan bangsa. 

c. Melaksanakan pelayanan kepada masyarakat yang berbasis penyiaran dan 

teori pengembangan masyarakat Islam. 

4. Struktur Pengurus 

Kampus putra dan putri STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur 

ini dipimpin oleh Ustadz Dr.Dwi Budiman Assiroji, M.Pd, salah satu alumni 

Kampus putra STID Mohammad Natsir. Untuk program pembinaan di kedua 

Kampus, STID Memiliki program kepesantrenan yang disebut dengan Ma‟had 

Al- Jami‟ah STID Mohammad Natsir yang mana untuk Ma‟had al- Jami‟ah di 

Kampus Putri diketuai oleh Ustadz Salman al Farisi, M.Kom.I selaku Mudir. 



87  

Dalam pengelolaannya STID Mohammad Natsir dibina dan dibimbing 

oleh Senat Akademik yang terdiri dari tokoh-tokoh da‟wah diantaranya; Dr. 

Mohammad Noer. Abdul Wahab Alwi, MA. Imam Zamroji, MA. Dr. 

Kamaluddin Iskandar Ishaq, Lc. Mas‟adi Sulthani, MA. Dr. Adian Husaini. 

Tabel 4.1 Data Struktur Pengurus 
 

No NAMA JABATAN 

1 
Dr. Dwi Budiman Assiroji, 

M.Pd.I 

Kepala LPJM/Ketua STID Mohammad 

Natsir 

2 
Imam Taufik Alkhotob, 

M.Pd.I 

Kaprodi KPI 

3 Lukman, M.Pd. I Kepala LPPM 

4 SalmanAl-Farisi, M.Kom. I Ketua Prodi PMI 

5 Madeni, M.Pd.I 
Kepala Perpustakaan merangkap 

Sekretaris Prodi KPI 

6 
Musmardi Afit Badlisyah, 

M.Ag 

Kepala UKM dan Kemahasiswaan 

 

7 
 

Hardinal Pratama, S.Sos 

Kepala Lab. Multimedia/Dakho TV 

merangkap staf UPT Publikasi & 

Dokumentasi 

8 Sujarwadi, S.I.Q, M.Pd 
Sekretaris Kaprodi PMI merangkap 

sekretaris LPJM 

 

9 
 

Faris Ahmad Rasyidi, S.Sos 

Sekretaris LPPM Bidang Penelitian 

Merangkap Kepala Biro Publikasi & 

Dokumentasi 



88  

10 
Kamaluddin Iskandar Ishaq, 

Lc 

Staf Perpustakaan Kampus Putra 

11 Abdul Aziz, S.Sos Kepala Lembaga Bahasa 

12 Andi Marwan, S.Sos Staf Biro Pengabdian Masyarakat 

13 Ririn Yahyani, S.Pd.I Staf Biro Pengabdian Masyarakat 

14 Yolanda Mairita, S.Sos 
Staf Biro Pengabdian Masyarakat 

Merangkap Staf Kemahasiswaan 

15 Maryanto, S.Kom.I Kepala BAUK 

16 Jawadi, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Umum 

dan Keuangan 

17 Trio Satria Kumiawan, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Umum dan 

Keuangan 

18 Munawir, SH 
Staf Biro Administrasi Umum dan 

Keuangan 

19 Sri Nurmalita, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Umum 

dan Keuangan 

20 Asron Aziz, S.Kom.I Kepala BAAK 

21 Sodiqin, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Akademik 

dan Kemahasiswaan 

22 Nur Muhammad Ismail, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Akademik dan 

Kemahasiswaan 

23 
Nia Kaoniyah Yusroh, 

M.I.Kom 

Staf Biro Administrasi Akademik dan 

Kemahasiswaan 



89  

24 Putri Aulia Ali, S.Sos 
Staf Biro Administrasi Akademik dan 

Kemahasiswaan 

25 Burhanuddin, S.Sos Operator EMIS/PDDIKTI 

26 Dian Kurniaty, S.Sos 
Staf Perpustakaan Kampus Putri 

merangkap Operator EMIS/PDDIKTI 

27 
Dimas Adrian Wijanarko, 

S.Sos 

Staf Perpustakaan 

 

Tabel 4.2 Tim Pengelola Pesantren Mahasiswa Putri 
 

NO NAMA JABATAN 

I Salman Alfarisi, M.Kom.I Direktur 

2 
Ummi Muhafidhoh, S.Sos Sekretaris Merangkap Musyrifah Asrama 

PWI 

3 Anis Marsela, S.Sos Manajer Bid. Tahfizh 

4 Tintin Sofitiningsih, S.Pd Manajer Bidang Karakter 

5 Afifah Nanditarini, S.Sos Staf Bidang Karakter 

6 Juju Peri Dila Sandi, S.Sos Manajer Bid. Bahasa 

7 
Ririn Nur Aini, S.Sos Staf Bid. Bahasa Merangkap Musyrifah 

Asrama 

8 Sri Nurmalita, S.Sos Staf Bid. Kerumahtanggaan 

9 
Siti Nurfadhilah, M.Sos Manajer Kerumahtanggaan Merangkap 

Ibu Asrama 12 

10 Dian Kumiatiy, S.Sos Musyrifah Asram 20 

11 Putri Aulia Ali, S.Sos Musyrifah Asrama 70 



90  

Tabel 4.3 Sarana dan Prasarana Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

 

 

No 

 

Uraian 

 

Jumlah 

Kondisi 

Baik Rusak 

1 Gedung Asrama 5 Baik  

2 Ruang Kelas 7 Baik  

3 Ruang Perpustakaan 1 Baik  

4 Ruang Dosen 1 Baik  

5 Ruang Kantor 1 Baik  

6 Ruang Mudir 1 Baik  

7 Aula 1 Baik  

8 Masjid 1 Baik  

9 Kantin/dukkan 1 Baik  

10 Lapangan Olahraga 1 Baik  

11 Tempat Parkir 3 Baik  

 

5. Tenaga Pengajar 

Tenaga dosen STID Mohammad Natsir terdiri atas tenaga dosen tetap dan 

tidak tetap. Tenaga dosen tetap adalah para dosen yang diangkat oleh yayasan, 

sedangkan tenaga dosen tidak tetap adalah para dosen yang diangkat oleh 

ketua STID Mohammad Natsir yang mengabdikan ilmunya di STID 

Mohammad Natsir khususnya dan Dewan Da‟wah umumnya. 

Tenaga dosen yang dimiliki STID Mohammad Natsir terdiri dari alumnus 

perguruan tinggi dalam negeri seperti UI, UIA,UNAS, UIN, Mercubuana dan 

lainnya, dan alumnus perguruan tinggi luar negeri seperti IIUM Malaysia, 

Universitas Malaya Malaysia, Universitas Antar Bangsa, Universiatas al- 



91  

Azhar Mesir, Universitas Imam Su‟ud, Islamic University Of Madinah, 

Universitas Umul Quro, IUU Pakistan, Khortoum Institute for Arabic dan 

lainnya. 

Tabel 4.4 Nama Dosen Pengajar 
 

No Nama Dosen Jenis Kelamin 

1 Dr. Ahmad Misbahul Anam, M.A L 

2 Dr. Imam Zamroji, M.A L 

3 Dr. Suidat L 

4 Dr. Dinar Dewi Kania P 

5 Yusuf Maulana L 

6 Dr. Rohiman, MA. L 

7 Dr. Santa Lorita P 

8 Dr. Madyan P 

9 Aisyah Rasyid, Lc., M.A P 

10 Ishom Aini, Lc,. M.A L 

11 Agus Samsono, M.E.I L 

12 Sya'roni Tahir, M.A L 

13 Muhammad Hidayatullah, Lc., M.Pd.I L 

14 abdul Kadir, M.Pd.I L 

15 Amin Nur Kholid, M.E.I L 

16 Salman Alfarisi, M.Kom.I L 

17 Siti Nur Fadlilah, M.Sos P 



92  

18 Nia Kauniah Yusroh, M.I.Kom P 

19 Novi Fauziah, S.Sos P 

20 Arief Rahman Fadli, Lc., M.S.I L 

21 Ade Suhairi, MA L 

22 Muzayyanah, M.M., M.Pd. P 

23 Jumroni Ayana, M.Ag L 

24 Giyanti, M.Pd P 

25 Sudarmoko, S. Kom. I, Lc L 

26 Ir. Mahladi Murni L 

27 Irham Abisono, S.Sos L 

28 Dewi Fitriyani, S.Sos P 

29 Dr. Madeni, M.Pd L 

30 Muslimah Hanan, S.Ag P 

31 Anis Marsela, M.Pd P 

32 Ririn Nur Aini, M.K.M P 

33 Juju Peri Dila Sandi, S.Sos P 

34 Siti Asiah Azzahra, S.Pd P 

35 Putri Aulia Ali, S.Sos P 

36 Titin Sofiyatiningsih, S.Pd. P 

37 Asmaa Muzayyin, Lc P 

38 Sri Nurmalita, S.Sos P 

39 Abduh Almuhaimin, S.Kom.I L 



93  

40 Melati Fadhla, S.E P 

41 Zhaima Lathifa, S.E P 

42 Dian Kurniaty, S.Sos P 

43 Ummi Muhafidoh, S.Sos P 

44 Afifah Nenditarini, S.Sos P 

45 Dr. Lukman, M.Pd L 

46 Liizzatil Jazil Nusaf Aini, S. Sos P 

 

6. Mahasiswi 

Sebagaimana Tenaga Pengajar atau Dosen, mahasiswi juga merupakan 

suatu komponen terpenting di dalam sebuah pendidikan. Proses belajar 

mengajar tak akan dapat berjalan tanpa kedua komponen tersebut. Oleh karena 

itu mahasiswi merupakan salah satu faktor yang menentukan berhasil tidaknya 

suatu proses belajar dan mengajar. 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan oleh peneliti. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa mahasiswi di Kampus Putri STID Mohammad 

Natsir, Cipayung Jakarta Timur berjumlah 299 orang, seperti penjelasan 

lebih lanjut dari tabel dibawah ini, meliputi semester II sampai VIII: 

Tabel 4.5 Jumlah Mahasiswi Kampus Putri STID Mohammad Natsir Tahun 

Ajaran 2024-2025 
 

 

SEMESTER 

Prodi 

JUMLAH 

KPI PMI 

I 46 34 80 

III 43 33 76 



94  

V 35 26 61 

VII 44 38 82 

JUMLAH 168 131 299 

Sumber: Dokumen Kampus Putri STID Mohammad Natsir, Cipayung Jakarta 

Timur 

 

4.2 Program Pembinaan Pesantren Mahasiswi (Ma’had Al-Jami’ah) 

 

1. BIDANG PEMBINAAN KARAKTER 

 

Tabel 4.6 Kegiatan Non Kelas Semester I dan II Program Pembinaan Karakter 
 

Kegiatan Waktu/Durasi Keterangan 

Kajian Kitab Fiqih 60 Menit (1 Pekan sekali) Ta‟lim di masjid 

Kuliah Kitab Turats 60 menit Ta‟lim di masjid 

Mentoring Fleksibel Mahasiswa diberikan 

saluran/tempat untuk 

menyelesaikan masalah 

pribadi melalui 

kegiatan mentoring 

dibawah Bidang 

pembinaan Karakter 

Kajian Subuh Mulai setelah shalat subuh 

sampai waktu 

Syuruk 

Taklim di masjid 



95  

Razia Penampilan 

Mahasiswa 

Tentatif Dilakukan sekali setiap 

semester 

Daurah-daurah (meliputi; 

Hukum Musik, kewajiban 

shalat berjamaah, Hukum 

Ikhthilat, dll) 

120 Menit (1 Pekan sekali) Berisi kajian tentang 

hal-hal yg wajib 

diketahui oleh 

mahasiswa, terkait 

hukum-hukum syar‟i. 

sebagian besarnya dalam 

rangka menguatkan 

aturan asrama, yang 

harus dibangun 

berdasarkan ilmu 

 

Tabel 4.7 Kegiatan Non Kelas Bidang Karakter 

 

Kegiatan Waktu/Durasi Keterterangan 

Kajian Kitab Fiqih 60 Menit (1 Pekan sekali) Ta‟lim di masjid 

Kuliah Kitab Turats 60 menit Ta‟lim di masjid 

Mentoring Fleksibel Mahasiswa diberikan 

saluran/tempat untuk 

menyelesaikan 

masalah pribadi 

melalui kegiatan 



96  

  mentoring dibawah 

Bidang pembinaan 

Karakter 

Kajian Subuh Ahad 

(ikhwan) Kamis (akhwat) 

Mulai setelah shalat subuh 

sampai waktu syuruk 

Taklim di masjid 

Razia Penam pilan 

Mahasiswa 

Tentatif Dilakukan sekali setiap 

semester 

Praktikum Da‟wah Mulai setelah Dilakukan diluar kelas 

(lapangan) 

 Ashar sampai Isya  

Razia konten elektronik Tentatif Dilakukan sekali setiap 

semester 

Daur 120 Menit Berisi kajian tentang 



97  

  hal-hal 

Dauroh (Tajhiez, janaiz, 

dhawabith bid‟ah, Amar 

ma‟ruf, nahl munkar, 

ta‟mier masjid, fiqh, 

ihtilat dll. 

(1 Pekan sekali) yang wajib diketahui 

oleh mahasiswa, 

terkait hukum- hukum 

syar‟i. Sebahagian 

besarnya dalam 

rangka menguatkan 

aturan asrama, yang 

harus dibangun 

berdasarkan ilmu 

 

2. BIDANG TAHFIZH 

a. Program Pembinaan 

 

1) Program Non Kelas (Wajib) 

a) Halaqoh Tahfizh ba‟da shubuh bersama musyrifah (target 1 tahun 

pertama selesai setoran 5 Juz al Qur‟an dan 42 Hadits Arba‟in). 

b) Sertifikasi al Qur‟an 5 Juz dan 42 Hadits Arba‟in (batas akhir adalah hari 

pertama pekan tekun di Semester IV). 

c) Lailatul Qur‟an 1x dalam dua bulan (seluruh mahasiswa selama berada di 

asrama). 

d) Dauroh Al-Qur‟an 2x dalam setahun. 

*Note: Bagi yang belum menyelesaikan setoran 5 Juz pada 1 tahun 

pertama (akhir semester II) tidak bisa mengikuti ujian komprehensif tahfidzul 

qur‟an. 

2) Program Non Kelas (Tidak Wajib) 



98  

a) Musabaqoh Hifzil Qur‟an wal Hadiits setiap semester. 

 

b) Tahfizh Camp (untuk al Qur‟an dan Hadits) 2x dalam setahun. 

 

c) Program pengambilan sanad untuk target khusus (1x dalam setahun). 

d) Komunitas Pecinta al Qur‟an (KPA) untuk mahasiswa yang sudah 

menyelesaikan sertifikasi sebelum sem. IV (Target Muraja‟ah dan 

Ziyadah) 

e) Evaluasi halaqoh perdua pekan. 

 

*Note: Target muraja‟ah di KPA adalah wajib, sedang Ziyadah adalah pilihan. 

 

3) Program di Kelas 

 

1 Tahun Pertama (Semester I-II). 

a) MK Tahsin Tilawah : 180 menit / pekan. 

b) MK Tahfizh al Qur‟an : 180 menit / pekan. 

 

c) MK Tahfizh Hadits : 180 menit / pekan. 

 

*Note: buku panduan MK Tahsin Tilawah adalah Tajwid Mushawwar 

 

1 Tahun kedua (Semester III-IV). 

a) MK Ilmu Tajwid : 100 menit / pekan. 

b) MK Tahfizh al Qur‟an : 100 menit / pekan. 

 

c) Syarah Hadits Arba‟in : 100 menit / pelan. 

 

*Note: buku panduan MK Ilmu Tajwid adalah Matan Tuhfatul Athfal (Terj.) 

 

3. BIDANG BAHASA 

 

Tabel 4.8 Program Pembinaan Bahasa 
 

Kegiatan Waktu/Durasi Keterangan 

KBM di Kelas Senin-Sabtu Kelas 

Nasyath Lughawi Setiap Kamis, 20.00-22.00 Aula lantai III 



99  

Ilqa‟ Kalimah (Bahasa 

Arab) 

Setiap hari kecuali hari Jum‟at 

dan Ahad setelah shalat 

Zhuhur 

Di Masjid 

Lailatul „Arabiyah Akhir semester Di Masjid 

Menterjemahkan 

video pendek dan 

kutaib 

Semester III dan IV  

Ilqa‟ Kalimah (Bahasa 

Arab) 

5 menit Kelas 

Ilqa‟ Kalimah Khusus 

semester III dan IV 

5 menit Kelas (setiap materi 

Bahasa arab), 

Memutar audio Bahasa 

Arab 

Senin-sabtu, 15 menit Asrama 

 

a. Kegiatan Asrama 

1) Ilqa‟ kalimah Bahasa arab semester I dan II di kelas pada mata kuliah 

muhadatsah. 

2) Pidato Bahasa Indonesia dilakasanakan khusus di semester III dan IV di 

mata kuliah rumpun bahasa Arab (Muhadatsah, Nahwu dan Sharf). 

3) Camp Bahasa Arab 1 kali/semester dengan durasi waktu 1 pekan. 

4) Terjemahan kitab masuk pada mata pelajaran Nahwu. 

 

5) Soal-soal lailatul arabiyah (piliha ganda). 

 

b. Program Bahasa Inggris 

Untuk program bahasa inggris dilaksanakan dengan cara english camp yang 



100  

dilaksanakan pada semester 3 (tiga) dengan target sebagai berikut : 

 

Listening: Mampu memahami tells sederhana yang didengar baik dari pengajar 

maupun native speaker. 

1) Speaking: 

a) Mampu mendeskripsikan dengan singkat sebuah kegiatan atau peristiwa 

yang sering dilakukan oleh mahasiswa. 

b) Mampu membuat contoh kalimat sesuai dengan kaidah-kaidah grammar. 

 

2) Writing: 

a) Mampu menulis dictation atau kalimat pendek yang dibicarakan oleh 

pengajar. 

b) Mampu menulis kalimat atau karangan pendek. 

 

3) Reading: 

a) Mampu membaca teks-teks English sederhana. 

 

b) Mampu memahami teks sederhana berbahasa Inggris. 

c) Mampu menterjemahkan teks sederhana berbahasa Inggris. 

 

4. BIDANG KERUMAH TANGGAAN 

 

Tabel 4.9 Program Pembinaan Bidang Kerumah Tanggaan 

 

KEGIATAN WAKTU Keterangan 

Buka-Tutup Buka : 12.00, Untuk Sore 

Gerbang Asrama 19.00, Senin  Dan 

 
06.00 Kamis Maka 

 Tutup : 07.30, Gerbang Tetap 

 18.00, Dibuka 



101  

 04.30 (khusus ikhwan) 

Buka Tutup Dapur Buka : 04.30, Selain Waktu 

11.00, Tersebut Maka 

15.00 Dapur Wajib 

 
Ditutup (khusus 

 
ikhwan) 

Penetapan Kamar Awal Semester Mahasiswa Tidak Boleh Tidur 

Di Kamar 

Lain. 

Jaga Malam 

Kompleks 

Setiap Malam Berkerjasama Dengan 

 

Keamanan 

Pusdiklat 

(khusus 

ikhwan) 

Membentuk Tim 

Keamanan Asrama 

Di Awal Semester  

Mematikan Lampu 

Asrama 

Max. Jam 22.00  

Piket Masak Pagi, Siang Sore Hari Senin Dan Kamis Tidak Ada 

Makan Siang 

Piket Kebersihan 

Pekanan 

Hari Jumat Setelah 

Asar 

 



102  

Piket Kebersihan 

Harian 

Setiap Pagi  

Pesma Cup Setiap Semester Khusus Ikhwan 

Fun Cooking Setiap Dua Semester Khusus Akhwat 

Piala Ketua STID Setiap Semester Perlombaan Dalam Bidang 

Kebersihan, 

Ketertiban & 

Keamanan (Khusus Ikhwan) 

Piala Bergilir 

Asrama 

Setiap Semester Perlombaan Dalam Bidang 

Kebersihan 

Kamar (Khusus Ikhwan) 

Melaksanakan Sop 

Kerumahtanggaan 

  

   

Evaluasi Asrama Sebulan Sekali  

Bela Diri Setiap Sabtu Setelah 

Asar 

 

Membentuk 

Kepengurusan 

Di Awal Semester  

Asrama   



103  

Pembekalan Liburan Setiap Akhir Semester  

Kajian Asrama Senin-Sabtu Khusus Akhwat 

Kerja Bakti Bulanan Setiap Bulan  

Pelatihan-pelatihan Insidental  

 

 

4.3 Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam 

Kaderisasi Da’iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir Cipayung, 

Jakarta Timur 

Pada bagian ini peneliti akan menjelaskan mengenai implementasi pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri 

STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur, yang terdiri dari: 

1. Dasar Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Dalam tulisannya yang berjudul Tauhid Sebagai Dasar Didikan mengenal 

Tuhan, men-tauhidkan Tuhan, mempercayai dan menyerahkan diri kepada Tuhan, 

tak dapat tidak harus menjadi dasar bagi tiap pendidikan yang hendak diberikan 

kepada generasi yang kita latih, jikalau kita sebagai guru ataupun sebagai ibu 

bapak, betul-betul cinta kepada anak-anak yang telah dipertaruhkan Allah kepada 

kita itu. Meninggalkan dasar ini berarti melakukan satu kelalaian yang amat 

besar, yang tidak kurang besar bahayanya dari pada berkhianat terhadap anak- 

anak yang kita didik, walaupun sudah kita sempurnakan makan dan minumnyaa 

dan telah kita cukupkan pakaian dan perhiasannya serta sudah kita lengkapkan 

pula ilmu pengetahuan untuk bekal hidupnya. Semua ini tak ada artinya apabila 



104  

ketinggalan memberikan dasar K e t u h a n a n seperti diterangkan diatas itu. (M. 

Natsir, 2015 : 159 – 160) 

Lebih lanjut Mohammad Natsir Mengatakan “Pendidikan tauhid sebagai 

prinsip-prinsip utama, akan memberi nilai tambah bagi manusia dan 

menumbuhkan kepercayaan pada dirinya serta mempunyai pegangan hidup yang 

benar. Bagi orang yang tidak menjadikan tauhid sebagai dasar pendidikan dalam 

arti ia tidak memiliki pegangan hidup yang benar, semakin lama ia memperdalam 

ilmu, semakin hilang rasa tempat berpijakan, apa yang kemarin masih benar, 

sekarang sudah tak betul lagi. Apa yang betul sekarang, besok sudah salah pula. ( 

Dr. Thohir Luth, 1999 : 97) 

Implementasi dari Pemikirian Pendidikan Islam Mohammad Natsir terkait 

dasar pendidikan ialah Tauhid ini terimplementasikan di pelaksanaan perkuliahan 

adanya mata kuliah Ilmu Tauhid I, Ilmu Tauhid II dan Ilmu Tauhid III mata kuliah 

ini diberikan di semester awal (I-IV) yang semester awal merupakan tahap awal 

program pembinaan di Kampus putri STID Mohammad Natsir. Selain Matakuliah 

Ilmu Tauhid diberikan dibangku perkuliahan, Mata Kuliah ilmu Tauhid juga 

dijadikan sebagai standarisasi kelulusan Mahasiswi dari program Pesantren 

Mahasiswi sebagaimana dijelaskan di buku panduan program pesantren mahasiswi 

(Ma‟had al Jami‟ah) dan dari hasil wawancara ketua STID Mohammad Natsir 

menyatakan bahwa: 

“Mata kuliah Ilmu Tauhid atau pengajarannya tentang tauhid, cukup banyak 

bahkan menjadi prioritas bahkan menjadi satu mata kuliah yang menjadi tolak 

ukur kelulusan di pesantren mahasiswa maupun pesantren mahasiswi. Kalau 

tauhidnya bermasalah maka tidak bisa kita luluskan. Nah, itu kenapa kita 

begitu kuat berpegang pada prinsip itu, karna kita salah satunya kita 

membawa bahwa pak Natsir itu mementingkan masalah tauhid ini sampai 

beliau mengatakan “Tauhid diajarkan sejak kecil, bagaimana lukman 

mengajarkan tauhid pada anaknya”. (Dr. Dwi Buddiman Assiroji, M.Pd.I, 



105  

wawancara, 19 Maret 2025) 

 

Jadi, untuk implementasi pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir 

terkait dasar pendidikan adalah Tauhid sudah diterapkan di Kampus putri STID 

mohammad Natsir dengan menjadikan Mata kuliah Ilmu tauhid sebagai mata 

kuliah yang menjadi salah mata kuliah tolak ukur kelulusan Mahasiswi di 

Program Pesantren Mahasiswi (Ma‟had al-Jami‟ah). 

Tauhid harus menjadi dasar berpijak setiap muslim dalam melakukan segala 

kegiatannya, diantaranya pendidikan. Mohammad Natsir juga menggariskan 

bahwa tauhid haruslah dijadikan dasar dalam kehidupan manusia, diantaranya 

dalam masalah pendidikan. Pendidikan Islam adalah pendidikan yang diasaskan 

pada tauhid. Beliau berpandangan bahwa pendidikan tauhid harus diberikan 

kepada anak sedini mungkin, selagi masih muda dan mudah dibentuk, sebelum 

didahului oleh materi dan idiologi serta pemahaman lain. Supaya ia memiliki tali 

Allah Swt untuk bergantung. Hasil dari pendidikan model ini akan melahirkan 

generasi- generasi yang memiliki hubungan kuat dengan penciptanya serta 

mengutamakan mu‟amalah sesama makhluk. Dan inilah dua syarat wajib untuk 

mendapatkan keselamatan dan kebahagiaan hidup, lahir dan batin. 

Selain itu pandangan Mohammad Natsir tentang Tauhid ialah sebagai 

pembentukan watak dalam tulisannya di Buku Capita Selecta I tentang Tauhid dan 

karaktervorming (Pembentukan Watak), Natsir mengangkat kisah percakapan 

antara Nabi Ibrahim dan Nabi Ismail seperti “Marilah kita dengarkan pula 

percakapan seorang bapak dengan seorang anaknya yang masih muda remaja, tapi 

mempunyai watak yang teguh dan luhur, sebagaimana dikisahkan dalam surah 

As-Saffat: 102) kisah keikhlasan nabi Ismail yang ikhlas taat akan perintah Allah 



106  

untuk dikurbankan, Nabi Ismail berani hidup di tengah tengah dunia, yang kata 

orang penuh dengan tipu daya dan kecewa, tapi ia pun berani pula mati untuk 

memberikan bakti darmanya, bagi kehakiman Ilahi di yaumil mahsyar. Lantaran 

hidup dan matinya telah diperuntukkannya bagi Allah rabbul „Alamin 

semata mata. Demikianlah hidup orang yang mempunyai pedoman. Itulah buah 

didikan yang berdasarkan tauhid.(M. Natsir, 2015 : 161-162) 

Pembentukan watak di Kampus Putri STID Mohammad Natsir selain di 

bangku kuliah berupa Matakuliah, dilakukan salah satunya lewat halaqoh 

Mentoring dari program Pembinaan karakter. Di halaqoh mentoring ini mahasiswi 

diberikan keleluasan untuk berbagi cerita dan pengalaman bahkan berbagai 

problem yang dihadapai didiskusikan dalam kelompok mentoring bersama mentor 

atau langsung perorangan jika permasalahan yang dihadapi mahasiswi bersifat 

privacy. Melalui kegiatan mentoring juga, pemantauan ibadah Mahasiswi bisa 

dipantau langung oleh mentor lewat laporan mutaba‟ah. 

 

Gambar 4. 1 Kegiatan Halaqoh mentoring Mahasiswi 

Kegiatan Halaqoh mentoring mahasiswi sebagai salah satu langkah Kampus 

putri STID Mohammad Natsir dalam pembentukan akhlak mahasiswi selain dari 

pembinaan intensif lewat bebrapa program kedisiplinan di asrama, hal ini sejalan 



107  

dengan Sistem pendidikan yang dibayangkan oleh Natsir ialah sistem pendidikan 

yang mampu melahirkan keluaran pendidikan yang beriman dan berakhlak mulia, 

tetapi tidak buta terhadap perkembangan dunia di sekitarnya. ( Dewan Da‟wah 

Islamiyah Indonesia, Mohammad Natsir Sebuah Biografi (Edisi Revisi), 2019: 38) 

Dari pernyataan ini dapat dilihat sebuah sistem pendidikan Islam tidak hanya 

berfokus pada penguasaan ilmu agama dalam mencapai tingkat keimanan dan 

akhlak mulia akan tetapi diperlukan juga keduniaan dalam mengikuti 

perkembangan zaman. 

 

2. Tujuan Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Tujuan Pendidikan Islam yang ingin dicapai oleh Mohammad Natsir ialah 

mendidik anak-anak kami, agar sanggup memenuhi syarat-syarat penghidupan 

manusia sebagai yang tersimpul dalam kalam Allah: “Wabtaghi fima ata kallahud 

daral-akhirata, wa la tansa nashibaka minad dun ya”..., supaya anak-anak kami 

itu dapat memenuhi kewajiban-kewajiban yang perlu pencapai tingkat “Hamba 

Allah”, yakni setinggi-tinggi derajat yang menjadi tujuan bagi tiap- tiap manusia 

menurut keyakinan muslimin, sebagaimana yang terlukis dalam firman Allah: “wa 

makhalaqtul jinna wal insa illa liya‟buduni”. Begitulah jawaban yang akan kita 

dengar lebih kurang, disegenap perguruan-perguruan kita yang berdasar Islam. 

(M. Natsir, 2015: 115- 116) 

Menjadi „Hamba Allah‟ merupakan tujuan pendidikan Mohammad Natsir hal 

ini dapat dilihat implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

seperti selain wajib melaksanakan ibadah wajib, pelaksanaan ibadah-ibadah 

sunnah sangat ditekankan di Kampus Putri STID Mohammad Natsir hal ini dapat 



108  

dilihat dari adanya Mutaba‟ah (laporan perkembangan ibadah mahasiswi). 

Laporan Mutaba‟ah ini sebagai salah satu media untuk pemantauan 

perkembangan ibadah mahasiswi. Pemantauan ini dilihat oleh setiap mentor dari 

masing-masing kelompok mentoring yang telah dibentuk oleh Bidang Syaksiyah 

(Karakter) Mahasiswi di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, 

Jakarta Timur. Sebagaimana hal ini juga disampaikan oleh Ketua STID 

Mohammad Natsir bahwa: 

Tujuan pendidikan menurut pak Natsir adalah menjadi Hamba yang baik dan 

hamba yang benar itu pula yang diimplementasikan di STID, masalah ibadah 

sangat kita jadikan mutaba‟ah bahkan ada dorongan-dorongan untuk 

melaksanakan ibadah sunnah seperti Tahajud, Shaum Senin Kamis, kenapa 

Tahajud itu kita tekankan, kalau kita baca buku-buku pak Natsir itu begitu 

mengulas Tahajud dengan sangat luar biasa,beliau mengatakan bagi seorang 

da‟i Tahajud itu seolah-olah wajib kata pak Natsir di buku Fiquh da‟wah itu. 

Itulah di STID kenapa masalah Tahajud ditekankan karna berusaha 

mengimplementasikan pemikiran beliau, karna da‟i itu penguatnya ya 

Tahajud itu. Jadi kita di STID mengapa masalah ibadah ditekankan sampai 

ada mutaba‟ah, ada mentoring juga karena kita mengikuti konsep pendidikan 

pak Natsir bahwa tujuan pendidikan itu menjadikan seseorang hamba itu dari 

sisi tujuan pendidikan. (Dr. Dwi Buddiman Assiroji, M.Pd.I, wawancara, 19 

Maret 2025) 

 

Dari hasil wawancara diatas dapat dilihat bahwa bentuk Pemikiran dalam hal 

tujuan Pendidikan Islam Mohammad Natsir ialah menjadi Hamba Allah, Menjadi 

„Hamba Allah‟ merupakan tujuan pendidikan Mohammad Natsir hal ini dapat 

dilihat implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir seperti selain 

wajib melaksanakan ibadah wajib, pelaksanaan ibadah-ibadah sunnah sangat 

ditekankan di Kampus Putri STID Mohammad Natsir hal ini dapat dilihat dari 

adanya Mutaba‟ah (laporan perkembangan ibadah mahasiswi). Laporan 

Mutaba‟ah ini sebagai salah satu media untuk pemantauan perkembangan ibadah 

mahasiswi. Pemantauan ini dilihat oleh setiap mentor dari masing-masing 



109  

kelompok mentoring yang telah dibentuk oleh Bidang Pembinaan Karakter 

Mahasiswi di Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta 

Timur.Kurikulum Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

3. Kurikulum Pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir dan 

Implementasinya di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Maju atau mundurnya salah satu kaum bergantung sebagian besar kepada 

pelajaran dan pendidikan yang berlaku dalam kalangan mereka itu. Besar pula 

hasrat Natsir mengubah sistem pendidikan dan pengajaran untuk putera dan puteri 

Islam, keturunan yang akan timbul itu. Pendidikan dalam pondok pesantren dan 

madrasah dapat menghasilkan orang-orang yang beriman dan berakhlak baik, 

tetapi buta terhadap perkembangan dunia. Sedangkan Islam mendorong kita 

mencapai kemajuan lahir dan batin, dunia dan akhirat. (Panitia Buku Peringatan 

Mohammad Natsir & Roem 70 Tahun, 1978 : 28) 

Mohammad Natsir menyadari bahwa kebahagiaan dunia dan akhirat tidak 

didapat melalui penguasaan ilmu agama semata, tetapi juga ilmu Pengetahuan 

umum, oleh karenanya dalam sekolah yang didirikannya “PENDIS” 

memadukan pendidikan Islam dengan pendidikan umum. “Beliau ingin 

membuktikan kepada Belanda dan masyarakat bahwa pendidikkan dan perguruan 

Islam mampu bersaing dengan pendidikan konvensional lainnya mencetak output 

yang berkualitas.” Ungkap Gamal Abdul Nasir Zakaria. (Ganna Parydharizal: 47) 

Pada tahun 1932-1942, beliau (Mohammad Natsir) memimpin Lembaga 

Pendidikan Islam (PENDIS). Lembaga ini menjadi model alternative dari sistem 

pendidikan kolonial. Sekaligus hadir sebagai jawaban dari sistem pendidikan 



110  

sekular Belanda saat itu. Beliau berpendapat pendidikan bukanlah bersifat parsial. 

Pendidikan adalah universal, ada keseimbangan (balance) antara aspek intelektual 

dan spritual, antara sifat jasmani dan rohani, tidak ada dikotomis antar caban- 

cabang ilmu. (Ulil Amri Safri, MA : 45) 

Dari pandangan tersebut, dapat disimpulkan bahwa kurikulum pendidikan 

yang ditawarkan Mohammad Natsir bersifat integral yakni sistem pendidikan yang 

memadukan intelektual, moral, dan spiritual. Kurikulum Pendidikan Islam yang 

bersifat integral ini terlihat dari Model Kurikulum yang ada di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir diimplementasikan di dua program studi yaitu Komunikasi 

Penyiaran Islam (KPI) dan program studi Pengembangan Masyarakat Islam (PMI) 

di Kampus putri STID Mohammad Natsir, sebagaimana dipertegas oleh Ketua 

Mohammad Natsir dalam hasil wawancara: 

“Misalnya kita ada prodi KPI, kita ada ilmu Komunikasi yang kita pelajari 

maka yang komunikasi yang kita pelajari itu kita integrasikan dengan ilmu- 

ilmu agama, memang belum sampai pada tahap pembuatan teori baru,konsep 

baru tetapi setidaknya dosen yang mengajar itu adalah dosen yang memiliki 

pemahaman yang baik sehingga ketika megajarkan teori-teori ilmu 

komunikasi itu dimasukkan juga unsur-unsur ilmu agama. Begitu juga 

penulisan skripsi mahasiswi, ketika para mahasiswi ini menggunakan teori- 

teori komunikasi maka didalam teori itu juga dimasukkan unsur-unsur 

keislaman. (Dr. Dwi Buddiman Assiroji, M.Pd.I, wawancara, 19 Maret 2025) 

Selain itu di program studi Pengembangan Masyarakat Islam (PMI) dalam 

penerapan Konsep Kurikulum Integral Mohammad Natsir sudah diaplikasikan 

seperti yang sudah ditegaskan kepala prodi PMI sekaligus Mudir Pesantren 

Mahasiswi bahwa: 

“Ilmu umum yang ada seperti bagaimana mahasiswi melakukan 

pendekatan sosial maka mereka mempelajari sosiologi, mahasiswi- 

mahasisiwi memiliki kemampuan-kemampuan pendekatan kultur mereka 

belajar Antropologi dan banyak lagi ilmu yang lainnya ada Sosiologi 

Pedesaan, Kebudayaan Masyarakat dan banyak lagi ilmu- illmu lainnya, 

sosiologi pedesaan dan kebudayaan Masyarakat itu semua dalam rangka 



111  

untuk sebagai penopang ilmu agama, mereka sudah punya Ilmu Agma 

dikuatkan dengan teori-teori Ilmu Umum yang berkaitan dengan ilmu 

kemasyarakatan yang bisa digunakan dalam pendekatan-pendekatan da‟wah 

seperti entrepreneurship itu semua ilmu umum, ilmu agama Tauhid, Tahfizh 

dan Hadist, Tazkiyah, Aqidah dan sebagainya.” (Wawancara Salman Al 

Farisi, M.Kom.I, 09 Maret 2025) 

Implementasi pada Kurikulum di Kampus putri STID Mohammad Natsir 

dapat dilihat dari mata kuliah yang ada di dua program studi dibawah ini: 

Tabel 4.10 Daftar Mata Kuliah Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam dan 

Mata kuliah Pengembangan Masyarakat Islam 

PRODI KOMUNIKASI DAN 

 

PENYIARAN ISLAM 

PRODI PENGEMBANGAN 

 

MASYARAKAT ISLAM 

N O MATA KULIAH SKS MATA KULIAH SKS 

1 Tahfizh Al-Qur‟an I 3 Tahfizh Al-Qur‟an I 2 

2 Tahsin Tilawah I 3 Tahsin Tilawah I 2 

3 Tahfizh Hadits I 2 Tahfizh Hadits I 2 

4 Bahasa Arab I 2 Ilmu Tauhid I 2 

5 Ilmu Tauhid I 2 Tazkiyatun Nafs I 2 

6 Tazkiyatun Nafs I 2 Bahasa Arab I 2 

7 SDI I 2 SDI I 2 

8 Fiqh Ibadah 2 Fiqh Ibadah 2 

9 
Bahasa Indonesia 

2 
Bahasa Indonesia 

Komposisi 

2 

10 Civic Education 2 Civic Education 2 

11 
Tahfizh Al-Qur‟an II 

3 
Ilmu Tauhid II 

2 



112  

12 
Tahsin Tilawah II 

3 
Tazkiyatun Nafs II 

2 

13 Tahfizh Hadits II 2 Tahsin Tilawah II 2 

14 Bahasa Arab II 2 Tahfizh Al-Qur‟an II 2 

15 Ilmu Tauhid II 2 Tahfizh Hadits II 2 

16 
Tazkiyatun Nafs II 

2 
Bahasa Arab II 

2 

17 SDI II 2 SDI II 2 

18 Fiqh Muamalah 2 Fiqih Muamalah 2 

19 Ilmu Hadits 2 Ilmu Hadits 2 

20 Pengantar Ilmu Komunikasi 2 Pengantar Sosiologi 2 

21 Bahasa Arab III 2 Bahasa Arab III 2 

22 Ilmu Al-Qur'an 2 Ilmu Al-Qur'an 2 

23 Ushul Fiqh I 2 Ushul Fiqih I 2 

24 Ilmu Tafsir 2 Ilmu Da‟wah I 2 

25 Ilmu Da'wah I 2 Karakter Da'I 2 

26 Karakter Da'i 2 Membaca Intensif 3 

27 Sejarah Peradaban Islam 2 Panasilah 2 

28 
Membaca Intensif 

3 
Sirah Nabawiyah li al- 

Da‟wah II 

2 

29 Filsafat Komunikasi 2 Dasar-Dasar PMI 2 

30 Pancasila 2 Ilmu Tafsir 2 

31 Bahasa Arab IV 2 Ilmu Tauhid III 2 



113  

32 Ilmu Tauhid III 2 Bahasa Arab IV 2 

33 Ushul Fiqh II 2 Ushul Fiqh II 2 

34 
Sirah Nabawiyah li al- 

Da‟wah 

2 
Ilmu Da'wah II 

2 

35 
Skill Da'i 

2 
Sejarah Peradaban 

Islam 

2 

36 Metodologi Studi Islam 2 Bahasa Inggris 2 

37 
Bahasa Inggris 

2 
Pengantar Ilmu dan 

Logika 

2 

38 Public Speaking 2 Skil Da'i 2 

 

39 

Pengantar Ilmu dan Logika 
 

2 

Manajemen dan 

pengembangan 

lembaga keagamaan 

 

2 

40 
Perkembangan 

Teknologi Komunikasi 

2 
Sosiologi Pedesaan dan 

Perkotaan 

2 

41 Ayat dan Hadits Da'wah 2 Psikologi Komunitas 2 

42 Praktikum Da'i 3 Retorika Da‟wah 2 

 

 

43 

Kapita Selecta Da‟wah 

Dewan Da‟wah & 

Keummatan 

 

 

2 

Psikologi dan Sosiologi 

Da‟wah 

 

 

2 

 

44 

Manajemen 

Organisasi Da‟wah 

 

2 

Perencanaan & 

Kebijakan 

Pembangunan Sosial 

 

2 



114  

 

45 

Metode Penelitian 

Kuantitatif 

 

2 

Antropologi Budaya  

2 

46 
Sejarah Peradaban Barat 

2 
Analisa masalah- 

masalah social 

2 

47 Manajemen Kepemimpinan 2 Metodologi Studi Islam 2 

48 
Komunikasi Interpersonal 

2 
Manajemen 

Kepemimpinan 

3 

49 
Hukum Etika Penyiaran 

2 
Kapita Selecta Dewan 

Da‟wah & Keummatan 

2 

 

 

 

50 

Jurnalistik Da'wah  

 

 

3 

Praktikum PMI 3 

Broadcasting Ayat dan Hadits 

Da'wah Pemberdayaan 

2 

Public Relation Sejarah Da‟wah 2 

51 Ilmu Da'wah II 2 Sejarah Agama-agama 2 

52 
Sejarah Da'wah 

2 
Pendidikan Anti 

Korupsi 

2 

53 
Sejarah Agama- Agama 

2 
Pengantar Ilmu Politik 

Islam 

2 

54 
Pengantar Politik Islam 

2 
Sejarah Pemikiran 

Barat 

2 

 

55 

Pendidikan Anti Korupsi 
 

2 

COCD (Community 

Organization 

Community 

 

2 



115  

   Development)  

 

 

56 

Sosial Enterpreneurship  

 

2 

Metode Penelitian 

Kualitatif/Metodologi 

Riset Aksi Partisipatif 

(PAR) 

 

 

2 

57 
Metode Penelitian Kualitatif 

2 
Pengembangan 

Masyarat Desa 

2 

58 
Komunikasi Antar Budaya 

2 
Sosial 

Enterpreneurship 

3 

 

 

 

 

 

59 

Produksi Media Cetak dan 

Online 

 

 

 

 

 

2 

Manajamen ZIZWAF 
2 

Produksi Siaran Televisi dan 

Film 

Ilmu Tauhid IV 
2 

Produksi Media Public 

Relation 

Harakah al Haddamah 

wa al Irtidad 

 

2 

 

60 

Ilmu Tauhid IV 
 

2 

Bimbingan dan 

Penyuluhan 

Masyarakat 

 

2 

 

61 

Harakah Haddama wal 

irtidad 

 

2 

Manajemen 

Pengembangan 

Masyarakat Islam 

 

2 

62 Manajemen Media Massa 2 PKL 4 



116  

 

 

63 

Praktikum Menulis  

 

3 

Skripsi 6 

Praktikum Public Relation   

Praktikum Broadcasting   

64 PKL dan Konfrehensip 4   

65 Skripsi 6   

 

 

4. Konsep Guru menurut Mohammad Natsir dan Implementasinya di 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Menurut Natsir, kunci perbaikan pendidikan terletak pada perbaikan kualitas 

Guru. Sedangkan kualitas Guru ditentukan oleh “jiwa” sang Guru itu sendiri. 

Mohammad Natsir telah memberikan contoh, bagaimana ia menjadi Guru 

Pejuang, Guru mujahid. (Wildan Hasan, 2021 : 66) 

Kisah pendirian dan perjalanan Pendis (Pendidikan Islam) menunjukkan 

kualitas M. Natsir sebagai guru, pemimpin dan pejuang. Kesuksesan M. Natsir 

sebagai guru juga tidak bisa dilepaskan dari kecintaannya terhadap ilmu 

pengetahuan. Kecintaan dan kegigihannya dalam belajar mengantarkannya 

menjadi salah seorang ilmuwan dan cencekiawan terkemuka di Indonesia. 

(Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, 2021 : 24) Dalam pidatonya 

Mohammad Natsir menyampaikan arti Guru sebenarnya di dalam Resepsi 

Konferensi Guru Taman Pendidikan Islam di Medan, sebagai berikut: 

“Ini adalah pekerjaan yang menghendaki kepada meniadakan diri, 

meniadakan diri dengan pengertian, membuat suatu pekerjaaan hanya karena 

besarnya kesadaran dan tidak ingin kepada puji dan puja. Cukup saudara – 

saudara puas dengan mendapat keridhaan Ilahi yang hanya melihat usaha 

saudara- saudara. Saudara-saudara adalah guru, seorang yang lain dari pada 

yang lain. Kalau orang bertanya apakah ustadz dan muballigh itu jawabnya, 

ustadz itu adalah manusia yang biasanya melakukan pekerjaan yang tidak 

dibayar. Dibayar hanya dengan “lillahi Ta‟ala, dibayar dengan ucapan 



117  

Alhamdulillah. Jikalau ustadz atau muballigh itu dizaman yang lalu 

memanggil orang untuk bersama-sama mengerjakan sesuatu pekerjaan dan 

memerlukan kepada alat-alat dan materil, seringkali ia diberikan jawaban 

kata-kata yang kata orang lebih baik dari pada sedekah, akan tetapi syukur 

masih ada makhluk yang demikian, makhluk yang melupakan kepentingan 

dirinya sendiri, tetapi mementingkan apa yang perlu dibawanya kepada umat 

dengan rasa penuh tanggung jawab, dan ia bersyukur melihat murid-muridnya 

berguna bagi masyarakat.” (M. Natsir, 2008 : 82 -84) 

 

 

Dari isi pidato Mohammad Natsir diatas terkait profesi Guru disini 

tercerminkan guru yang mencari keridhaan Ilahi tanpa diharapkan bayaran yang 

tinggi maupun puja dan puji. Dari hasil pengamatan penulis di kampus Putri STID 

Mohammad Natsir terkait Dosen yang kebanyakan bergelar ustadz dan ustadzah, 

kampus ini merupakan sebagai ladang da‟wah dalam menyampaikan ilmu dari 

Dosen. Figur seorang guru yang dari konsep Mohammad Natsir sudah ada di 

kampus Putri STID Mohammad Natsir. 

Dosen yang mengajar di STID Mohammad Natsir semuanya beragama Islam 

yang berpegang teguh pada al-Qur‟an dan Sunnah yang telah memiliki jiwa 

keagamaan Islam yang kuat Bahkan untuk dosen yang lulusan umum misal ilmu 

Komunikasi, dosen tersebut telah mencerminkan jiwa seorang penda‟wah. 

Begitu besar peran guru dalam dunia pendidikan yang mampu memberi 

pengaruh besar kepada muridnya, bahkan seorang guru lebih besar perannya 

dibandingkan dengan sebuah metode ajar, Sebuah Mahfuzat yang terkenal 

menyatakan; “Metode yang lebih penting dari materi ajar, Guru lebih penting dari 

metode, dan jiwa Guru lebih penting dari metode.” Ungkapan ini menekankan 

bahwa perbaikan pendidikan harus dimulai dari perbaikan jiwa. (Wildan Hasan, 

2021 : 66) 

Dalam  perekrutan  seorang  Dosen  sudah  terlihat  Kampus  Putri  STID 



118  

Mohammad Natsir sangat selektif yang mana hampir beberapa dari alumni STID 

Mohammad Natsir serta dari alumnus perguruan tinggi dalam negeri seperti UI, 

UIA,UNAS, UIN, Mercubuana dan lainnya, dan alumnus perguruan tinggi luar 

negeri seperti IIUM Malaysia, Universitas Malaya Malaysia, Universitas Antar 

Bangsa, Universiatas al-Azhar Mesir, Universitas Imam Su‟ud, Islamic University 

Of Madinah, Universitas Umul Quro, IUU Pakistan, Khortoum Institute for 

Arabic dan lainnya. 

5. Metode Pembelajaran menurut Mohammad Natsir dan Implementasinya 

di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

Metode pendidikan Islam menurut Mohammad Natsir belum peneliti temukan 

dalam bentuk tulisan secara khusus, namun disini peneliti melihat catatan tertulis 

saat Mohammad Natsir menjadi guru di Pendidikan Islam (PENDIS) memiliki 

beberapa metode salah satunya selain menghafal,murid harus aktif mencari dan 

mengembangkan Ilmu tidak pasif menerima dari guru. Pelajaran agama Islam 

menjadi mata pelajaran wajib. 

Di Pendidikan Islam (PENDIS) diselenggarakan shalat Jum‟at. Boleh 

dikatakan, Pendidikan Islam termasuk pelopor di dalam penyelenggaraan shalat 

Jum‟at; yang menjadi khatib adalah murid kelas akhir kweskschool (Sekolah Guru) 

di Sekolah. Selain itu, Pendidikan Islam (PENDIS) Mengajak murid-muridnya 

berpraktik di lapangan supaya mereka tahu bagaimana sulitnya petani 

menumbuhkan dan merawat tanaman agar tumbuh dengan baik dan bisa dijual ke 

pasar. Mereka juga tahu berapa harga sesuatu hasil pertanian. Menurut Natsir, itu 

persoalan hidup yang tidak bisa didapatkan di buku-buku bacaan. Mereka hanya 

dapat membacanya di dalam kehidupan nyata, di dalam kehidupan masyarakat. 



119  

(Lukman Hakiem, 2019: 56) 

 

Metode Pendidikan Islam menurut Mohammad natsir peneliti simpulkan: 

Menghafal, Peserta didik harus aktif, Peserta Didik praktiknya dalam berdaw‟ah 

seperti menjadi Khatib, Praktik Kerja Lapangan. 

Dari keempat metode pendidikan Islam Mohammad Natsir yang peneliti 

temukan, keempat metode tersebut sudah terimplementasikan di Kampus Putri 

STID Mohammad Natsir diantaranya: 

a. Menghafal 

Metode hafalan adalah metode yang menitik beratkan pada daya ingatan 

(memory type of learning). Jadi metode hafalan maksudnya adalah suatu cara 

belajar dengan menggunakan daya ingatan yang tajam untuk mencapai suatu 

tujuan yang diinginkan.(Abdurrohman dan Mustajib, 2020) 

Metode hafalan dalam pembelajaran ini sudah terimplementasi dalam 

kewajiban mahasiswi menghafal al-Qur‟an dan Hadits Arba‟in yang 

merupakan Program wajib Bidang Tahfizh di Pesantren mahasiswi (Ma‟had al 

Jami‟ah) Kampus Putri STID Mohammad Natsir. Hal ini dapat dilihat Target 

dari Program Pembinaan Tahfizh yang peneliti temukan di Buku Panduan 

Pesantern Mahasiswi (Ma‟had al-Jami‟ah) Kampus Putri STID Mohammad 

Natsir sebagai berikut: 

1) Target Umum 

a) Mahasiswa memiliki pemahaman dan kesadaran yang kuat untuk 

menghafal al-Qur‟an dan Hadits. 

b) Mahasiswa memiliki kemampuan membaca al-Qur‟an dengan 

baik dan benar sesuai kaidah ilmu tahsin tajwid. 



120  

c) Menyelesaikan setoran hafalan 5 Juz dan 42 Hadits Arba‟in 

pada akhir semester II. 

d) Menyelesaikan sertifikasi Al Qur‟an 5 juz dan sertifikasi 42 Hadits 

Arba‟in pada akhir semester IV. 

2) Target Khusus 

a) Mahasiswa menyelesaikan hafalan 30 Juz al Qur‟an selama 2 

tahun. 

b) Mahasiswa memiliki bacaan surah Al Fatihah bersanad pada 

semester IV. 

c) Mahasiswa memiliki hafalan 42 Hadits Arbai‟in bersanad selama 2 

tahun. 

d) Mahasiswa memiliki hafalan Matan Tuhfathul Ahfal dan 

Muqaddimah Jazariyyah bersanad selama 2 tahun. 

 

Gambar 4.2 Mahasiswi menghafal al-Qur’an di Kegiatan lailatul Qur’an 

b. Peserta didik harus aktif 

 

Dalam konsepsi M. Natsir, peserta didik merupakan pelajar yang tidak 

dibeda-bedakan asal muasalnya, dinilai dari seberapa siap ketersediaan 

rohaninya untuk berpikir sesuai garisan ilmu pengetahuan, mencari ilmu 



121  

pengetahuan tidak hanya dari satu kutub Barat atau Timur, melainkan 

keduanya. (Natsir, 1973) 

Konsep peserta didik aktif menekankan peran aktif mahasiswi dalam 

proses pembelajaran, Aktivitas kepanitian dan Organisasi, Kegiatan 

Kemandirian dan Life Skill, Pembiasaan berpikir kritis dan solutif. Di Kampus 

Putri STID Mohammad Natsir, prinsip ini tercermin dalam berbagai aktivitas 

yang mendukung terbentuknya da‟iyah yang mandiri, kreatif, dan bertanggung 

jawab. Adapun bentuk kegiatannya: 

1) Keterlibatan dalam Proses Pembelajaran 

Keterlibatan siswa dalam proses pembelajaran sangat penting untuk 

mencapai keberhasilan pendidikan yang efektif dan bermakna. Ketika 

siswa berpartisipasi aktif dalam upaya akademis mereka, mereka 

meningkatkan pemahaman mereka tentang materi pelajaran sambil juga 

menumbuhkan keterampilan penting dalam berpikir kritis, kreativitas, dan 

pemecahan masalah. Keterlibatan aktif ini semakin meningkatkan motivasi 

internal, menumbuhkan rasa antuisme yang meningkat dan dorongan untuk 

belajar, yang pada akhirnya menghasilkan kompetensi yang baik bagi 

mereka. (Moh. Eko Nasrulloh dan Nur Muhammad Ikhlasul Amal, 2024) 

Mahasiswi Kampus Putri STID Mohammad Natsir tidak hanya 

menjadi pendengar pasif dalam kelas, tetapi didorong untuk aktif 

berdisikusi, bertanya, dan mengkritisi materi. Hal ini mencerminkan 

semangat pembelajaran dialogis sebagaimana diajarkan Mohammad 

Natsir, yang menekankan berpikir kritis dan partisipatif. Seperti Kegiatan 

Pembelajaran Mahasiswi di gambar bawah ini 



122  

 

Gambar 4.3 Mahasiswi dalam proses belajar 

Diskusi Presentasi 

 

 

2) Aktivitas Kepanitian dan Organisasi 

 

Mahasiswi dilibatkan dalam berbagai kegiatan organisasi di kampus 

putri STID Mohammad Natsir. Melalui ini, mereka belajar manajemen 

organisasi, kepemimpinan,dan kerjasama tim. Kemampuan penting bagi 

seorang da‟iyah yang aktif di masyarakat. Untuk Organisasi di Kampus 

Putri memiliki organisasi Dewan Eksekutif Mahasiswi (DEMA), 

Komunitas Marwah Komunitas Perpustakaan (KOMPUS) dan KPMT. 

Gambar 4.4 Kegiatan Komunitas MARWAH dalam Wawancara Tokoh 
 

Gambar 4.5 Beberapa Kegiatan Organisasi DEMA 



123  

  
Seminar Kesehatan Kunjungan Ke Hima Persis 

 

Mengajar di SMAN 64 Panitia Jum‟at Berbagi 
 

 

Gambar 4.6 Kegiatan Pembuatan Mading oleh Komunitas KPMT 

3) Kegiatan Kemandirian dan Life Skill 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir mendorong mahasiswi untuk 

aktif dalam kegiatan pelatihan kewirausahaan, yang mengasah tanggung 

jawab dan keterampilan hidup. Praktik Kewirausahaan Mahasiswi yang 

peneliti amati mahasiswi berkreatif menjual makanan dan mainan. Serta 

mahasiswi juga mengikuti pelatihan pentingnya skill sebagai langkah 



124  

mahasiswi terus bisa menggali dan mengembangkan skill masing-masing 

mahasiswi. Salah satu kegiatan di kampus Putri STID Mohammad Natsir 

ialah seminar Pentingnya skill seperti gambar di bawah ini: 

 

Gambar 4.7 Seminar Pentingnya Skill 

4) Pembiasaan Berpikir Kritis dan Solutif 

Dalam kajian-kajian ilmiah dan forum diskusi, mahasiswi dilatih untuk 

mengajukan solusi terhadap permasalahan umat. Ini menunjukkan bahwa 

mereka aktif berkontribusi dalam pemikiran dan pembangunan 

masyarakat. Berbagai kajian ilmu diikuti mahasiswi salah satunya kajian 

Kitab Umdatul Mar‟ah, kitab ini adalah kumpulan materi keislaman yang 

disusun secara sistematis untuk membentuk dasar keilmuan dan adab 

seorang muslimah serta kedewasaan berpikir dalam mengahadapi 

problematika umat. 



125  

 
Gambar 4.8 Kajian Kitab Umdatul Mar’ah 

c. Praktiknya dalam berda‟wah 

 

Di Kampus Putri STID Mohammad Natsir, Praktik berda‟wah Mahasiswi 

melalui kegiatan Komunitas Pencinta Majels Ta‟lim (KPMT). KPMT ini wajib 

diikuti oleh seluruh Mahasiswi dari awal Semester V hingga semester VI. 

Setiap satu Majelis Ta‟lim di sekitaran Kampus Putri akan ditugaskan 

Mahasiswi berjumlah 2 sampai 4 orang bertugas di Majelis Ta‟lim. Bentuk 

kegiatan di Majelis ta‟lim selain mengisi materi, mahasiswi yang lainbertugas 

menyimak dan membimbing bacaan hafalan al-Qur‟an ibu-ibu Majelis ta‟lim 

seperti yang tergambarkan dibawah ini: 

Gambar 4.9 Kegiatan Mahasiswi di MT Nur Haslye 



126  

d. Praktik Kerja Lapangan 

 

Praktik Kerja lapangan dari pandangan Mohammad natsir yang 

menekankan pentingnya keterlibatan langsung dalam kehidupan Umat. Natsir 

tidak hanya berbicara soal pendidikan teoritis, tetapi juga menekankan 

pentingnya amal nyata dalam membina masyarakat. Melalui kegiatan PKL, 

Mahasiswi didorong untuk menjadi pelaku da‟wah yang tidak hanya berilmu 

tetapi juga mampu terjun ke lapangan langung bersama ummat. Di Kampus 

Putri STID Mohammad Natsir, laporan Kegiatan PKL sendiri dimasukkan 

dalam Matakuliah wajib di Semester VII. Laporan yang ada di laporan PKL 

tersebut ialah bentuk laporan Kegiatan PKL mahasiswi dari semester I hingga 

semester VII yang mencakup 4 Kegiatan diantaranya: Pendidikan dan 

Pengajaran, Penelitian dan Penulisan karya Ilmiah, Kemasyarakatan dan 

Keagamaan, Keorganisasian dan Penunjang. 

Laporan PKL tertulis tersebut harus melakukan bimbingan dengan dosen 

Pembimbing sampai siap diujikan. Diantara bentuk Praktik Kerja lapangan 

yang wajib Mahasiswi lakukan ialah: 

1) Pratikum di TPA 
 

Pratikum TPA merupakan kegiatan wajib yang harus diikuti Mahasiswi 

dari semester III dan IV. Mahasiswi yang dikirim ke masing-masing TPA 

berjumlah 2- 4 orang. Salah satu kegiatan wajib di TPA ialah membimbing 

anak-anak TPA membaca Iqra‟dan al-Qur‟an, hafalan do‟a dan hadist 

serta cerita-cerita Islami. Berikut foto salah satu mahasiswi melaksanakan 

kegiatan pratikum TPA di TPA Al- Ikhlas Bambu Apus, Cipayung Jakarta 

Timur. 



127  

 
Gambar 4.10 Kegiatan Pratikum TPA 

2) Pratikum di Majelis Ta‟lim 

 

Pratikum merupakan kegiatan wajib yang harus diikuti Mahasiswi dari 

semester III dan IV. Mahasiswi yang dikirim ke masing-masing Majalis 

Ta‟lim berjumlah 2- 4 orang. Salah satu kegiatan wajib di Majelis Ta‟lim 

ialah Mengisi kajian /ceramah, membimbing dan membersamai ibu-ibu 

dalam membaca al-Qur‟an . Berikut foto salah satu mahasiswi 

melaksanakan kegiatan pratikum di Majelis Ta‟lim Darussalam, Cipayung 

Jakarta Timur. 

Gambar 4.11 Kegiatan mahasiswi di Pratikum MT Darussalam 



128  

3) Kafilah Da‟wah 

 

Kafilah da‟wah dilaksanakan pada Bulan Ramadhan, mahasiswi yang 

diberangkatkan ialah mahasiswi satu angkata di semester 6, disebarkan 

berbagai titik daerah di seluruh Indonesia. Kafilah Da‟wah adalah program 

resmi STID Mohammad Natsir di bawah tanggung jawab Lembaga 

Pengabdian Masyarakat STID Mohammad Natsir yang mana merupakan 

salah satu mensosialisasikan visi dan misi STID Mohammad Natsir dan 

Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia. 

Adapun urgensi program kafilah da‟wah penting dilakukan dengan 

alasan diantaranya; 

a) Perlunya media pelatihan bagi mahasiswi untuk meningkatkan skill 

da‟wah dalam rangka mengaplikasikan teori dan praktek. 

b) Dapat menjadi sarana pengumpulan peta da‟wah dan data-data 

yang berkaitan sebagai bahan bagi STID Mohammad Natsir dan 

Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia untuk pengembangan da‟wah 

di daerah tersebut. 

c) Masih sedikit kampus yang melakukan kegiatan Kafilah Da‟wah ke 

daerah pedesaan, daerah terpencil/pedalaman, daerah muslim 

minoritas, daerah transmigrasi serta daerah perbatasan. Beberapa 

foto Kegiatan Kafilah Da‟wah Mahasiswi seperti dibawah ini: 



129  

 

Gambar 4.12 Pelatihan Janaiz oleh Mahasiswi Kafda di Sukabumi 
 

Gambar 4.13 Pembagian Iqra untuk anak-anak 

 

Gambar 4.14 Kegiatan Buka Bersama 

6. Bahasa Asing sebagai Alat Pencerdasan 

Kemajuan berfikir, bergantung sangat kepada keluasan medan yang mungkin 

dikuasai oleh bahasa yang dipakai. Dan apabila satu bahasa seperti bahasa 

Indonesia, masih berada pada tingkat seperti sekarang, dan belum pula cukup 



130  

kekayaannya untuk mengutarakan bermacam macam pengertian yang ma‟nawi, 

maka bahasa itu sendiri akan menjadi kurungan yang membatasi ruang gerak kita 

dalam menuju kecerdasan umum yang lebih luas. (M. Natsir, 2015 : 148) 

Bahasa asing yang dimaksud bukan hanya bahasa Belanda, Inggris, Perancis 

dan Jerman. Natsir menegaskan pentingnya Bahasa Arab, karena Bahasa Arab 

selain daripada satu-satunya bahasa pengikat, bahasa persatuan bagi kaum 

Muslimin, adalah juga satu bahasa kebudayaan yang utama. (M. Natsir, 2015 : 

105) Oleh karena itu soal bahasa adalah salah satu soal kecerdasan bangsa yang 

terpenting. Bahasa ibu, bahasa kita sendiri adalah menjadi syarat bagi berdiri 

tegaknya kebudayaan kita. Bagi kita untuk perhubungan kebudayaaan ini, amat 

perlulah bahasa yang amat lengkap dan lebih luas daerahnya dari daerah bahasa 

kita sendiri. Oleh karena itu “disamping bahasa Ibu kita” sendiri, adalah bahasa 

“asing” yang lebih luas dan lebih kaya, yang dapat memperhubungkan kita dengan 

negeri luar, menjadi satu rukun yang tak boleh tidak bagi kemajuan dan 

kecerdasan kita. (M. Natsir, 2015 : 149) Kemudian ditegaskan „Dalam mencapai 

kecerdasan dan kemerdekaan berfikir, bahasa Arab bagi anak Indonesia adalah 

satu alat pencerdasan yang terlebih dulu, lebih murah dan tidak kalah faedahnya 

dari bahasa asing yang lain itu.‟ (M. Natsir, 2015 : 106) 

Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir terkait 

pentingnya Bahasa terutama bahasa Arab di kampus Putri STID Mohammad 

natsir berbagai aplikasi baik di perkuliahan berupa matakuliah wajibserta 

dilaksanakan dalam bentuk dauroh-dauroh bahasa arab, seperti di gambar bawah 

ini: 



131  

 

Gambar 4.15 Kegiatan dauroh Bahasa Arab untuk Mahasiswi 

Bahasa Arab adalah Matakuliah wajib di Kampus Putri STID Mohammad 

Natsir dan menjadi rumpun matakuliah di program Pesantren Mahasiswi (Ma‟had 

al Jami‟ah) di monitoring oleh Bidang Bahasa. Bahasa Arab dijadikan alat 

komunikasi hidup sehari-hari di asrama. Bahasa Arab sebagai Media dalam 

Pembinaan Da‟iyah di Asrama dalam pengaplikasian komunikasi antar mahasiswi 

mengunakan Bahasa Arab wajib di pagi hari berdasarkan hasil observasi peneliti. 

Dengan menjadi salah satu rumpun wajib di Program Pesantren Mahasiswi, 

bahasa Arab merupakan salah satu matakuliah yang diujikan secara teori dan 

praktik di Ujian Komprehensif di Program Pesantren Mahasiswi. Selain bahasa 

Arab, bahasa Inggris juga dipelajari mahasiswi di bangku perkuliahan hal tersebut 

dapat dilihat dari tabel rumpun matakuliah dua program studi di pembahasan 

sebelumnya. Bahasa Inggris sebagai bahasa asing tambahan yang yang 

diimplementasikan di Kampus Putri STID Mohammad Natsir. Bahasa Inggris di 

zaman sekarang sudah menjadi Bahasa Internasional, pengetahuan pembelajaran 

bahasa Inggris dapat dilihat pembelajarannya dari bangku sekolah dasar hingga 

Perguruang tinggi. Pembelajaran bahasa Inggris juga menjadi suatu alat untuk 

mengetahui perkembangan ilmu pengetahuan baik yang berbentuk media cetak 

maupun media sosial. 



132  

Tabel 4.11 Daftar Mata Kuliah Pesantren Mahasiswi (Ma’had al-Jami’ah) di 

Kampus Putri STID Mohammad Natsir 
 

MATA KULIAH PESANTREN 

 

MAHASISWI 

MATA KULIAH PESANTREN 

 

MAHASISWI 

Semester I Semester II 

MATKUL PERTEM UAN MATKUL PERTE MUAN 

Al Muhadatsah 4 Al Muhadatsah 4 

Nahwu 3 Nahwu 3 

Sharaf 1 Sharaf 1 

Nasyad Lughawi 1 Nasyad Lughawi 1 

Imla‟/ Al 

Kitabah 

1 Imla‟ 1 

 

Khat 
 

1 

Tahfizh Al Qur‟an 

Halaqah Subuh 

 

4 

Tahfizh Al 

Qur‟an Halaqah 

Subuh 

 

4 
 

Muraja‟ah 
 

2 

 

Muraja‟ah 
 

2 

Tahfizh Hadits II 

(hafalan dan syarh 

 

 

 

 

2 Tahfizh Hadits I 

(hafalan dan 

syarah 

 

2 
 

hadits) 



133  

hadits) 

 Tahfizh Al Qur‟an 

II 

2 

Tahfizh Al 

Qur‟an I 

2 Tahsin Tilawah II 2 

Tahsin Tilawah I 2 SDI I 1 

SDI I 2 
Dauroh 

Syakhsiyah 

1 

Dauroh 

Syakhsiyah 

1 
Halaqah 

Mentoring 

1 

Halaqah 

Mentoring 

1 Kajian Kitab 2 

Kajian Kitab 2 Ilmu Tauhid II 1 

Ilmu Tauhid I 1 
Tazkiyah An Nafs 

II 

1 

Tazkiyah An 

Nafs 

1 Adab Islami 1 

 

Adab Islami 
 

1 

Ta‟lim Kamis 

Ba‟da Subuh 

 

1 

Ta‟lim Kamis 

Ba‟da Subuh 

1 Amal Jama‟i 1 

Amal Jama‟i 1 Bela Diri 1 

Bela Diri 1 
Pesma Cup 

(Khusus Ikhwan) 

1 



134  

Pesma Cup 

(Khusus Ikhwan) 

 

1 

Fun Cooking 

(Khusus Akhwat) 

 

1 

Semester III Semester IV 

Al Muhadatsah 2 Al Muhadatsah 2 

Nahwu 2 Nahwu 2 

Sharaf 1 Sharf 1 

Nasyad Lughawi 1 Nasyad Lughawi 1 

Tahfizh Al 

Qur‟an Halaqah 

Subuh 

 

4 
 

Bahasa Inggris 
 

1 

 

Muroja‟ah 
 

2 

Tahfizh Al Qur‟an 

Halaqah Subuh 

 

4 

Tahfizh Al 

Qur‟an III 

1 Muraja‟ah 2 

Tahsin Tilawah 

III 

1 
Tahfizh Al Qur‟an 

IV 

1 

Daurah 

Syakhsiyah & 

Skill Da‟wah 

 

1 
 

Tahsin Tilawah IV 
 

1 

Praktikum 

Da‟wah 

 

3 

Daurah 

Syakhsiyah & 

Skill Da‟wah 

 

1 



135  

Halaqah 

Mentoring 

1 Praktikum Da‟wah 3 

Kajian Kitab 2 
Halaqah 

Mentoring 

1 

Karakter Da‟i 1 Kajian Kitab 2 

Ta‟lim Kamis 

Ba‟da Subuh 

1 Ilmu Tauhid III 1 

 

Amal Jama‟i 
 

1 

Ta‟lim Kamis 

Ba‟da Subuh 

 

1 

Bela Diri 1 Amal Jama‟i 1 

Pesma Cup 

(Khusus Ikhwan) 

1 Bela Diri 1 

  Pesma Cup 

(Khusus Ikhwan) 

1 

  Fun Cooking 

(Khusus Akhwat) 

 

1 

 

 

4.4 Analisis Implementasi Model Goerge C. Edward III pada Implementasi 

Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam Pembinaan 

Kader Da’iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta 

Timur 

Pada bagian ini peneliti akan menjelaskan mengenai implementasi 

pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di 



136  

Kampus Putri STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur dengan 

menggunakan Model Goerge C. Edward III, yang terdiri dari: 

1. Komunikasi 

Komunikasi menjadi kunci keberhasilan penyampaian nilai- nilai 

pemikiran Mohammad Natsir kepada seluruh pelaksana program kaderisasi. 

Nilai-nilai pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam kaderisasi 

da‟iyah di kampus putri STID Mohammad Natsir disampaikan melalui materi 

kuliah, dan kajian Tadarus pemikiran Mohammad Natsir. Di perkuliahan 

sendiri, buku- buku karya Mohammad Natsir terkait da‟wah menjadi mata 

kuliah salah satunya Fiqhud da‟wah, sebagaimana disampaikan oleh 

Mudir/Direktur Pesantren Mahasiswi sekaligus Kaprodi Pengembangan 

Masyarakat Islam (PMI) dalam wawancara menyampaikan bahwa: 

“Kurikulum kita secara formal ada dimana secara khusus di perkuliahan 

belajar pemikiran beliau (M.Natsir) melalui Capita Selecta, da‟wah dan 

penghormatan itu dimasukkan dalam kurikulum, dalam kurikulum 

pembentukan karakter da‟i. (Wawancara Ustadz Salman Al farisi, 

M.Kom.I pada 9 Maret 2025) 

Berdasarkan hasil wawancara diatas dapat disimpulkan terkait 

Implementasi Pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir di Kampus Putri 

STID Mohammad Natsir Cipayung, Jakarta Timur di sampaikan melalui 

perkuliahan seperti adanya karya Buku bapak Mohammad Natsir dimasukkan 

ke dalam Matakuliah dengan judul Capita Selecta, Da‟wah dan 

Penghormatan, dimana semua mata kuliah yang ada di Kurikulum tersebut 

mengarah pada pembentukan karakter da‟i maupun da‟iyah. Namun untuk 

khusus judul mata kuliah seperti pemikiran pendidikan Islam Mohammad 

Natsir secara khusus belum ada termaktub di mata kuliah, tetapi direalisasikan 



137  

dalam bentuk kajian, dauroh-dauroh, sebagaimana yang disampaikan oleh 

Ustadz Ujang selaku Ketua Bidang Pendidikan Dewan Da‟wah Islamiyah 

Indonesia; 

“Kontek pemikiran pendidikan Islam M.Natsir kalau Matakuliah belum, 

tapi ini terus disampaikan melalui pembinaan-pembinaan atau diskusi- 

diskusi seperti program pembinaan atau diskusi-diskusi seperti program 

tadarus, seperti bentuk seminar, dauroh, diskusi itu diterapkan di STID, 

khusus nama matakuliah pemikiran M.Natsir belum ada.”(Dr. Ujang 

Habibi,Wawancara pada 15 Maret 2025 ) 

 

2. Sumber Daya 

a. Sumber Daya Manusia 

Untuk sumber daya manusia yang menjadi implementor seperti: Ketua, 

Dosen dan Staf pengelola kampus Putri hampir 95 persen merupakan alumni 

dari Kampus STID Mohammad Natsir, jadi untuk pemahaman nilai-nilai 

pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir sudah dipahami dengan 

semaksimal mungkin. Hal ini dapat dilihat Ketua Mohammad Natsir menjadi 

salah satu pemateri kajian di Tadarus Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir 

b. Fasilitas 

Setelah lepas dari gelanggang politik formal, M. Natsir mengaktifkan diri 

dalam dunia da‟wah melalui Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia. Disinilah, 

M. Natsir mulai melakukan pembinaan intelektual melalui tiga jalur strategis, 

yakni Kampus, Masjid, Pesantren. Dari berbagai Masjid kampus yang 

didirikan, M. Natsir berhasil melakukan kaderisasi intelektual dan 

menanamkan benih da‟wah di kalangan kaum intelektual. Pada tahun 1984, M. 

Natsir juga tercatat sebagai Ketua Badan Penasihat Yayasan Pembina Pondok 

Pesantren Indonesia, termasuk pelopor berdirinya berbagai Pesantren Tinggi 



138  

(Ma‟had „aliy) di Indonesia.( Adian Husaini dan Bambang Galih Setiawan, 

2021 : 21-23) 

Begitupun dapat dilihat dari Beberapa Fasilitas di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir mengadopsi pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir sebagaimana dari hasil observasi, Kampus dan Masjid serta sistem 

pesantren yang ada di Kampus putri STID Mohammad Natsir ada dalam satu 

kompleks. 

Hal ini diperkuat dari hasil wawancara dari Mudir Pesantren di kampus 

Putri STID Mohammad Natsir disampaikan: 

“Jadi kita melihat ada 3 wadah pendidikan dalam konteks M.Natsir yaitu 

Masjid, Pesantren dan Kampus yang mana sudah diterjemahkan pemikiran 

ini dalam kurikulum kita, misalnya Masjid di Kampus kita sendiri dimana 

mahasiswi banyak berkiprah dan dibina di Masjid dilingkungan Kampus, 

lalu Kampus sudah jelas kemudian ada pesantren, dan para da‟iyah dibina 

melalui pesantren. (Ustadz Salman Al farisi, M.Kom.I, Wawancara pada 9 

Maret 2025) 

 

3. Disposisi (Sikap Pelaksana) 

Dosen dan pembina menunjukkan sikap positif terhadap program 

kaderisasi. Dimana kegiatan program pengkaderan konsinsten dilakukan 

terlebih program da‟wah di masyarakat. 

4. Struktur Birokrasi 

Struktur Kaderisasi dibangun melalui kerjasama antar bidang akademik, 

Bidang Pesantren Mahasiswi, Bidang Kemahasiswaan, Bidang Lembaga 

Pengabdian Masyarakat (LPM), Bidang Keuangan semua bidang yang ada di 

STID Mohammad Natsir saling bersinergi dibawah pengawasan Ketua. Dan 

Lembaga STID Mohammd Natsir dibawah binaan Pengurus Dewan Da‟wah 

Islamiyah Indonesia. Hal ini terbukti dengan pembuatan laporan tahunan 



139  

evaluasi kegiatan tahunan semua bidang akan dihadiri oleh lembaga 

pendidikan Dewan Da‟wah Islamiyyah Indonesia. 

4.5 Dampak Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir 

dalam Pembinaan Kader Da’iyah di Kampus Putri Mohammad Natsir 

Cipayung, Jakarta Timur 

Adapun Dampak dari Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir dalam Pembinaan Kader Da‟iyah di Kampus Putri STID Mohammad Natsir 

sebagaimana dari hasil wawancara ialah: 

1. Da‟wah Mahasiswi diterima oleh Masyarakat 

Da‟wah yang mahasiswi praktikkan di lapangan sejak bangku kuliah dari 

program pratikum TPA, Kegiatan di Majelis Ta‟lim, kegiatan Kafilah Da‟wah 

(KAFDA), hingga program Pengabdian Masyarakat 1 tahun selalu konsisten 

dilaksanakan, bahkan di tahun ini permintaan kafilah Da‟wah semakin 

meningkat hingga lebih kurang 23 titik mahasiswi disebar di beberapa pulau 

Indonesia. Sebagaimana hasil wawancara dengan ustadz Salman: 

“Sekarang Kafilah Da‟wah begitu banyak permintaan mahasiswi 

mamupun mahasiswa di masyarakat diminta untuk berkiprah da‟wah di 

masyarakat dan Alhamdulillah mereka sangat diterima di tengah 

masyarakat padahal dari segi usia sangat muda sekali, sekali lagi mereka 

sudah memiliki ilmu dan keterampilan dalam konteks pendekatan da‟wah. 

(Ustadz Salman Al farisi, M.Kom.I, Wawancara pada 9 Maret 2025) 

2. Pemahaman tauhid dan Peningkatan Amal Ibadah 

Mahasiswi STID Mohammad Natsir berasal dari latar belakang pendidikan 

berbeda begitupun banyak berasal dari berbagai daerah di seluruh Indonesia. 

Terkait Pemahaman dan pengamalan dari sisi tauhid tentunya ada yang 

berbeda, dengan mereka kuliah di STID Mohammad Natsir pemahaman 

tentang ketauhidan diperkuat lagi baik dari adanya matakuliah Ilmu tauhid. 



140  

Hal ini juga disampaikan oleh Ketua STID Mohammad Natsir yang mana Dari 

sisi pemahaman tauhid banyak sekali perubahan pemahaman Tauhid yang 

berubah pemahamannya yang awalnya pemahaman yang dibawa dari tempat 

masing- masing itu bisa kita perbaiki di STID Mohammad Natsir. 

“Peningkatan amal ibadah terlihat dari hasil laporan mutaba‟ah di kegiatan 

mentoring dengan pembiasaan-pembiasaan ibadah para mahasiswi dapat 

dilihat dari peningkatan dan pengamalan”(Dr. Dwi Buddiman Assiroji, 

M.Pd.I, wawancara pada 19 Maret 2025) 

 

3. Para Kader berkiprah di Masyarakat 

Kiprah para kader berdasarkan hasil data Alumni STID Mohammad natsir 

para kader Da‟iyah di STID Mohammad Natsir diantranya berkiprah di Bidang 

Pendidikan baik di Pondok Pesantren maupun Sekolah Boardhing dari tingkat 

TK sampai Perguruan Tinggi, berkiprah di perkantoran. Hal tersebut di 

pertegas dalam wawancara dengan lembaga Bidang Pendidikan: 

Alumni-alumni Di kampus putri ada yang menjadi Kepala sekolah, 

Mudiroh-mudiroh di ma‟had. (Dr. Ujang Habibi,Wawancara pada 15 

Maret 2025 ) 

 

4.6 Tantangan Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir dalam Pembinaan Kader Da’iyah di Kampus Putri Mohammad 

Natsir Cipayung, Jakarta Timur 

1. STID Mohammad Natsir belum bisa melahirkan sosok seperti Mohammad 

Natsir (Da‟i dan Pemimpin Umat) 

Mohammad Natsir sebagai sosok Multidimensi berkecimpung di berbagai 

bidang, diantara bidang yatiu bidang politik, Jurnalistik, Pendidikan dan 

Da‟wah. Karekter yang kuat sebagai pemimpin tercerminkan dari sosok 

Mohammad Natsir selain menjadi Ketua dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia 

beliau juga sebelumnya menjadi menteri penerangan di Republik Indonesia. 



141  

Melahirkan sosok multidimensi seperi Mohammad natsir sangatlah tidak 

mudah di era perkembangan zaman saat ini. Hal ini diperjelaskan kembali 

dari hasil wawancara bersama ustadz Salman selaku Mudir di kampus Putri 

STID Mohammad Natsir mengatakan: 

“Bapak Mohammad Natsir adalah tokoh besar, tokoh hebat kita ini 

membawa nama besar, tokoh besar, nasional serta Internasional bahkan 

pemimpin da‟i kita ini belum bisa melahirkan bagaimana dia seorang 

pemimpin dan da‟i. kita kadang-kadang walaupun dalam teori-teori 

disebutkan bahwa seorang da‟i secara bahasa adalah pemimpin, tetapi 

secara istilah misalnya kita hendak melahirkan dia sebagai da‟i dan dia 

sebagai pemimpin ya tidak mudah dalam keda‟iyahan muncul namun 

kepemimpinan itu mampu mengorganissasikan orang lain belum mungkin 

ada, kalau kecil-kecilan banyak. Saya kira ini menjadi tantangan. Pak 

Natsir sebagai da‟i dan seorang pemimpin dan inilah yang harus kita 

teladani dan ini kira menjadi tantangan ke depan kita terus teladani fan 

terus berjuangkan bagaimana meneladani beliau disamping sebagai da‟i 

juga sebagai pemimpin umat bukan hanya pemimpin umum biasa, beliau 

pemimpin umat yang memiliki figure yang luar biasa seperti itu dan 

kampus kita juga membawa nama M.Natsir yang sebagaimana yang 

menjadi beban buat kita, karna beliau memiliki banyakkeahlian, beliau 

belajar otodidak luar biasa, belajar berguru juga luar biasa, ruh-ruh beliau 

cara belajar pun harus juga diteladani oleh kita pengelola maupun 

mahasiswi.” (Ustadz Salman Al farisi, M.Kom.I, Wawancara pada 9 Maret 

2025) 

 

2. Kurangnya pemahaman mahasiswi maupun staf pengelola terkait 

pemikiran Mohammad Natsir 

Kurangnya pemahaman mahasiswi terkait pemikiran Mohammad Natsir 

hal ini peneliti lihat dari hasil ujian Komprehensif mahasiswi dimana ada 

banyak yang belum paham arti dari Da‟wah Difa‟an dan Da‟wah Binaan yang 

dimaksudkkan Mohammad Natsir. Begitu juga dari hasil wawancara peneliti 

dengan Ketua STID Mohammad Natsir beliau menyatakan: 

“Terkait dengan kedekatan pemaham mahasiswa/i terhadap pemikiran 

Mohammad Natsir bahkan tidak hanya mahasiswa/i terutama pengelola di 

STID Mohammad Natsir tentang pemikiran Mohammad Natsir itu sendiri 

yang mana banyak sisi-sisi pemikiran pak Natsir yang masih belum kita 

kaji dan itu menjadi PR kita termasuk konsep Mohammad Natsir terhadap 



142  

pembinaan da‟iyah secara khusus belum mengkaji secara 

mendalam.”(Dr. Dwi Buddiman Assiroji,M.Pd.I, wawancara pada 19 

Maret 2025) 

 

4.7 Pembahasan 

1. Relevansi pemikiran Pendidikan Islam Mohammad Natsir dalam 

Kaderisasi Da‟iyah 

Pembinaan harian yang dilakukan melalui halaqah pekanan, pembiasaan 

ibadah harian, dan keteladanan dari para pembina merupakan bentuk nyata 

penanaman nilai tauhid dan akhlak. Hal ini sesuai dengan pemikiran Natsir 

yang menekankan bahwa inti pendidikan adalah membentuk kepribadian 

muslim sejati yang bertauhid dan berakhlak. 

2. Kurikulum Integrasi Ilmu Agama dan Umum 

Mata kuliah di STID dirancang agar tidak memisahkan antara ilmu agama 

dan ilmu umum. Mahasiswi tidak hanya mempelajari fiqih dan tafsir, tetapi 

juga keterampilan jurnalistik, manajemen dakwah, dan media. Ini 

mencerminkan pemikiran Natsir tentang pendidikan integral. Pengembangan 

Keilmuan yang Seimbang: Natsir menginginkan pendidikan yang tidak hanya 

mengedepankan aspek intelektual tetapi juga aspek sosial dan moral. Di 

Kampus Putri STID, kurikulum dirancang untuk menyeimbangkan antara 

pengetahuan agama dan keterampilan duniawi, sehingga para mahasiswi tidak 

hanya cerdas dalam ilmu agama, tetapi juga siap menghadapi tantangan dunia 

profesional. 

3. Pembentukan Militansi Dakwah 

Program pengabdian masyarakat (tadrib 'amali) di daerah-daerah terpencil 

menjadi media  pelatihan  langsung untuk  menguatkan  militansi  dan 



143  

keberanian da‟iyah. Kegiatan ini sesuai dengan nilai-nilai pengorbanan 

dan semangat dakwah yang diperjuangkan Natsir dalam hidupnya. 

4. Kesederhanaan dan Keikhlasan dalam Dakwah 

Budaya hidup sederhana yang diterapkan di asrama serta semangat 

melayani umat tanpa pamrih menjadi bagian dari pembiasaan karakter yang 

sesuai dengan semangat keikhlasan yang selalu ditekankan oleh Natsir. 

5. Pembinaan Identitas dan Jatidiri Da‟iyah 

Penekanan pada adab, etika berpakaian, disiplin waktu, dan penggunaan 

bahasa Arab dan Inggris dalam keseharian mahasiswi menunjukkan bahwa 

STID berusaha membentuk sosok da‟iyah yang kuat identitas keislamannya, 

sebagaimana ditekankan oleh Mohammad Natsir. 

Analisis data menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi pemikiran 

Natsir di STID tidak terlepas dari konsistensi lembaga dalam memegang nilai 

ideologis pendirinya. Namun demikian, tantangan tetap ada, antara lain dalam 

pengembangan metode dakwah digital, penguatan literasi keislaman global, dan 

pelatihan da‟iyah yang adaptif terhadap konteks lokal dan internasional. 

Implementasi yang dilakukan tidak hanya pada tataran teoritis, namun juga 

menyatu dalam sistem pembinaan dan kehidupan sehari-hari mahasiswi. Ini 

menunjukkan bahwa pemikiran Mohammad Natsir bukan sekadar inspirasi, 

melainkan menjadi dasar operasional dalam mencetak da‟iyah masa kini. 



144  

BAB V 

PENUTUP 

5.1 Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai implementasi pemikiran pendidikan 

Islam Mohammad Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir Cipayung Jakarta Timur, dapat disimpulkan beberapa hal 

sebagai berikut: 

1. Pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir yang holistik dan integral 

telah terimplementasi secara nyata di STID Mohammad Natsir. Hal ini 

tercermin dalam sistem pendidikan yang memadukan antara ilmu agama 

dan ilmu umum, serta menekankan pembinaan ruhiyah, akhlak, dan 

kepemimpinan dalam da‟wah. Serta konsep pendidikan sebagai alat 

perjuangan da‟wah yang digagas oleh Mohammad Natsir diwujudkan 

dalam program- program seperti Kafilah Da‟wah, Pengabdian Masyarakat. 

Mahasiswi dibentuk menjadi kader da‟iyah yang mampu berperan 

langsung di tengah masyarakat melalui strategi kaderisasi da‟iyah di STID 

Mohammad Natsir mencerminkan nilai-nilai inti pemikiran Mohammad 

Natsir, yaitu pendidikan yang mencetak pribadi mukmin, da‟iyah militan, 

dan pemimpin umat. Pendekatan tarbiyah, penugasan dakwah, dan 

pembinaan akhlak merupakan bagian integral dari proses tersebut. 

2. Dampak dari Implementasi Pemikiran Pendidikan Islam Mohammad 

Natsir dalam kaderisasi da‟iyah di kampus putri STID Mohammad Natsir, 

Cipayung Jakarta Timur diantaranya; da‟wah mahasiswi diterima oleh 

masyarakat, pemahaman Tauhid dan Peningkatan Amal Ibadah Mahasiswi, 



145  

Para kader banyak berkiprah di masyarakat seperti pondok pesantren, 

masyarakat di pedalaman seluruh pelosok Indonesia. Untuk Tantangan 

dalam implementasi pemikiran pendidikan Islam Mohammad Natsir di 

kampus Putri ialah: Kampus putri STID Mohammad Natsir belum bisa 

mencetak/melahirkan da‟iyah seperti sosok Mohammad Natsir (da‟i 

sekaligus pemimpin umat), Kurangnya pemahaman mahasiswi maupun 

staf pengelola terkait pemikiran Mohammad Natsir. 

3. Implementasi model George C. Edward III melalui empat tahap yaitu 

Komunikasi, Sumber daya, Disposisi, Struktur Birokrasi. (1) Komunikasi 

sudah dapat ditemukan dalam bentuk nilai-nilai pemikiran pendidikan 

Islam Mohammad Natsir sudah dikomunikasikan ke seluruh mahasiswi 

melalui perkuliahan maupun kajian tadarus pemikiran pendidikan Islam 

Mohammad Natsir. (2) Sumber Daya, terbagi menjadi dua yaitu Sumber 

daya manusia dan fasilitas, untuk sumber daya manusia dilihat dari 

implementor yang menerapkan nilai-nilai pemikiran pendidikan Islam 

Mohammad Natsir diantaranya Ketua, Mudir, Tenaga pendidik/dosen, Staf 

pengajar. Untuk Fasilitas, Kampus Putri sudah menerapkan nilai pemikiran 

pendidikan Islam Mohammad natsir seperti adanya Kampus, Pesantren dan 

Masjid. (3) Disposisi (Sikap Pelaksana); di Kampus putri STID 

Mohammad Natsir Cipayung Jakarta Timur untuk Dosen dan pembina 

menunjukkan sikap positif terhadap program kaderisasi. Dimana kegiatan 

program pengkaderan konsinsten dilakukan terlebih program da‟wah di 

masyarakat. (4) Struktur Birokrasi dari bentuk struktur ini dilihat dari 

Struktur Kaderisasi dibangun melalui kerjasama antar bidang akademik, 



146  

Bidang Pesantren Mahasiswi, Bidang Kemahasiswaan, Bidang Lembaga 

Pengabdian Masyarakat (LPM), Bidang Keuangan semua bidang yang ada 

di STID Mohammad Natsir saling bersinergi dibawah pengawasan Ketua. 

5.2 Implikasi 

1. Implikasi teoritis: Penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran 

pendidikan Islam tokoh nasional seperti Mohammad Natsir masih sangat 

relevan diterapkan dalam sistem pendidikan tinggi Islam, khususnya dalam 

kaderisasi da‟iyah. 

2. Implikasi praktis: Penerapan model George C. Edward III efektif 

digunakan untuk mengevaluasi implementasi nilai-nilai tokoh dalam 

lembaga pendidikan. Hal ini dapat diterapkan di lembaga lain yang ingin 

mengintegrasikan visi tokoh dalam sistem kaderisasi mereka. 

5.3 Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan, antara lain: 

1. Fokus penelitian hanya terbatas pada satu kampus (Kampus Putri STID 

Mohammad Natsir), sehingga hasilnya belum dapat digeneralisasi untuk 

lembaga lain. 

2. Data diperoleh melalui wawancara dan observasi dalam periode waktu 

terbatas, sehingga belum dapat menangkap dinamika jangka panjang dari 

implementasi kaderisasi. 

3. Belum menelusuri secara dalam dampak implementasi terhadap para 

alumni dalam kehidupan da‟wah pasca-kampus. 

5.4 Saran 

1. Bagi STID Mohammad Natsir, disarankan untuk terus memperkuat 



147  

dokumentasi dan evaluasi program kaderisasi da‟iyah agar tetap relevan 

dengan tantangan da‟wah kontemporer dan tetap sejalan dengan prinsip- 

prinsip pendidikan Islam yang digagas oleh Mohammad Natsir. 

2. Bagi civitas akademika dan pendidik, hendaknya terus mengembangkan 

metode pembelajaran dan pembinaan yang tidak hanya bersifat 

akademis, tetapi juga spiritual dan sosial, guna mencetak da‟iyah yang 

tangguh di tengah masyarakat modern. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengkaji lebih lanjut 

kontribusi alumni STID dalam dunia da‟wah nasional maupun 

internasional sebagai bukti keberhasilan kaderisasi berdasarkan pemikiran 

Natsir. Penelitian juga dapat difokuskan pada evaluasi kelembagaan dan 

inovasi dakwah berbasis teknologi digital. 



 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Buku 

Ali Al-Jumbulati dan Abdul Futuh At-Tuwanisi, Perbandingan Pendidikan 

Islam, (Jakarta: PT. Rineka Cipta,1994) 

al-Ahwani Ahmad Fu‟ad,(1995)At-Tarbiyah al-Islamiyah aw al-Ta‟lim fi Ra‟y 

al-Qabisi, 

Aisah, Dina Nur dan Ali, Mohammad, Corak Pemikiran Pendidikan dan Metode 

Pembelajaran Menurut Ibnu Khaldun, Naskah Publikasi 

Alhaddad, Muhammad Roihan, “Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam”, (Jurnal 

Raudhah, Vol. 3, No. 1, 2018) 

al-Jamali, Muhammad Fadhil, Tarbiyah al-Insan al-Jadid, (Al-Tunisiyah al- 

Syarikah, II) 

Amin, Samsul Munir, Imu Da‟wah, (Jakarta: Amzah, 2009) 

 

Anwar Harjono dkk., Pemikiran dan Perjuangan Mohammad Natsir, (Jakarta : 

Pustaka Firdaus, 1996) 

Susanto, Pemikiran Pendidikan Islam, (Jakarta : Amzah, 2015) 

 

Assegaf, Rachman, Aliran Pemikiran Pendidikan Islam Hadlarah Keilmuan 

Tokoh Klasik sampai Modern, (Tanpa tempat, Rajawali Press,2013) 

Azis, A. Rosmiaty, Ilmu Pendidikan Islam, (Yogyakarta: SIBUKU, 2016) 

Aziz, Moh. Ali, Ilmu Dakwah (Jakarta: Kencana, 2004) 

Basri, Hasan dan Saebani, Beni Ahmad, Ilmu Pendidikan Islam Jilid II (Bandung : 

Pustaka Setia, 2010) 

Bachtiar, Chamsyah,. Et al. 2008, 100 Tahun Mohammad Natsir Berdamai 

dengan Sejarah, 



 

C, Edward III George, Public Policy Implementing, 

 

Jay Press Inc,London_England. Goggin, Malclm L et al. 1990,1 

Ramayulis, Filsafat Pendidkan Islam (Jakarta: Radar Jaya Offset Jakarta, 2015) 

Daradjat, Zakiah, Islam untuk Disiplin Ilmu Pendidikan, (Jakarta: Bulan 

Bintang,1987) 

Daulay, Haidar Putra, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, (Jakarta: 

Kencana Prenadamedia Group, 2014), 

Departemen pendidikan dan Kebudayaan , Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

(Jakarta: PT. Balai Pustaka, 1985) 

 

Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia, Mohammad Natsir Sebuah Biografi (Edisi 

Revisi), (Tanpa tempat: Dewan Da‟wah Islamiyah Indonesia, 2019) 

Emzir, Metodologi PenelitianKualitatis Analisis Data, (Jakarta: Rajawali Pers, 

2011) 

Enan, Muhammad Abdullah, Biografi Ibnu Khaldun, (Jakarta: Zaman, 2013) 

Falah ,Saiful, Rindu Pendidikan Kepemimpinan Mohammad Natsir,(Jakarta: 

Republika, 2012) 

 

Fakhruddin dan Sutarto, Filsafat Pendidikan Islam Klasik dan Kontemporer, 

(Bengkulu:LP2 IAIN Curup, 2021) 

Hadari, Nawaai, Kepemimpinan Menurut Islam, (Yogyakarta: Gajah Mada 

Universitas Press,1993) 

Hakiem, Lukman, Biografi Mohammad Natsir Kepribadian, Pemikiran, 

dan Perjuangan, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2019) 

Hakiem, Lukman, M. Natsir di Panggung Sejarah Republic (Jakarta: 

Republika, 2008) 



 

Hakiem, Lukman, Biografi Mohammad Natsir Kepribadian, Pemikiran dan 

Perjuangan, (Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2019) 

Hasan, Wildan, Menafsir Natsir, (Natsir Corner: Bekasi, 2021) 

Husaini, Adian dan Setiawan, Bambang Galih, Pemikiran & Perjuangan M. 

Natsir & Hamka dalam Penndidikan, (Jakarta: Gema Insani, 2021) 

Helmy, Masdar, Dakwah dalam Alam Pembangunan, (Semarang: CV. Thoha 

Putra, 1973) 

Himpunan Peraturan Perundang-undangan Sistem Pendidikan Nasional (Bandung: 

Dokus Media, 2009) 

Harjono, Anwar dan Hakiem, Lukman, Di Sekitar Lahirnya Republik Bakti 

Sekolah Tinggi Islam dan Balai Muslimin Indonesia kepada bangsa 

(Tanpa Alamat: Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia, 1997) 

Luth, Thohir, M. Natsir Da‟wah dan Pemikirannya, (Jakarta: Gema Insani Press, 

1999) 

Husaini, Adian dan Setiawan, Bambang Galis, Pemikiran & Perjuangan M. Natsir 

& Hamka dalam Pendidikan, (Jakarta: Gema Insani, 2020) 

Kosim, Muhammad, Pemikiran Pendidikan Islam Ibnu Khaldun,(Jakarta: 

Rineka Cipta, 2012) 

Langgulung, Hasan, Azaz-azaz Pendidikan Islam (Jakarta: al-Husna, 1992) 

Langgulung, Hasan, Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikologi dan 

Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1989) 

Meolong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: 

Remaja Rosdakarya,2002) 

Moleong, Lexy J., Metodologi Penelitian Kualitatif (Cet. XIII; Bandung: Remaja 



 

Rosdakarya, 2001) 

 

Moleong, Lexy j., Metodologi Penelitian Kualitatif, 

 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008) 

Nata, Abuddin, Tokoh-Tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam Di Indonesia, 

(Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2005) 

Natsir, Politik Santun Diantara Dua Rezim, (Jakarta : Kepustakaan Populer 

Gramedia, 2017) 

Natsir, M., Capita Selecta 1, (Jakarta:Lazis Dewan Da‟wah, 2015), 

Nizar, Samsul, Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis, Teoritis,dan 

Praktis,(Jakarta: Ciputat Press, 2002) 

Natsir, M., Capita Selecta, (Jakarta: Lazis Dewan Da‟wah, 2015) 

 

Panitia Buku Peringatan Mohammad Natsir & Roem 70 Tahun, Mohammad 

Natsir 70 Tahun Kenang-kenangan kehidupan dan Perjuangan, (Jakarta: 

Pustaka Antara, 1978) 

Rais, Amin, Moralitas Politik Muhammadiyah, (Yogyakarta: Dinamika, 1995) 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2002). 

Rusyan, Tabrani, Pendekatan dalam Proses Belajar Mengajar, (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2000) 

Ridwansyah, Yusuf Ahmad, Tahapan Kaderisasi Lembaga Dakwah, (Jakarta: 

Blogger, 2008) 

Sagala, Syaiful, Manajemen Strategik dalam Peningkatan Mutu Pendidikan, 

(Bandung: Alfabeta,2009) 

Siregar,Masarudin, Konsepsi Pendidikan Ibnu Khaldun 

(Suatu analisis Fenomenologi), Semarang: Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo 



 

Semarang, 1999) 

 

Sobiri, Ahmad, Kaderisasi Organisasi (Bandung: L Alumni, 1999) 

 

Saleh, Sirajuddin, Analisis Data Kualitatif (Bandung, Pustaka Ramadhan, 

2017) 

Sanjaya, Wina, Penelitian Tindakan kelas (Jakarta:Kencana, 2012) 

Sangadji, Etta Mamang dan Sopiah, Metodologi Penelitian Pendekatan Praktis 

dalam Penelitian (Yogyakarta: Andi Ofset, 2010) 

Sugiyono, Metodologi Penelitian Administrasi, (Bandung: Alfabet, 2007) 

Sugiyono, Metode Penelitian, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009) 

Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2012) 

Susanto, A, Pemikiran Pendidikan Islam, (Jakarta: Amzah, 2009) 

Sukmadinata, Nana Syaodih, Metodologi Penrlitian Pendidikan (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2012) 
 

Suharto, Toto, Filsafat Pendidikan Islam, (Jogjakarta: Ar-ruz Media, 2011) 

Tafsir, Ahmad, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, (Bandung: PT. Remaja 

Rosda Karya, 2001) 

Tohiri, Metode Penelitian Kualitatif dalam Pendidikan dan Bimbingan Konslin, 

 

(Jakarta: Kencana, 2014) 

 

Tamrin, M., Diktat Metodologi Dakwah, (Jakarta: YPI Ibnu Sina, 2015) 

Yunus, Mahmud, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Mahmud 

Yunus Wadzuriyyah, 2008) 



 

Jurnal 

Kadir, Abdul, Metode Pembelajaran Diskusi dan Tanya Jawab A. Hassan pada 

Muridnya Mohammad Natsir (Jurnal Da‟wah Risalah Merintis Da‟wah 

Melanjutkan,Vol. 7 No.1, 2024) 

Sajieda, Sheiha, “Analisis Pemikiran Ahmad Hasan tentang Pendidikan Islam 

dan Implementasinya di Lembaga Persatuan Islam” (Skripsi-UPI, 

Bandung 2013) 

Mulyadi, Deddy, Studi Kebijakan Publik Dan Pelayanan Publik: Konsep Dan 

Aplikasi Proses Kebijakan Publik Berbasis Analisis Bukti Untuk 

Pelayanan Publik‖ (2016) 

Taufik, Mhd, ―Implemtasi Peraturan Daerah Badan Permusyawaratan Desa,‖ 

Jurnal Kebijakan Publik 4, no. 2 (n.d.): Ripley, Policy Implementation and 

Bureaucracy, second edition, the Dorsey Press, Chicago-Illions, 1986) 

 

 

Majalah 

Parydharizal, Ganna, Konsep Pendidikan M.Natsir “Mendidikan Umat dengan 

Tauhid”, diambil dari Majalah Sabili, Edisi Khusus 100 tahun Mohammad 

Natsir, 

Safri, Ulil Amri, Pemikiran Pendidikan Natsir Parade Yang Belum Usai, 

 

dalam Majalah Al-Mujtama‟ 

 

 

 

Website 

https://smpsepuluhnopember.sch.id diakses 08/05/2025 https://republika.co.id 

diakses 5/05/2025 

https://smpsepuluhnopember.sch.id/
https://republika.co.id/


 

http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com diakses pada 5/05/2025 

http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com diakses pada 4/05/2025 

https://muslimatcenter.wordpress.com/profil-muslimat-center/diakses 17 

Maret 2025 

 

 

 

Narasumber 

Wawancara Ustadz SalmanAl farisi, M.Kom.I pada 9 Maret 2025 

 

Wawancara dengan Ketua Bidang Pendidikan DDII Pusat yaitu Dr. Wawancara 

ustadz Dr. Ujang Habibi, M.Pd.I pada 15 Maret 2025, Waktu 10.05 WIB 

Wawancara ustadz Dr. Dwi Buddiman Assiroji,M.Pd.I pada 19 Maret 2025) 

http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com/
http://pkuulilalbab-uika.blogspot.com/
https://muslimatcenter.wordpress.com/profil-muslimat-center/diakses

